

# شناخت خدا

نويسنده: جي. آي. پَکر مترجم: ميشل آقاماليان

## این کتاب ترجمهای است از کتاب: KNOWING GOD J. I. PACKER

20<sup>TH</sup> ANNIVERSARY EDITION

Hodder & Stoughton 338 Euston Road London NW1 3BH United Kingdom



چاپ توسط انتشارات ایلام انگلستان دسامبر ۲۰۰۲

#### Knowing God

#### Farsi Edition

Copyright 2015 Voice Media

info@VM1.global Web home: <u>www.VM1.global</u>

All rights reserved. No part of the publication may be reproduced, distributed or transmitted in any form or by any means, including photocopying, recording, or other electronic, or mechanical methods, without the prior written permission of the publisher, except in the case of brief quotations embodied in critical reviews and certain other noncommercial uses permitted by copyright law. For permission requests, email the publisher, addressed "Attention: Permission Coordinator," at the address above.

This publication may not be sold, and is for free distribution only.

فهرست مطالب

بخش اول: خدا را بشناس

| ۳  | ۱- مطالعه دربارهٔ خدا                 |
|----|---------------------------------------|
| ١٤ | ۲- کسانی که خدای خود را می شناسند     |
| ۲۸ | ۳- خدایی را بشناسیم که ما را می شناسد |
| ٤٣ | ٤- خداي واحد حقيقي٤                   |
| 0V | ٥- تجسم خدا                           |
| w  | ٦- او شهادت خواهد داد                 |

بخش دوم: هان خدای شما!

| 41   | ۷- خدای تغییرناپذیر۷        |
|------|-----------------------------|
| 1+1  | ۸- کبریایی عظمت خدا         |
| 111. | ۹- یگانه دانای مطلق         |
|      | ۱۰- حکمت خدا و حکمت ما      |
| ١٤٤  | ۱۱–کلام تو راستی است        |
| 107  | ١٢- محبت خدا                |
| 1V0  | ۱۲- محبّ خدا<br>۱۳- فیض خدا |
| 191  | ١٤- خداي داور               |
| ۲۰٦  | ١٥- غضب خدا                 |
| ***  | ۱۲- مهربانی و سختگیری       |
|      | ۱۷- خدای حسود               |

بخش سوم: اگر خدا با ما باشد ...

| 101  | <ul> <li>١٨ قلب انجيل</li> </ul> |
|------|----------------------------------|
| ۲۸۳  | ١٩- پسران خدا                    |
| **** | ۲۰ تو رهبر ما هستی               |
| ۳٥٣  | ۲۱– مشکلات درونی                 |
| ٣٦٩  | ۲۲ - كفايت خدا                   |

بخش اول

خدا را بشناس

### فصل اول

## مطالعه دربارة خدا

در هفتم ژانویه سال ۱۸۵۵ خادم عبادتگاه خیابان نیوپارک کـه در ساوت وارک، انگلستان واقع است، موعظه صبحگاهی خود را اینگونه آغاز کرد:

شخصی گفته «موضوعی که مطالعهٔ آن مناسب انسان است خود انسان میباشد.» من با این نظر مخالف نیستم اما معتقدم که برای برگزیدگان خدا نیز مطالعه دربارهٔ خدا بجا و مناسب است. وجود خدا موضوعی است که مطالعهٔ آن برای مسیحیان مناسب است عبارتست از وجود خدا. عالی ترین دانش، مهم ترین نظر پردازی و قوی ترین فلسفه ای که می تواند توجه فرزندان خدا را به خود معطوف سازد عبارتست از حقایق مربوط به نام، ذات، شخصیت، اعمال و وجود خدای بزرگی که فرزندان خدا او را پدر خود می خوانند.

وقتی درباره الوهیت تأمل و تعمق میکنیم فکر ما بسیار رشد می یابد. موضوع الوهیت بقدری گسترده است که فکر ما در عظمت آن ناپدید می شود و بقدری عمیق است که اثری از تکبر در ما باقی نمیگذارد. سایر موضوعات را هم می توانیم درک کنیم و برای احاطه بر آنها بکوشیم. این امر باعث می شود که شخص احساس رضایت نموده و در خود این فکر را بپرورد که چه انسان دانایی است. ولی وقتی به موضوع الوهیت می رسیم که بالاتر از همهٔ علوم است درمی یابیم که با هیچ وسیله ای نمی توانیم عمق آن را بسنجیم و هر قدر هم که چشمهای تیزبینی داشته باشیم باز نمی توانیم ببینیم که تا کجا سر بر آورده است لذا دیگر از دانایی خود تعریف و تمجید نمی کنیم و احساس می کنیم که بسیار ضعیف و ناتوانیم و می گوییم: دیگر چون گذشته نمی اندیشم چون هیچ نمی دانم. فقط تأمل در خصوص خداست که می تواند افکاری فروتنانه در ما ایجاد کند...

گرچه، تأمل دربارهٔ خدا افکاری *فروتنانه* در ما پدید می آورد با این وجود *افتهای ذهنمان* را نیز می گسترد. به بیان ساده افکار ما را *باز* می کند. شخصی که غالباً در مورد خدا می اندیشد فکر بازتری دارد تا کسی که پیوسته در اندیشهٔ امور دنیوی است... اگر می خواهیم از نظر روحانی رشد کنیم عالی ترین موضوعی که می توانیم به مطالعهٔ آن بپردازیم عبارتست از حقایق مربوط به مسیح و مصلوب شدنش و نیز حقایق مربوط به الوهیتی که در تثلیث پرجلال وجود دارد. هیچ چیز به اندازه بررسی و تعمق جدی، پیوسته و عمیق در مورد موضوع پرجلال الوهیت

در عین حال تأمل درباره خدا نه فقط افکاری فروتنانه به ما می بخشد و افقهای فکرمان را میگسترد بلکه بسیار تسلی بخش نیز است. درواقع تأمل در مورد مسیح مرهمی است برای تمامی دردهای ما. وقتی در مورد پدر آسمانی می اندیشیم از غم و اندوه آزاد می شویم و وقتی روح مقدس خدا ما را تحت تأثیر قرار می دهد زخمهای ما با روغن شفابخش او شفا می یابند. آیا می توانید غم و غصه خود را فراموش کنید و نگر انیهای خود را برای همیشه به دست فر اموشی بسپارید؟ بنابراین بروید و خود را در عظیم خود را غرق کنید. آنوقت خواهید دید که با انجام این کار همانند زمانی که از صندلی راحتی برمی خیزید قوتی تازه و جانی دوباره خواهید یافت. من غیر از تفکری عمیق در مورد خدا چیز دیگری را سراغ ندارم که بتواند این چنین به جان ما آرامش بخشد، امواج متلاطم غم و اندوه را فرو نشاند و ما را در تند باد آزمایشها آرامی دهد. این است موضوعی که امروز صبح شما را به تفکر درباره آن دعوت مینمایم... باور کردنی نیست که اسپرجان بیش از یک قرن قبل و در بیست سالگی این سخنان را گفته باشد و همانطور که سخنان او در آن زمان کاملاً درست بود، امروز نیز کاملاً صحیح است. سخنان او برای مجموعه مطالعات ما در مورد ذات و خصوصیات خدا مقدمه بسیار مناسبی است.

#### چه کسی به الهیات نیاز دارد؟

ممکن است کسی بگوید: «یک لحظه صبر کنید. فکر میکنید واقعاً لازم است چنین مطالعهای را شروع کنیم؟ در روزگار اسپر جان، الهیات برای مردم جالب بود اما برای من خسته کننده است. چرا لازم است همه، مدتی از وقت خود را صرف چنین مطالعهای سازند؟ آیا مردم معمولی حتماً باید الهیات بدانند و نمی توانند بدون آن زندگی کنند؟ به هر حال ببینید حالا قرن بیستم است و نه نوزدهم».

خوب، این سؤال صادقانه ای است. ولی مطمئنم جواب قانع کننده ای هم دارد. روشن است که مطرح کننده سؤال فوق تصور می کند که مطالعه درباره ذات و خصوصیات خدا موضوعی است که به زندگی ما هیچ ربطی ندارد و فاقد جنبه کاربردی است. ولی حقیقت اینست که این موضوع درواقع کاربردی ترین موضوعی است که انسان می تواند به آن بپردازد. دانستن درباره خدا برای زندگی ما بسیار مهم است. فرض بفرمایید شخصی را از قبایل آمازون برداریم و با خودمان به تهران بیاوریم نماییم. این شخص نه یک کلمه فارسی می داند و نه اصلاً می داند که ایران کجاست معلوم است که هیچ کاری نمی تواند برای خود بکند. در این صورت عمل ظالمانه ای مرتکب شده ایم. همینطور هم اگر در دنیایی که خدا خلق کرده است و اداره می کند زندگی کنیم و درباره او چیزی شناخت خدا

ندانیم، در حق خود ظلم کردهایم. دنیا برای کسانی که خدا را نمی شناسند محلی است غریب، آشفته و پر از رنج و بدبختی. زندگی در چنین دنیایی برای آنها ناخوشایند و مأیوس کننده است. اگر به مطالعه درباره خدا اهمیت ندهیم کورمال، کورمال مسیر زندگی را خواهیم پیمود و مرتب در این مسیر به زمین خواهیم خورد. نخواهیم دانست که به کجا می رویم و در اطراف ما چه می گذرد. به این ترتیب زندگی خود را به بطالت خواهیم گذراند و بسوی هلاکت پیش خواهیم رفت.

پس حالا که فهمیدیم مطالعه درباره خدا اینقدر ارزشمند است آماده میشویم تا مطالعه خود را شروع کنیم. اما از کجا باید شروع کرد؟

معلوم است از همان جایی که هستیم. با این حال شروع مطالعه درباره خدا به معنی ورود به طوفان است زیرا امروزه آموزهٔ خدا مبدل به کانون مناقشات گردیده است. آنچه «مباحثه درباره خدا» نامیده می شود با شعارهای خود هیاهوی بسیاری به راه انداخته است. برخی از شعارهای آن عبارتند از: «تصویری که از خدا در ذهن داریم باید از بین برود»، «خدا مرده است»، «اعتقادنامه را می توانیم به صورت سرود بخوانیم ولی نمی توانیم حقانیت آن را هم قبول داشته باشیم». می گویند مباحثاتی که مسیحیان در طول تاریخ درباره خدا داشته انشیم». می گویند مباحثاتی که اصلاح شدهاند و محال است بتوانیم خدا را بشناسیم. به تعالیم متعددی که خدا را به ما معرفی می نمایند برچسب قدیمی و کهنه می زند و آنها را به کناری می افکنند. تعالیمی که چنین برچسبی به آنها زده می شود عـبارتند از: «کـالونیسم<sup>(۱)</sup>»، «بـنیادگرایـی<sup>(۲)</sup>»، «اسکـولاستیسیزم پروتستان<sup>(۳)</sup>» و «راست دینی قدیمی<sup>(۳)</sup>». پس تکلیف چیست؟

اگر بخواهیم تا زمانی که طوفان آرام شود سفر خود را به تعویق اندازیم هرگز موفق به آغاز سفر خویش نخواهیم شد. ولی برنامه من این

مطالعه دربارهٔ خدا

است که سفر خود را شروع کنیم. در این سفر شما خواهید فهمید که چرا وقتی مسافر داستان بنیان<sup>(۵)</sup> را همسر و فرزندانش میخواستند از سفر باز دارند، «انگشتانش را در گوشهایش فرو برد و در حالی که میدوید فریاد میزد حیات، حیات، حیات ابدی». من از شما خواهش میکنم لحظهای گوشهای خود را به روی صدای کسانی که به شما میگویند برای شناختن خدا راهی وجود ندارد ببندید و اندکی از راه را با من بپیمایید و ملاحظه کنید که آیا چنین راهی وجود دارد یا نه. به هر حال این چیزی است که در عمل باید فهمید. درواقع کسی که در یک راه شناخته شده حرکت میکند از این که بشنود کسانی که اهل سفر نیستند به یکدیگر میگویند چنین راهی وجود ندارد، نگران نخواهد شد.

خواه طوفان باشد، خواه نباشد ما سفر خودرا آغاز میکنیم. امادر چه مسیری باید حرکت کنیم؟

پنج حقیقت یا به عبارتی پنج اصل اساسی که مسیحیان در مورد شناخت خدا در اختیار دارند مسیر سفر ما را به طور کامل تعیین خواهند کرد. این پنج اصل عبارتند از:

1- خدا با انسان تكلم فرموده است و كتاب مقدس كلام اوست كه به ما داده شده تا ما راه نجات را بفهمیم.

۲۔ خدا، خداوند و پادشاہ دنیای خود است. او دنیا را طوری ادارہ میکند تا همه چیز باعث جلال او شود و کمالات خودش را در همه کارهای

خود نشان میدهد تا انسانها و فرشتگان او را عبادت و ستایش کنند. ٣- خدا نجاتدهنده است به این معنی که بر اثر محبت کامل خود از طریق خداوند ما عیسی مسیح عمل میفرماید تا ایمانداران را از گناه و قدرت آن آزاد سازد و آنها را به فرزندخواندگی قبول مینماید و مطابق این مقام آنها، ایشان را برکت میدهد.

۴\_ وجود خدا به صورت تثليث است يعنى در الوهيت، سه اقنوم پدر،

۵ مقصود داستان معروف سیاحت مسیحی نوشته جان بنیان است. مترجم

پسر و روحالقدس وجود دارند و عمل نجات عمل واحدی است که هر سه در آن نقش دارند. پدر برنامه نجات را تعیین میکند، پسر عمل نجات را تحقق میبخشد و روحالقدس آن را عطا میکند.

ه خداپرستی عبارت است از این که به مکاشفه الهی با اعتماد و اطاعت، ایمان و عبادت، دعا و ستایش، تسلیم و خدمت پاسخ بدهیم. باید بر طبق کلام خدا زندگی کنیم و زندگی را از دیدگاه کلام خدا بسینیم. ایس است دین حقیقی.

اکنون با توجه به این حقایق کلی و اساسی قصد داریم مفصلاً به بررسی مطالبی بپردازیم که کتاب مقدس درباره ذات و شخصیت خدا بیان می فرماید. ما مثل اشخاصی هستیم که کوه را از دور بررسی نموده و در اطراف آن حرکت کردهاند و دیدهاند که چه چشماندازی به وجود آورده و چه منظرهای به حومه شهر بخشیده است. ولی حالا قصد دارند از این کوه صعود نمایند.

#### موضوعات اساسى

اما این صعود شامل چه چیزهایی خواهد بود؟ با چه موضوعاتی برخورد خواهیم کرد؟ موضوع مورد بحث ما الوهیت خدا خواهد بود که مقصود از آن ویژگیهای خداست که باعث می شود خدا با انسان فرق داشته باشد و البته همین خصوصیات است که بین خالق و مخلوق تمایز و فاصله ایجاد می کند؛ خصوصیات مورد بحث عبارتند از قائم به ذات بودن<sup>(?)</sup>، نامحدود بودن<sup>(۷)</sup>، ابدی بودن<sup>(۸)</sup> و تغییرناپذیر بودن خدا<sup>(۹)</sup>. ما موضوع قدرتهای خدا را مورد بحث قرار خواهیم داد که عبارتند از: قادر مطلق بودن خدا<sup>(۱۱)</sup>، و علم مطلق<sup>(۱۱)</sup> و حضور مطلق او<sup>(۱۲)</sup>. موضوع دیگری که مورد بحث ما خواهد بود عبارتست از کمالات خدا که مقصود

مطالعه دربارة خدا

از آن خصایل اخلاقی خداست که در سخنان و اعمال او مکشوف گردیده است. این کمالات عبارتند از قدوسیت، محبت، رحمت، ر استی، امانت، مهربانی، صبر و عدالت خدا. باید بفهمیم که چه چیزی خدارا خشنود می سازد و چه چیزی او را می رنجاند و چه چیزی غضب او را برمی انگیزد و چه چیزی او را راضی و خوشحال می گرداند.

برای بسیاری از ما این موضوعات تقریباً نامانوس هستند. ولی همیشه هم چنین نبوده که موضوعات فوق برای کسانی که به خدا تعلق دارند نامانوس بوده باشد. زمانی موضوع صفات خدا بقدری مهم محسوب میشد که حتماً باید به کودکان کلیسا تعلیم داده میشد و از بزرگترها هم در کلیسا انتظار میرفت که با این صفات آشنا باشند. به این ترتیب به سؤال چهارم اعتقادنامهٔ خلاصه شدهٔ وست مینستر یعنی «خدا کیست؟» این جواب داده شد: «خدا روح است. وجودی لایتناهی، ابدی و تغییرناپذیر در ذات خود و در حکمت، قدرت، قداست، عدالت، نیکویی و در ر استی.» درباره این پاسخ چارلز هاج عالم الهی معروف میگوید: «این احتمالاً بهترین تعریفی است که تا به حال انسان درباره خدا ارائه داده است».

با این حال، امروزه به عده محدودی از کودکان اصول اعتقادنامه خلاصه شده وستمینستر تعلیم داده می شود و متأسفانه تعداد انگشت شماری از کسانی که امروزه خدا را پرستش می کنند تاکنون موعظاتی نظیر موعظات مفصل چارناک درباره وجود و صفات خدا (۱۶۸۲) شنیدهاند. عده بسیار کمی هم تا به حال کتابی ساده و غیر تخصصی درباره ذات خدا خواندهاند چون در حال حاضر چنین کتابهایی را بندرت می توان یافت. به این ترتیب می توان انتظار داشت که بررسی موضوعاتی که ذکر گردید باعث شود درباره چیزهایی بیندیشیم که تا به حال فکر نکردهایم و برای فهمیدن حقایقی تلاش کنیم که برای ما تازگی دارند.

#### بكار بردن شناخت

لازم است قبل از این که صعود خود را از کوه شروع کنیم چند لحظه بایستیم و از خود سؤالی را بکنیم که هر وقت قصد بررسی کلام مقدس خدارا داریم حتماً لازم است پاسخی برای آن داشته باشیم. درواقع این سؤال به انگیزه و نیت ما از بررسی کلام خدا مربوط است. باید از خود بپرسيم: «هدف غايي و مقصود من از اين كه ذهن خود را به چنين مطالبي مشغول میکنم چیست؟ هنگامی که به شناختی از خدا دست یافتم، قصد دارم چه کنم؟» علت اهمیت سؤال فوق این است که اگر هدف ما این باشد که فقط از نظر الهیاتی شناختی از خدا داشته باشم، این به ضرر ما تمام خواهد شد و چنین شناختی مارا مغرور و متکبر خواهد ساخت. اهمیت و عظمت موضوع شناخت خدا ما را خیلی مغرور خواهد کرد زيرا باعث خواهد شد فكر كنيم كه چون به موضوع شناخت خدا توجه داریم و اطلاعات ما در ایـن زمینه زیـاد است پس از سـایر مسیحیان بالاتريم. بعلاوه اين امر باعث خواهد شد به كساني كه عقايد الهياتي أنها به نظر ما خام و ناپخته هستند به چشم حقارت نگاه کنیم و نزد خود فکر کنیم که عقاید آنها کاملاً بی ارزش است. همان طور که پولس به ایمانداران متکبر شهر قرنتس فرمود: «علم باعث تکبر است... اگر کسی گمان برد که چیزی میداند هنوز هیچ نمیداند به طوری که باید دانست». (اول قرنتيان ١٠٨-٢). اگر هدف ما فقط اين باشد كه از لحاظ الهياتي خدا را بشناسیم و برای مطالعه کتابمقدس انگیزهای بالاتر از ایـن نـداشـته باشیم که به پاسخ همه سؤالها دست پیدا کنیم متأسفانه در دام تکبر و خودفریبی گرفتار خواهیم شد. لازم است قلبهای خود را از رخنه چنین طرز فکری حفظ کنیم و برای دور ماندن از آن دعا کنیم. همان طور که قبلاً اشاره شد بدون داشتن شناختی از خدا که مبتنی بر آموزههای مسیحی است، امکان ندارد از نظر روحانی در وضعیت سالمی قرار بگیریم. در عین حال وقتی هدفی که از کسب این شناخت داریم نادرست باشد و معیار ما برای تعیین ارزش آن اشتباه باشد، با وجود کسب چنین شناختی باز هم از نظر روحانی در خطر خواهیم بود. به این ترتیب چنین مطالعاتی واقعاً میتوانند بـرای حـیات روحانی ما خطرآفرین بـاشند. پس ما ایمانداران هم امروز باید به اندازه ایمانداران قرنتس مراقب انگیزههای خود باشیم.

ممکن است شخصی بپرسد: آیا کسی که دارای تجربه نجات است ذاتاً به حقایقی که در مورد خدا مکشوف شده است علاقهمند نیست؟ آیا چنین شخصی طبعاً دوست ندارد که هرچه می تواند با این حقایق آشنا شود؟ ملاحظه بفرمایید که مزمور ۱۱۹ چه می فرماید: «فرایض خود را به من بیاموز؛ چشمان مرا بگشا تا از شریعت تو چیزهای عجیب ببینم؟ شریعت ترا چقدر دوست می دارم؛ کلام تو به مذاق من چه شیرین است (مزمور ۱۱۹ آیات ۱۲، ۱۸، ۹۷، ۱۰۵، ۱۲۵). آیا تمام فرزندان خدا مشتاق این نیستند که مثل مزمور نویس تا جایی که می توانند پدر آسمانی خود را بشناسند؟ آیا همین علاقهای که ما به دانستن این حقایق داریم به دوم تسالونیکیان ۲۰:۱) آیا غیر از این است که تا می توانید بدر آسمانی به دوم تسالونیکیان ۲:۱۰) آیا غیر از این است که تا می توانیم باید مطابق به دوم تسالونیکیان ۲:۱۰) آیا غیر از این است که تا می توانیم باید مطابق این تمایل خدادادی خود عمل نماییم و به این ترتیب به رضایت خاطر

بله، البته همین طور است. اما اگر یک بار دیگر به مزمور ۱۱۹ دقت کنیم خواهیم دید که مزمورنویس نمی خواست شناختی نظری از خدا پیدا کند بلکه هدفش کسب شناختی تجربی و کاربردی بود. مهم ترین چیزی که مزمورنویس می خواست این بود که شخصاً خدارا بشناسد و از مشارکت با او لذت ببرد. او ارزش کسب شناخت از خدا را در این می دانست که او را به این مقصود عالی می رساند. مزمورنویس می خواست حقیقت وجود خدا را درک کند تا با قلب خود به آن پاسخ گويد و با توجه به همين حقيقت هم زندگي كند. لطفاً توجه بفر مايد كه آيه اول بر چه چیزی تأکید میکند: «خوشا به حال کاملان طریق که به شریعت *خداوند سالکند. خو*شا به حال آنانی که *شهادات او را حفظ میکنند و به تمامی دل او را می طلبند.* کاش که راههای من مستحکم شود تا فرایض تر احفظ کنم». (آیات ۱، ۲، ۵) مزمورنویس به حقیقت و عقاید صحیح علاقه داشت و نیز به تعلیم و الهیات مبتنی بر کتابمقدس علاقهمند بود اما اینها را به خودی خود هدف نمی دانست بلکه وسیلهای می دانست که او را به اهداف عالیتر زندگی و خداپرستی میرساندند. هـدف نـهایی مزمورنویس این بود که خدای بزرگی را که وی میکوشید حقایق را در مورد او بداند بشناسد و خدمت نماید. در این مورد ما هم باید همینگونه عمل كنيم. هدف ما از مطالعه درباره خدا و الوهيت بايد شناختن بهتر خدا باشد. هدف ما نباید فقط این باشد که اطلاعات خود را از آموزههای مربوط به صفات الهي بيشتر كنيم بلكه بايد با خداي زندهاي هم كه اين صفات به او تعلق دارند، آشناتر شویم. از آنجایی که خدا موضوع مورد مطالعه ماست و خودش هم در این مطالعات به ما کمک میکند پس هدف ما هم بايد خود او باشد. بايد به نحوى اين مطالعات را انجام دهيم که به طرف خدا هدایت شویم. مکاشفه الهی به همین منظور به ما داده شده است و از آن هم برای رسیدن به همین منظور باید استفاده کرد.

#### تأمل دربارة حقيقت

اما این کار را چگونه باید انجام داد؟ چگونه می توانیم دانستههای خود را درباره خدا به شناخت خدا تبدیل کنیم؟ قاعدهای که برای این کار وجود دارد محتاج تلاش و حوصله زیادی است اما ساده است. قاعدهٔ فوق این است که هر حقیقتی را که درباره خدا یاد می گیریم باید تبدیل به موضوعی برای تأمل در حضور خدا سازیم که این امر باعث می گردد به ستایش خدا بپردازیم و دعا کنیم.

مطالعه دربارة خدا

درباره دعا ممکن است چیزهایی بدانیم ولی در مورد تأمل در حضور خدا چه چیزی میدانیم؟ ممکن است در مورد آن سؤالاتی داشته باشید. تأمل هنر با ارزشی است که امروزه به دست فر اموشی سپرده شده و متأسفانه مسیحیان از نحوه کاربرد آن کاملاً بیاطلاع هستند.

تأمل عبارتست از این که هر چه در مورد طریق ها، اهداف و وعده های خدا می دانیم به یادآوریم و در مورد آنها بیندیشیم و آنها را به خودمان مربوط سازیم. این کار در واقع عبارتست از تفکری مقدس که آگاهانه در حضور خدا و زیر نظر و به کمک او انجام می دهیم و باعث می شود با خدا مشارکت پیدا کنیم. هدف از این کار زدودن غبار از تصویر ذهنی و روحانی ای است که از خدا داریم تا حقیقت وجود خدا تأثیر کامل و مناسب خود را بر ذهن و قلبمان بر جای گذارد. تأمل در حضور خدا عبارتست از سخن گفتن با خود درباره خدا و خودمان. تأمل در حضور خدا غالباً به شکل مباحثه با خود و استدلال برای خروج از حالت شک و بی ایمانی و رسیدن به شناختی روشن از قدرت و فیض الهی است.

تأمل درباره عظمت و جلال خدا و نیز تأمل درباره این که چقدر حقیر و گناهکار هستیم باعث می شود که فروتن شویم. در عین حال تأمل درباره دولت بی قیاس خداکه در عیسای مسیح جلوه گر شده است باعث می شود تشویق شویم و چنان که کتاب مقدس می فرماید «تسلی» پیدا کنیم. در موعظهای که در آغاز این فصل ذکر کردیم اسپرجان بدرستی بر همین نکات تأکید داشت. باید اضافه کرد که وقتی مرتباً در این تجربهٔ فروتن شدن و سرافراز گردیدن پیش رویم، شناخت ما هم از خدا افزایش خواهد یافت و همراه با آن آر امش، قوت و شادی ما بیشتر خواهد شد. خدا فیض عطا کند تا از دانسته های خود درباره او چنین استفاده ای بکنیم و همه ما واقعاً «خداوند را بشناسیم».

فصل دوم

## کسانی که خدای خود را می شناسند

یک روز آفتابی با دانشمندی مسیحی قدم میزدم که به علت جر و بحث خود با رهبران کلیسایی بر سر انجیل فیض آینده و پیشرفت خود را در امور تحصیلات عالی به خطر انداخته بود. وی آخر سر گفت: «این موضوع اصلاً برایم اهمیتی ندارد برای اینکه من خدارا شناختهام اما آنها نشناختهاند.» این سخن او یک اظهار نظر ساده در مورد موضوعی بود که خود نیز گفته بودم ولی جالب است که مدتها گفته وی فکر مرا به خود مشغول کرد.

فکر میکنم تا به حال عدهٔ بسیار کمی از ما بر احتی گفته باشیم که خدا را شناخته ایم، این کلمات حاکی از قطعیت و واقعی بودن تجربه ای دارد که بسیاری از ما صادقانه باید قبول کنیم که با آن هنوز بیگانه ایم. ممکن است بگوییم که از خدا تجربهٔ شخصی داریم و بدون دستپاچگی داستان توبهٔ خود را به شکل شهادتی زیبا تعریف کنیم. میگوییم خدا را می *شناسیم* و این حرفی است که در هر حال انتظار می رود انجیلی ها<sup>(۱)</sup> به زبان آورند. اما آیا می توانیم به اتفاقات خاصی در زندگی شخصی خود اشاره کنیم و با اطمینان بگوییم که خدا را *شناخته ایم*؟ من که شک دارم. چون فکر نمی کنم بسیاری از ما به تجربه ای تا این اندازه زنده از خدا دست یافته باشیم.

به علاوه فكر نمىكنم عدة زيادي از ما در شناختى كه از خدا داريم و

کسانی که خدای خود را میشناسند

از آن لذت می بریم به راحتی اعتراف کنیم که شکست های گذشته و نار احتی های فعلی یعنی همان چیزهایی را که دنیا آنها را نار احتی و غم و غصه می داند به هیچ می شماریم. علت این که نمی توانیم چنین چیزی بگوییم خیلی روشن است. درواقع این مسائل هنوز هم برای ما مهم هستند. ما اسم آنها را صلیب گذاشته ایم و با آنها زندگی می کنیم. غالباً دربارهٔ آنها فکر می کنیم و همین باعث می شود که پیوسته با نار احتی به بستر خواب برویم و دلتنگ و افسرده باشیم. ما به گونه ای با مسایل دنیوی برخورد می کنیم که گویی از فلسفهٔ رواقی<sup>(۲)</sup> پیروی می نماییم و این چیزی است که با این گفتهٔ پطرس تفاوت زیادی دارد او می گوید: «وجد می نمایید با خرمی که نمی توان بیان کرد و پر از جلال است» (اول پطرس ۱:۸). در این آیه پطرس به عطایی اشاره دارد که در زندگی خوانندگان رساله ش جلوه گر شده بود. دوستان ما دربارهٔ ما می گویند: «چه آدمهای بدبختی. چقدر سختی کشیده اند.» و این دقیقاً همان

با این حال باید دانست که این افکار منفی و بی اساس هیچ جایی در ذهن کسانی که واقعاً خدا را می شناسند، ندارد. این افراد هیچ وقت دربارهٔ چیزهایی فکر نمی کنند که می توانستند داشته باشند ولی ندارند، آنها هرگز دربارهٔ چیزهایی که از دست دادهاند فکر نمی کنند بلکه دربارهٔ چیزهایی می اندیشند که به دست آوردهاند. پولس می فرماید: «من آنچه را سود می بود آن را بخاطر مسیح زیان دانستم.» «بلکه همه چیز را نیز به سبب فضیلت معرفت (شناخت) خداوند خود عیسی مسیح زیان می دانم که بخاطر او همه چیز را زیان کردم و فضله شمردم تا مسیح را دریابم و در وی یافت شوم... و تا او را بشناسم» (فیلپیان ۲۰۲۳-۱۰). پولس می فرماید تمام چیزهایی را که از دست داده فضله یا (چنانکه در برخی از تر جمهها آمده است) کود می شمارد ولی منظورش فقط این نیست که این چیزها دیگر برای او بیارزش است بلکه میخواهد بگوید که حتی فکر آنها را هم نمیکند. کدام آدم عاقلی مینشیند و پیوسته با حسرت به کود حیوانی فکر میکند؟

ولی متأسفانه بسیاری از ما مرتباً دربارهٔ چنین مسائلی فکر میکنیم و همین نشان میدهد که خیلی کم در راه شناخت واقعی خدا جلو رفتهایم.

#### شناختن خدا با دانستن دربارهٔ خدا فرق میکند

لازم است در این مورد صادقانه فکر کنیم. ممکن است مسیحی انجیلی باشیم و ایمان ما براساس اصول عقاید صحیح مسیحی استوار باشد و بتوانیم پیام انجیل را بروشنی تشریح کنیم و تعلیم غلط را از فرسنگها دور تشخیص بدهیم. به علاوه اگر کسی از ما بپرسد که چگونه میتوان خدارا شناخت بلافاصله بتوانیم فرمول صحیح را ارائه بدهیم که عبارتست از اینکه ما خدا را از طریق عیسای مسیح بواسطهٔ صلیب و میانجیگری او و براساس وعدهٔ او و کاربرد ایمان فردی می شناسیم. اگر چه به این خوبی ممکن است پیام انجیل را بیان کنیم اما شاید بندرت شور و نشاط، مهربانی و آزادگی کسانی که خدای خود را می شناسند در حقایق انجیل چندان برای آنها تفهیم نشده است این خصوصیات بیشتر از ما وجود داشته باشد. بنظر می رسد که آخرین اولین می شود و اولین آخرین چون شناخت کم *از* خدا خیلی بهتر از آگاهی زیاد دربارهٔ خدا است.

چون کمی بعد قصد داریم فکر خود را بر روی همین نکته متمرکز سازیم، اجازه بفرمایید دو نکته را ذکر کنیم.

**۱\_ممکن است دربارهٔ خدا مطالب زیادی بدانیم اما چندان او را نشناسیم.** مطمئنم که بسیاری از ما هرگز این موضوع را نفهمیدهایم. ممکن است

کسانی که خدای خود را میشناسند

عميقاً به الهيات علاقهمند باشيم. الهيات بسيار جالب است و در قـرن هفدهم افراد متشخص خود را با آن سرگرم می کردند. ممکن است کتابهایی را بخوانیم که شامل مباحث مربوط به الهیات و دفاعیات (۳) هستند. ممکن است تاریخ مسیحیت را عمیقاً مطالعه کنیم و به بررسی اعتقادنامههاي مسيحي بيردازيم و اصول تفسير كتابمقدس را فرابگيريم و دیگران ما را به خاطر علاقهای که به موضوعات فوق داریم تحسین كنند و از ما خواسته شود كه در خصوص فلان سؤال دربارهٔ حقایق مسيحي نظر خود را در برابر عموم اعلام نماييم. ممكن است از ما بخواهند که رهبري يک گروه مطالعهٔ کتابمقدس را به عهده بگيريم و نيز ممكن است از ما خواسته شود تا مقاله و سرمقاله بنویسیم. شاید هم در كليسااز ما خواسته شودكه اگر رسماً نمي توانيم لااقل به طور غيررسمي به عنوان معلم و فردی صاحبنظر به تدریس تعالیم مسیحی بیردازیم. شاید دوستان ما از خدمتمان تعریف و تمجید بسیار میکنند و همین باعث شده است تا بيشتر دربارهٔ حقايق الهي تحقيق نماييم تا بـتوانـيم انتظاراتي را كه از ما وجود دارد به خوبي برأورده سازيم.

همهٔ اینها خیلی خوب است. ولی اگر به الهیات علاقهمندیم و دربارهٔ خد/ اطلاعات زیادی داریم و دربارهٔ موضوعات مسیحی هم خوب فکر میکنیم و هم بخوبی سخن میگوییم باز هم اینها دلیل نمی شود که خدا را بشناسیم. ممکن است با مطالعهٔ جدی آثار کالون دیر یا زود اطلاعاتمان در مورد خدا همانند او باشد ولی برخلاف وی خیلی کم خدا را بشناسیم.

۲\_ممکن است آگاهی زیادی دربارهٔ زندگی دیندارانه داشته باشیم ولی چندان خدا را نشناسیم. این آگاهی بستگی دارد به موعظاتی که شخص می شنود، کتابهایی که

Apologetics \_"

شناخت خدا

میخواند و دوستانی که دارد. در این عصر تجزیه و تحلیل و تکنولوژی، کتابهای زیادی در کتابفروشیهای کلیساها مشاهده میکنیم و در کلیسا موعظات زیادی میشنویم. از طریق این کتابها و موعظهها یاد میگیریم که چطور دعا کنیم، شهادت بدهیم، کتابمقدس را مطالعه نماییم، ده یک بدهیم و چگونه زندگی مسیحی را آغاز نماییم و مسیحی بالغی شویم، چگونه مسیحی شادی باشیم، چگونه در تقدس رشد نماییم، مردم را چطور بسوی مسیح هدایت کنیم، چگونه تعمید روحالقدس را نماییم (یا زقبول آن خودداری کنیم)، چطور به زبانها تکلم نماییم (یا چگونه تجلیات پنطیکاستی را شرح بدهیم) و بطور کلی نماییم (یا چگونه تجلیات پنطیکاستی را شرح بدهیم) و بطور کلی نماییم (یا در آنها تجربیات مسیحی لازم میدانند. به علاوه کم نیستند زندگینامههایی که در آنها تجربیات مسیحیانی که در گذشته زندگی میکردهاند ذکر گردیده است و بدون شک مطالعه آنها برای ما خالی از فایده نیست.

هر موضوع دیگری را هم که به فهرست فوق اضافه نماییم یقیناً این امکان را برای ما فراهم می سازد که مطالب زیادی در مورد زندگی مسیحی فرابگیریم بدون اینکه خودمان آنها را تجربه کرده باشیم. این را هم باید اضافه کرد که اگر شخص، هوشمند و باذکاوت باشد می تواند از دانسته های خود برای کمک به ایمانداران سردرگمی استفاده کند که حال و وضع آنها طوری نیست که خودشان بتوانند حالت عادی خود را باز یابند و با مشکلات برخورد مناسبی داشته باشند. به این ترتیب این شخص با کمکی که در این زمینه می کند به عنوان یک شبان خوب معرفی می شود. با وجود همهٔ اینها باز هم ممکن است شناختی بسیار ضعیف از خدا داشته باشیم.

به این ترتیب دوباره به جای اول برمیگردیم. موضوع این نیست که ما به الهیات واردیم و یا اینکه در برخورد با مشکلات زندگی مسیحی فردی

کسانی که خدای خود را میشناسند

متعادل هستیم. درواقع مسأله این است که آیا می توانیم با سادگی و صداقت نه به این دلیل که انجیلی هستیم بلکه از روی تجربه ی که واقعاً داشته ایم بگوییم که خدا را شناخته ایم و به دلیل همین شناخت هم، حوادث ناگواری را که داشته ایم یا دلخوشی هایی را که نداشته ایم، حالا که ایماندار هستیم برای ما کاملاً بی اهمیت هستند؟ اگر واقعاً خدا را بشناسیم چنین چیزی خواهیم گفت. در غیر اینصورت باید در اینمورد خیلی جدی فکر کنیم که آیا خدا را می شناسیم یا اینکه فقط در مورد او اطلاعاتی داریم.

دلایلی که نشان میدهد خدا را میشناسیم

گفتیم که وقتی خدای خود را بشناسیم دیگر، به ناراحتی حاصل از لطمههایی که به ما وارد می شود اهمیت نخواهیم داد و از اینکه باید «صلیب» خود را حمل نماییم ناراضی نخواهیم بود. در حقیقت چیزی که به دست آوردهایم به قدری عالی خواهد بود که تمام این ناراحتیها را برای ما بی اهمیت خواهد ساخت. اما شناخت خدا چه تأثیرات دیگری روی شخص می گذارد؟ قسمتهای مختلف کتاب مقدس، از دیدگاههای گوناگون به سؤال فوق پاسخ می گویند اما احتمالاً روشن ترین و مهم ترین پاسخ را کتاب دانیال می دهد. شهادت کتاب دانیال را در چهار قسمت زیر خلاصه می نماییم:

*ا حسانی که خدا را می شناسند برای خدمت به خدا قوت بسیار دارند.* در یکی از فصول کتاب دانیال که در آن نبوتهای دانیال ذکر گردیده است میخوانیم: «اما آنانی که خدای خویش را می شناسند قوی شده (کارهای عظیم) خواهند کرد» (دانیال ۲۲:۱۱). در ترجمه RSV این آیه به این شکل ترجمه شده است: «کسانی که خدای خود را می شناسند محکم خواهند ایستاد و وارد عمل خواهند شد.» این آیه با «اما» آغاز می شود و به این ترتیب نشان دهندهٔ تضاد با فعالیت «شخص حقیر» (آیهٔ (۲۱) است که «رجاست ویرانی را برپا می کند» و با حیله گری و چرب زبانی باعث تباهی کسانی می گردد که وفاداری خود را نسبت به خدا از دست داده اند (آیات ۳۱–۳۲). این نشان می دهد که عملکرد کسانی که خدای خود را می شناسند، درواقع عکس العمل آنها در برابر اعمالی است که مردم اطراف آنها بر ضد خدا انجام می دهند. هنگامی که خدای آنها را مورد تحقیر و اهانت قرار می دهند آنها به هیچ وجه نمی توانند این گستاخی را بر تابند و احساس می کنند حتماً باید کاری انجام داد. بی احترامی نسبت به نام خدا باعث می شود که آنها از خود عکس العمل نشان بدهند.

وقتی در کتاب دانیال داستان دانیال و سه دوست او را میخوانیم میبینیم که آنها دقیقاً به همین شکل عمل میکنند.

این چهار مرد خدای خود را می شناختند و همین امر باعث می شد هر وقت لازم بود به مقاومت در برابر عهدنامهها و دستوراتی بپردازند که بر ضد خدا و یا مغایر با اصول مذهبی بود. می بینیم که دانیال مردی بود که به هیچ وجه نمی توانست در این موارد از خود سازش نشان دهد. نه فقط سازش نمی کرد که برعکس خودش را موظف به مبارزه می دانست. دانیال به جای این که همان غذایی را بخورد که پادشاه می خورد که از نظر احکام یهود باعث نجاست او می شد، اصرار می کند که از سبزیجات تغذیه نماید و به این ترتیب باعث بهت و حیرت رئیس خواجه سرایان می گردد (۲:۸–۱۶) هنگامی که داریوش به مدت یک ماه دعا کردن به خدا را ممنوع و برای متخلفین مجازات مرگ را تعیین نمود، دانیال هم روزی سه مرتبه دعا کرد و هم اینکه این کار را در مقابل پنجرهٔ باز انجام داد تا همه ببینند که او در حال دعا است (۲۰۰۰). این کار دانیال ما را به یاد اسقف رایل می اندازد که در جایگاه ویژهٔ خود در کلیسای جامع پولس

کسانی که خدای خود را میشناسند

مشرق رو نمی کند! از این رفتارها نباید برداشت غلطی کرد. علت رفتار دانیال یا اسقف رایل در آن مورد خاص این نبود که وی شخص خشن و لجبازی بود که از تمرد لذت می برد و فقط زمانی خوشحال می شد که در برابر «حکومت» قد علم می کرد. چنین اقداماتی فقط به این دلیل صورت می گیرد که کسانی که خدای خود را می شناسند وقتی مشاهده می کنند مردم به طور مستقیم یا غیرمستقیم به خدا بی حرمتی می نمایند و به حقیقت وجود خدا حمله می کنند به جای اینکه با قصور و کوتاهی خود اجازه دهند این گستاخیها تداوم یابد حقیقت را اعلام می نمایند و تلاش می کنند نظر مردم را عوض کنند و در این راه هر خطری را به جان می خرند.

شرایطی که این افراد در آن قرار دارند به هیچ وجه نمی تواند مانع از فعالیت آنها برای خدا شود چون قوت آنها از جایی دیگر می آید. آنانی که خدای خود را می شناسند، قبل از هر چیز کسانی هستند که دعا می کنند و غیرت و فعالیت آنها برای جلال یافتن خدا برای اولین بار در دعاهایشان شنیده می شود. در باب نهم کتاب دانیال می خوانیم که که دانیال نبی «از کتب فهمید» (آیهٔ ۲) که مدتی که برای اسارت اسرائیل پیشگویی شده بود در حال اتمام است ولی هنوز هم قوم چنان در گناهان خود هستند که باعث می شود خدا به جای اینکه به آنها رحم کند آنها را ساخت و در «دعا و تضرعات و روزه و پلاس و خاکستر» (آیهٔ ۳) برای بازسازی اور شلیم با اشتیاق و حرارت دعا کرد و بقدری در دعا بار روحانی داشت که باید اعتراف کرد بسیاری از ما هرگز چنین دعا نکردهایم.

در هر حال شناختن خدا همیشه منجر به این میشود که با تمام نیروی خود برای تحقق ارادهٔ الهی دعا کنیم. درواقع این نیرو وقـتی در مجرای دعا هدایت میشود راهـی بـرای خـروج از کشـمکش داخـلی می یابد و هر قدر بیشتر خدا را بشناسیم، این نیرو هم بیشتر می شود! با این محک می توانیم خود را بیازماییم. شاید ما در وضعی نباشیم که برای مبارزه با بی خدایی و ارتداد، در برابر عموم دست به چنین اقداماتی بزنیم. ممکن است مسن یا بیمار باشیم و یا به نحوی از نظر جسمانی محدودیت داشته باشیم. ولی همهٔ ما می توانیم در مورد بی خدایی و ارتداد که هر روزه در گرداگرد خود مشاهده می کنیم به دعا بپردازیم. اما اگر نیروی کمی برای این دعا در ما وجود دارد و در نتیجه بندرت چنین دعا می کنیم، قطعاً خدای خود را تا به امروز بسیار کم شناخته ایم.

۲-کسانی که خدا را می شناسند افکار بزرگی دربارهٔ او دارند.

در اینجا فرصت کافی در اختیار نداریم تا به ذکر تمام حقایقی بپردازیم که کتاب دانیال دربارهٔ حکمت، قدرت و حقیقت وجود خدای بزرگی بیان میدارد که بر تاریخ حکمرانی مینماید و قدرت خو درا در داوری و ترحم نسبت به افراد مختلف و اقوام متعدد نمایان می سازد. همین قدر کافی است بگوییم که در تمام کتاب مقدس این کتاب دانیال است که به روشنترين وجه واقعيت حاكميت خدارا از جنبههاي متعدد نشان ميدهد. با وجود قدرت و شكوه امپراطوري بابل كه فيلسطين را فيرو بلعیده بود ونیز با وجود دورنمای امپراطوری های بزرگ آینده در مجموع قوم اسرائیل بر مبنای محاسبات بشری بسیار حقیر و کوچک بنظر میرسد. با این حال کتاب دانیال بطرزی شگرف به ما یادآوری میکند که خدای اسرائیل پادشاه پادشاهان و رب الارباب است که «بر آسمان حکمرانی میکند» (۲۶:۴) و دست خدا در جای جای تاریخ مشاهده می شود و تاریخ چیزی نیست جز «داستان خدا» که نقشهٔ ابدی او را مكشوف ميسازد. ينجمين باب كتاب دانيال يادآوري مي نمايد كه ملکوتی که در نهایت پیروز خواهد شد، ملکوت خداست.

حقیقت محوری ای وجود دارد که دانیال در بابهای ۲ و ۴ به

کسانی که خدای خود را میشناسند

نبوكدنصر مي آموزد و به بلشصر در باب ۵ آيات ۱۸–۲۳ يادآوري مي كند و نبوکدنصر در باب ۴ آیات ۳۴–۳۷ آن را تصدیق میکند و داریوش در باب ۶ آیات ۲۵-۲۷ به آن اعتراف می نماید و در باب های ۲ و ۹ دانیال براساس آن دعا میکند و در بابهای ۱ و ۶ وقتی دانیال در برابر مقامات حکومتی مقاومت میکند اطمینان او براساس همین حقیقت قرار دارد. در باب ۳ دوستان دانیال با اتکا بر همین حقیقت می ایستند و با یادشاه مخالفت میکنند. محور اصلی همهٔ چیزهایی که خدا در بابهای ۲، ۴، ۷، ۸، ۱۰، ۱۱، ۱۲ بر دانیال مکشوف می سازد نیز همین حقیقت است. این حقیقت اصلی عبارتست از اینکه «حضرت متعال بر مملکت آدمیان حكمراني ميكند» (۲۵:۴ مقايسه شود با ۲۱:۵). خدا همهٔ امور را میداند و از پیش هم میداند و پیش دانی (۴) او همان تقدیر ازلی اوست(٥). به این ترتیب هر چه خدا بگوید، همان سخن آخر و نهایی است. در تاریخ جهان ملکوت و عدالت خدا در نهایت پیروز خواهند شد و سرنوشت انسانها را رقم خواهد زد چرا که نه انسان و نه فرشتگان نمي توانند مانع از انجام ارادهٔ خدا شوند. اين بود افكاري كه دانيال در مورد خدا داشت. دعاهای او در واقع نمایانگر افکارش دربارهٔ خدا بود زیرا همیشه دعای یک شخص به بهترین نحو دیدگاه او را دربارهٔ خدا نشان می دهد. «اسم خدا تا ابدالآباد متبارک باد زیرا که حکمت و توانایی از آن وی است و او وقتها و زمانها را تبدیل میکند. یادشاهان را معزول مي نمايد و پادشاهان را نصب مي کند. حکمت را به حکيمان مي بخشد و فطانت پیشگان را تعلیم میدهد. اوست که چیزهای عمیق و ینهان را کشف می نماید. به آنچه در ظلمت است عارف می باشد و نور نز د وی ساکن است» (دانیال ۲۰:۲-۲۲). «ای خداوند خدای عظیم و مهیب که عهد و رحمت را با محبان خویش و آنانی که فرایض ترا حفظ می نمایند نگاه میداری... ای خداوند عدالت از آن توست... خداوند خدای ما را

رحمتها و مغفرتهاست... یهوه خدای ما در همهٔ کارهایی که میکند عادل است» (۴:۹، ۷، ۹، ۱۴). آیا ما هم به همین صورت دربارهٔ خدا فکر میکنیم؟ آیا دعاهای ما نشان میدهد که ما هم چنین دیدگاهی در مورد خدا داریم؟ آیا این درک عالی از عظمت، قدوسیت، کمال اخلاقی، وفاداری و مهر و محبت خدا باعث می شود که ما هم مثل دانیال فروتن، متکی بر خدا، خداترس و مطبع شویم؟ با پاسخ به این سؤال می فهمیم که به چه میزان خدارا می شناسیم.

۳-کسانی که خدا را می شناسند بخاطر خدا اقدامات متهورانه انجام می دهند.

دانیال و دوستانش مردانی بودند که برای دفاع از حقیقت، خود را به خطر انداختند. این کار آنها کله شقی نبود. می دانستند چکار می کنند چون بخوبی از عواقب کار آگاه بودند. در ضمن می دانستند که خطری که آنها را تهدید می کرد چقدر بزرگ بود. خوب می دانستند که در صورت عدم مداخلهٔ معجزه آسای الهی نتیجهٔ اقدامشان چه خواهد شد. البته خدا آنها را رهانید. با این حال خطر به هیچ وجه نمی توانست مانع از اقدام آنها شود. دانیال و دوستانش به محض اینکه متقاعد شدند موضع فوق بایستند به قول اسوالد کمبر «با روی خوش به استقبال نتایج رفتند.» «خدا را می باید بیشتر از انسان اطاعت نمود» (اعمال ۲۹:۵). پولس فرمود: «جان خود را عزیز نمی دارم تا دور خود را به خوشی به انجام رسانم» (اعمال (۲۴:۲۰).

طرز فکر دانیال، شدرک، میشک و عبدنغو دقیقاً همینطور بود. درواقع این طرز فکر همه کسانی است که خدارا می شناسند. ممکن است برای آنها مشخص کردن کاری که باید انجام بدهند واقعاً مشکل باشد ولی به محض این که این موضوع برای آنها روشن شد بدون هیچ شک و تردیدی متهورانه وارد عمل می شوند. آنها از این ناراحت نمی شوند که سایر افراد

کسانی که خدای خود را میشناسند

قوم خداطور دیگری به موضوع نگاه میکنند و با آنها همصدا نمی شوند. مگر شدرک، میشک و عبدنغو تنها یهودیانی بودند که از پرستش تمثال نبوکدنصر امتناع کردند؟ از حرفهای آنها نمی توان فهمید که آیا می دانستند سایر یهودیان نیز از این کار امتناع میکنند یا نه. نمی دانیم که اساساً این موضوع برای آنها مهم بود یا نه. کاری که باید خودشان انجام می دادند کاملاً روشن بود و همین هم کفایت میکرد. با این محک هم می توانیم میزان شناخت خود را از خدا بفهمیم.

*۴ کسانی که خدا را می شناسند در خدا از خرسندی عظیمی برخوردارند.* باید گفت عالی ترین آرامش از آنِ کسانی است که کاملاً اطمینان دارند خدا را شناختهاند و خدا آنها را شناخته است و این ارتباط آنها با خدا تضمین می کند که توجه خدا به آنها چه در زندگی و چه در مرگ و تا به ابد ادامه خواهد داشت.

این همان آر امشی است که پولس در رومیان ۵: ۱ دربارهٔ آن می فرماید: «پس چونکه به ایمان عادل شمرده شدیم نزد خدا سلامتی داریم بوساطت خداوند ما عیسی مسیح». پولس علت اصلی این آرامش یا سلامتی را بطور کامل در رومیان ۸ مورد تجزیه و تحلیل قرار داده می فرماید: «پس هیچ قصاص نیست بر آنانی که در مسیح عیسی هستند... همان روح بر روحهای ما شهادت می دهد که فرزندان خدا هستیم... ورثهٔ خدا... می دانیم که به جهت آنانی که خدا را دوست می دارند همهٔ چیزها برای خیریت (ایشان) با هم درکار می باشند... آنانی را که عادل گردانید ایشان را نیز جلال داد... هرگاه خدا با ماست کیست بضد ما... کیست که بر برگزیدگان خدا مدعی شود... کیست که ما را از محبت مسیح جدا سازد... یقین می دانم که نه موت و نه حیات... نه چیزهای حال و نه چیزهای آینده... قدرت خواهد داشت که ما را از ۱۹–۱۷، ۲۸، ۲۰–۳۱، ۳۵، ۳۵، ۲۸–۳۹). شدرک، میشک و عبدنغو از این آرامش برخوردار بودند، در نتیجه با آرامش خاطر در برابر نبوکدنصر ایستادگی کردند و وقتی نبوکدنصر به آنها هشدار داد: «اگر سجده ننمایید در همان ساعت در میان تون آتش ملتهب انداخته خواهید شد و کدام خدایی است که شمارا از دست من رهایی دهد.» به او جواب دادند: «ای نبوکدنصر دربارهٔ این امر ما را باکی نیست که ترا جواب دهیم. (ملاحظه بفرمایید هیچ ترس و وحشتی در آنها دیده نمی شود!) اگر چنین است خدای ما که او را می پرستیم قادر است که ما را از تون آتش ملتهب برهاند و او ما را از دست تو ای پادشاه خواهد رهانید (پاسخ آنها مؤدبانه اما دندان شکن بود. شکی نیست که خدای خود را می شناختند!) و اگر نه را عبادت نخواهیم کرد. (برای آنها مهم نیست! هیچ فرقی به حال آنها نمی کند! بخاطر خدا هم حاضرند زندگی کنند و هم اینکه راضی هستند بمیرند.) (دانیال ۲۰:۳–۱۰).

> خداوندا، به هیچ روی برایم مهم نیست که بمیرم یا زندگی کنم، نصیب من دوست داشتن تو و خدمت به توست این است آنچه فیض تو باید به من عطاکند.

اگر زندگیم طولانی باشد، شاهد خواهم بود زیرا مدتی بیشتر از تو اطاعت خواهم کرد وگر زندگیم کوتاه باشد، چرا باید از پرکشیدن به سوی روزی بیانتها،اندوهگین باشم؟

میزان خرسندی و رضایت خاطر ما هم خود محک دیگری است برای قضاوت دربارهٔ این که آیا واقعاً خدارا میشناسیم یا نه.

کسانی که خدای خود را می شناسند

#### گامهای نخست

آیا مشتاق داشتن چنین شناختی از خدا هستیم؟ اگر چنین است پس باید به دو نکتهٔ زیر توجه کنیم: اول این که باید بفهمیم چقدر در شناخت خدا ضعف داریم. باید یاد بگیریم که خودمان را با توجه به مطالبی که دربارهٔ خدا می دانیم یا عطایا و مسئولیتهایی که در کلیسا داریم محک نزیم بلکه محک ما این باشد که چگونه دعا می کنیم و در قلبمان چه می گذرد. فکر می کنم که بسیاری از ماکو چک ترین اطلاعی از ضعف خود در این زمینه نداریم. بیایید دعا کنیم خدا وضع ما را به ما نشان بدهد.

دوم این که باید عیسی مسیح نجات دهندهٔ خود را بجوییم. هنگامی که ناجی ما بر روی زمین بود، افراد عادی را دعوت کرد تا با او مصاحبت داشته باشند. به این ترتیب کسانی که با او همراه می شدند او را و از طریق او پدر آسمانی را می شناختند. وقتی در عهدعتیق در مورد ظهورهای قبل از تجسم مسیح می خوانیم مشاهده می کنیم که خداوند ما عیسی مسیح همین کار را انجام می داد یعنی به صورت فرشتهٔ خداوند با مردان و زنان متعدد روبرو می شد تا آنها او را بشناسند.

کتاب دانیال به ذکر دو واقعه می پردازد که ظاهراً مسیح به طریق فوق در آنها ظاهر می شود. مثلاً دربارهٔ شخص چهارمی می خوانیم که «شبیه پسر خدا» (۲۵:۳) بود. چه کسی با سه دوست دانیال در تون آتش می خر امید؟ و فرشتهای که خدا فرستاد تا زمانی که دانیال در چاه شیران بود دهان شیران را ببندد چه کسی بود؟ (۲۲:۶). خداوند ما عیسای مسیح در حال حاضر جسماً در میان ما حضور ندارد اما روحاً حضور دارد. هنوز هم می توانیم خدارا از طریق جستن مسیح و همراه شدن با او بیابیم و بشناسیم. درواقع کسانی وجود دارند که مسیح را جسته اند و طبق این وعده که اگر او را به تمامی دل بجوییم خواهیم یافت، مسیح را یافته اند و همین اشخاص هستند که می توانند در برابر دنیا با یستند و شهادت دهند که خدا را شناخته اند.

فصل سوم

## خدایی را بشناسیم که ما را می شناسد

برای چه آفرید شدیم؟ برای شناختن خدا. هدف ما در زندگی چه باید باشد؟ شناختن خدا.

«حیات جاودانی» که عیسی مسیح عطا میفرماید چیست؟ شناختن خدا. «و حیات جاودانی این است که تو را خدای واحد حقیقی و عیسی مسیح را که فرستادی بشناسند (یوحنا ۳:۱۷).

بهترین چیز در زندگی که بیش از هر چیز دیگری باعث وجد و شادی و رضایت میگردد چیست؟ شناختن خدا. «خداوند چنین میگوید: حکیم از حکمت خود فخر ننماید و جبار از تنومندی خویش مفتخر نشود و دولتمند از دولت خود افتخار نکند بلکه هر که فخر نماید از این فخر بکند که فهم دارد و مرا میشناسد (ارمیا ۲۳:۹–۲۴).

کدام وضعیت است که اگر انسان در آن قرار بگیرد خدارا بیش از هر چیز دیگری راضی خواهد ساخت؟ شناختن خدا. خدا میفرماید: «زیرا که رحمت را پسند کردم و نه قربانی را و معرفت خدارا بیشتر از قربانیهای سوختنی» (هوشع ۶:۶).

در این جمله ها موضوع مهمی را مطرح ساختیم. اشارهٔ ما به موضوعی است که هر مسیحی را به شوق می آورد اما بر روی شخصی که مذهب وی خشک و بی روح است هیچ تأثیری ندارد. (و همین امر نشان می دهد که وی دارای تولد تازه نیست). آنچه گفتیم برای زندگی ما اساس، چارچوب و هدف پدید می آورد و در عین حال اولویتها و

خدایی را بشناسیم که ما را می شناسد

ارزش های زندگی ما را تعیین میکند.

همین که بفهمیم مهم ترین کاری که در دنیا داریم عبارتست از شناختن خدا، بسیاری چیزها در زندگی ما جایگاه مناسب خود را خواهند یافت. امروزه دنیا پر است از کسانی که به گفتهٔ آلبر کامو احساس پوچی بر زندگی آنها سایه افکنده است و همه چیز برای آنها پوچ و بی معنا است. چنین نگرشی کل زندگی را تحت تأثیر خود قرار داده و آن را تباه می سازد، و به این ترتیب همه چیز به یکباره مبدل به معضل می شود و خسته کننده می گردد چون ظاهراً هیچ چیز دیگر ارزش ندارد. ولی مسیحیان اساساً از چنین نگرش پوچگر ایانه ای در امان می باشند مگر در مواقعی که براثر فشار و وسوسه فکر آنها حالت عادی خود را از دست می دهد و در نتیجه مشکلاتی پدید می آید که البته رحمت الهی مانع از تداوم آنها می شود.

چیزی که زندگی را ارزشمند میسازد داشتن هدفی است که آنقدر بزرگ باشد که فکر و ذهن ما را به خود مشغول کند و باعث شود به آن وفادار باشیم. این همان هدفی است که فرد مسیحی بطرز بینظیری از آن برخوردار است. چه هدفی میتواند بالاتر، عالیتر و گیراتر از این باشد که خدا را بشناسیم؟

با این همه دربارهٔ جنبهٔ دیگر این موضوع هنوز زیاد حرف نزده ایم. هنگامی که دربارهٔ شناختن خدا سخن میگوییم در واقع یک عبارت و فرمول ادبی را ارائه می دهیم و همانطور که می دانیم فرمول درست مثل چک است که ارزشی ندارد مگر زمانی که بدانیم چطور می توان آن را به پول نقد تبدیل کرد. وقتی میگوییم «شناختن خدا»، منظورمان چیست؟ آیا مقصودمان نوع خاصی از احساساتی است که باعث به لرزه در آمدن بدنمان می شود؟ آیا نوعی حالت خلسه و از خود بی خود شدن است؟ یا حالتی شبیه نشئهٔ معتادین به مواد مخدر در ما ایجاد می شود؟ و یا این که شناختن خدا در واقع یک شناخت عقلانی است؟ آیا در زمان کسب این شناخت، انسان صدایی می شنود؟ رویایی می بیند؟ یا رشته افکار غریبی از ذهنش میگذرد؟ پس چه میشود؟ بررسی این موضوع حتماً لازم است. مخصوصاً به این دلیل که طبق آنچه کتابمقدس میفرماید در این مورد به راحتی میتوانیم دچار اشتباه شویم و در حالیکه هیچ شناختی از خدا نداریم خیال کنیم او را میشناسیم.

به این ترتیب این سؤال پیش میآید که وقتی میگوییم باید «خدا را بشناسیم» یعنی چه باید کنیم؟

#### آنچه شناختن خدا شامل میگردد

بدیهی است که «شناختن» خدا لزوماً کاری است که به مراتب پیچیده تر از «شناختن» انسانها می باشد. درست مثل این است که بگوییم «شناختن» همسایهٔ خود کاری است به مراتب پیچیده تر از «شناختن» یک خانه یا یک کتاب و یا یک زبان. هر قدر که موضوع پیچیده تر باشد، شناختن آن هم پیچیده تر است. شناختن یک چیز انتزاعی مثل زبان از طریق یادگیری میسر است و شناخت چیزهای بی جان از قبیل رشته کوههای زاگرس و تخت جمشید از طریق تحقیق و تفحص قابل حصول آنها کار ساده ای است. ولی وقتی نوبت به شناخت جانداران می رسد شخص هم گذشتهٔ آن را بداند و هم اینکه بداند تحت شرایط خاص شخص هم گذشتهٔ آن را بداند و هم اینکه بداند تحت شرایط خاص احتمالاً چه عکس العملی از خود نشان می دهد. شخصی که می گوید «من این اسب را می شناسم» منظورش فقط این نیست که «قبلاً آن را دیده است»، هر چند این موضوع چنان عنوان می شود که همین معنی را

اما به احتمال قوی این شخص در نظر دارد بگوید که «من میدانم این اسب چطور رفتار میکند و نحوهٔ رام کردم آنرا میتوانم توضیح بدهم.» این شناخت از اینجا حاصل میشود که شخص قبلاً اسب فوق را در

خدایی را بشناسیم که ما را می شناسد

حین حرکاتش مشاهده نموده است و خودش برای رام کردن آن تلاش کرده و به این ترتیب آن را شناخته است. در مورد انسان وضع به مراتب پیچیده تر می شود چون انسان برخلاف اسب، اسرار خود را با هر کسی در میان نمی گذارد. چند روز برای این که یک اسب را خوب بشناسیم کافی است ولی ممکن است ماهها و سالها با کسی کار کنیم و باز هم آخر سر بگوییم: «باید اعتراف کنم که هنوز این شخص را نشناختهام». می توانیم تشخیص بدهیم که هر کسی را تا چه حدی می شناسیم.

مثلاً وقتى از ما مي يرسند كه فلان كس را چقدر مي شناسيم، با توجه به این که چقدر به ما فرصت داده است تا او را بشناسیم ممکن است بگوییم: «می شناسمش»، «نه زیاد»، «در حد سلام و احوالیر سی»، «خیلی صمیمی هستیم» و شاید هم بگوییم: «او را خیلی خوب می شناسم». بنابراین کیفیت و میزان شناخت ما از دیگران بیشتر بستگی به خودشان دارد تا به ما. شناختی که از دیگران پیدا میکنیم بیش از آن که نتیجهٔ تلاش خودمان باشد، نتيجهٔ اجازهای است که آنها برای این کار به ما میدهند. موقعی که با کسی ملاقات میکنیم، سهم ما این است که توجه و علاقهٔ خود را به وی ابراز کنیم، حسن نیت خود را نشان بدهیم و به طور دوستانه خود را به وی معرفی کنیم. با این حال، تصمیمگیری در مورد اینکه او را بشناسیم یا نه دست ما نیست بلکه دست خودش است. حال تصور بفرماييد كه قرار است به شخصي معرفي شويم كه فكر ميكنيم از ما «برتر» است، خواه این برتری از نظر مقام باشد، خواه از نظر هوش، یا مهارت حرفهای یا یاکی اخلاقی و یا هر چیز دیگری. هر قدر بیشتر به کو چکی خود در برابر شخص مقابل آگاه باشیم، بیشتر احساس میکنیم که فقط باید در جلسهٔ معارفه مؤدبانه شرکت کنیم و اجازه بدهیم که رشتهٔ کلام را وی به دست گیرد. فرض بفرمایید قصد داریم با رئیس جمهور یا نخستوزير كشور خود ملاقات نماييم. دوست داريم كه ايـن شخص محترم را بشناسیم اما کاملاً آگاه هستیم که این اوست که باید در این مورد تصمیم بگیرد نه ما. اگر بخواهد در جلسهٔ معارفه از حد تشریفات رسمی پا فراتر نگذارد باز هم برای ما به هیچ وجه جای گله و شکایت وجود ندارد. سخن آخر اینکه ما هیچ ادعایی در مورد دوست شدن با وی نمی توانیم داشته باشیم.

اما فرض بفرمایید که او به جای این برخورد رسمی بلافاصله به ما اعتماد کند و اسرار خودش را به ما بگوید و صادقانه در مورد علایق مشترک خود، با ما حرف بزند و از ما دعوت کند تا به منظور انجام اقدامات مورد نظرش با او همکاری کنیم و هر وقت به وجود ما نیاز است برای همکاری حاضر باشیم. در این صورت چقدر این باعث افتخار ما خواهد بود و دید کلی ما به اندازهٔ یک دنیا تحول پیدا خواهد کرد. اگر تا به حال زندگی برای ما بی اهمیت و خسته کننده به نظر می رسید، از حالا به بعد دیگر اینطور نخواهد بود چراکه اکنون دیگر جزو همکاران مخصوص این مردبزرگ هستیم. حالا دیگر مقامی داریم که می توانیم به آن افتخار کنیم و به شایستگی این مقام زندگی کنیم. تا اینجا آنچه گفتیم در حد تعبیری بود از مفهومی که شناختن خدا دارد. خدا از زبان ارمیا به ما می فرماید: «هر که فخر نماید از این فخر بکند که فهم دارد و مرا می شناسد» (ارمیا ۲۴:۹). درواقع شناختن خدار ابطهای است با خداکه هدف از آن عبارتست از اینکه قلب انسان برای خدا بشدت شروع به تييدن كند. اتفاقى كه در اين رابطه با خدا روى مى دهد اين است كه خالق قادر مطلق، خدای لشکرها، خدای بزرگی که تـمامی مـلل در بـرابـر او همچون قطرهای در دریای بیکران، هستند به نزد ما می آید و از طریق كلمات و حقايق كتاب مقدس، شروع به سخن گفتن با ما مىكند. شايد سالهاست که با کتابمقدس و حقایق مسیحی آشنا هستیم و اینها هیچ معنایی برای ما نداشتهاند ولی اکنون می بینیم که خدا از طریق پیامهای كتابمقدس واقعاً با ما حرف ميزند. بله با خود ما! وقـتي بـه أنـچه خداوند می فرماید گوش می دهیم سخنان خدا ما را خرد می کند چون

خدایی را بشناسیم که ما را می شناسد

خدا با ما دربارهٔ گناهانمان، مجازات گناهانمان، ضعفهایمان،کور بودنمان و جهالتمان حرف میزند و مارا مجبور میکند که خود را ناامید و بیچاره بدانیم و برای بخشیده شدن فریاد برآوریم. اما این آخر کار نیست. وقتی که به سخنان خداگوش میکنیم متوجه میشویم که خدا واقعاً عـلاقهٔ خود را به ما ابراز می کند و با ما دوست می شود و ما را همکار خود می گرداند و به قول بارت ما را شریک عهدی خویش می سازد. این موضوع خيلي عجيب است ولي حقيقت دارد. چقدر عجيب است که بين انسانهای گناهکار و خدا ر ابطهای برای شناختن خدا ایجاد میگردد و از طریق همین رابطه خدا آنها را در ردیف کسانی قرار می دهد که با او کار مى كنند تا از اين يس همكاران او (اول قرنتيان ٩:٣) و دوستانش باشند. کار خدا در خارج کردن یوسف از زندان و انتخاب او به مقام نخست وزیری فرعون تصویری است از کاری که او برای هر مسیحی انجام میدهد یعنی ما را از زندان شیطان آزاد میسازد و به وضعیتی انتقال میدهد که در آن مورد اعتماد او قرار میگیریم و مشغول خدمت او می شویم و به این ترتیب زندگی ما ناگهان تغییر می یابد. این که از خادم بودن خود شرمگین باشیم یا به آن افتخار کنیم درواقع بستگی به کسی دارد که خادمش هستیم. بسیاری گفتهاند که افتخارشان این بوده است که در جنگ جهانی دوم مستقیماً در خدمت وینستون چرچیل بودهاند. پس ما باید چقدر افتخار کنیم که خدای آسمان و زمین را میشناسیم و خدمت مى نماييم!

پس شناختن خدا شامل چه چیزهایی است؟ با توجه به موضوعات مختلفی که در این مورد ذکر گردید شناختن خدا شامل اینهاست: اول، به کلام خداگوش کنیم و آنرا طوری که روحالقدس تفسیر میفرماید قبول نماییم و حقایق آنرا به زندگی خود مربوط بسازیم. دوم، توجه کنیم که کلام و اعمال خدا چگونه ذات و خصوصیات او را مکشوف مینمایند. سوم دعوتهای الهی را قبول و به دستورات خدا عمل کنیم. چهارم، شناخت خدا

محبتی را که خدا از طریق رفتارش با ما و پذیرش ما در این مشارکت الهی نشان داده است بشناسیم و بخاطر آن شادی کنیم.

#### شناختن عيسى

كتاب مقدس نظريات فوق را به اين طريق تبديل به حقايقي زنده میسازد که با استفاده از تصاویر و تشبیهات نشان میدهد شناخت ما از خدا مثل شناختی است که فرزندی از پدرش و زنی از شوهرش دارد و مثل شناختی است که مردم یک کشور از یادشاه خود و گوسفندان از شبان خود دارند. درواقع این چهار تشبیه اصلی که در کتاب مقدس به کار رفتهاند به رابطهای اشاره دارند که در آن شناسنده به شناخته شده به ديدهٔ احترام مي نگرد و شناخته شده خود را مسئول تأمين رفاه و آسايش شناسنده میکند. این بخشی از مفهوم شناخت خدا در کتاب مقدس است. به این ترتیب کتاب مقدس نشان می دهد که خدا به کسانیکه او را می شناسند یعنی کسانی که خدا به آنها اجازه داده است تا او را بشناسند، محبت میکند و از آنها مواظبت مینماید. ولی موضوع از آنچه میدانیم خیلی عمیقتر است. سپس کتابمقدس نکتهٔ بعدی را اضافه می فرماید که عبارتست از این که به دست آوردن چنین شناختی از خدا فقط از طریق عیسای مسیح میسر میباشد که خدا بوسیلهٔ او در جسم بشری تجلی یافت. «اَیا مرا نشناختهای کسی که مرا دیده پدر را دیده است هیچ کس نزد پدر جز بوسیلهٔ من نمی آید» (یوحنا ۹:۱۴ و ۶). از این رو مهم است که در مورد «شناختن» عیسی مسیح مفهومی روشن در ذهن خود داشته باشيم.

برای شاگردان عیسی که انسانهای معمولی بودند، شناختن وی همان مفهومی را داشت که امروزه در مورد شناختن انسانهای بزرگ در ذهن ما وجود دارد. شاگردان عیسی از مردم عادی جلیل بودند و چیزی در آنها وجود نداشت که بتواند توجه عیسی را به خود جلب کند. عیسی، ربونی

خدایی را بشناسیم که ما را می شناسد

يعنى معلمي بودكه با اقتدار سخن ميگفت و نبي اي بودكه بالاتر از نبي بود و استادی بود که هر روز شاگردانش را بهت زدهتر و سرسپردهتر میساخت بطوریکه شاگردانش نتوانستند او را جز خدای خود کس دیگری بدانند و البته این عیسی بود که آنها را بسوی خود خواند، به ايشان اعتماد نمود و آنها را نمايندگان خود ساخت تا ملكوت خدا را به دنیا اعلام نمایند. «دوازده نفر را مقرر فرمود تا همراه او باشند و تا ایشان را به جهت وعظ نمودن بفرستد» (مرقس ۱۴:۳). شاگردان کسی را که ایشان را انتخاب کرده و دوستان خود خوانده بود به عنوان «مسیح یسر خدای زنده» (متی ۱۶:۱۶) شناختند، یعنی مردی که متولد شده بود تا پادشاه شود و حامل «کلمات حیات جاودانی» (یوحنا ۶۸:۶) بود. این حس وفاداري و افتخاري که شناخت فوق بر ايشان به ارمغان آورده بود، كاملاً زندگی آنها را دگرگون كرد. اكنون وقتی كه عهدجدید میفرماید عیسی مسیح قیام فرمودہ است منظورش این است که ہے کس در ہے جایی که باشد می تواند همان مشارکتی را با مسیح، آن قربانی جـلجتا، داشته باشد که شاگردان در زمان زندگی مسیح بر روی زمین، از آن برخوردار بودند. این مشارکت فـقط از ایـن جـهات فـرق دارد کـه اولاً، حضور مسیح در زندگی فرد مسیحی، حضوری است روحانی و نه جسمانی و به همین دلیل با چشم خود او را نمی بینیم. ثانیاً، فرد مسیحی که زندگی مسیحی او براساس شهادت عهدجدید قرار دارد از همان ابتدا دربارهٔ الوهیت و قربانی شدن مسیح برای کفارهٔ گناهان، حقایقی را ميداند كه شاگردان اوليه بتدريج با گذشت سالها فهميدند و ثالثاً، امروزه عیسی با ما اینطور صحبت نمیکند که سخنان تازهای به ما بگوید بلکه مفهوم آنچه را که گفته است و در اناجیل ثبت شدهاند و نیز مفهوم سایر شهادتهای کتاب مقدس را دربارهٔ خودش، برای ما روشن می سازد. با این حال برای شناختن عیسای مسیح امروز هم حتماً باید مثل دوازده شاگرد مسیح، شخصاً شاگرد او باشیم. عیسایی که در روایات انجیل، او را در

حال حرکت و فعالیت می بینیم، امروز هم با مسیحیان راه می رود و شناختن او، درست مثل همان موقع، محتاج این است که با او راه برویم. عیسی می فرماید: «گوسفندان من آواز مرا می شنوند و من آنها را می شناسم و مرا متابعت میکنند» (یو حنا ۲۷:۱۰). «أواز» او ادعای اوست، وعدة اوست و دعوت اوست. «من نان حيات هستم... من در گوسفندان هستم... من شبان نيكو هستم... من قيامت هستم» (يـوحنا ۳۵:۶ ۲۰:۱۰، ۱۴؛ ۲۵:۱۱) «کسی که به پسر حرمت نکند به پدری که او را فرستاد احترام نکرده است. آمین، آمین به شما میگویم هر که کلام مرا بشنود و به فرستندهٔ من ایسمان آورد حیات جاودانسی دارد.» (يو حنا ٢٣:٥٥-٢٢) «بياييد نزد من اي تمام زحمت كشان و گران باران و من شما را آرامی خواهم بخشید یوغ مرا بر خود گیرید و از من تعلیم یابید... و در نفوس خود آرامی خواهید یافت» (متی ۲۸:۱۱-۲۹). شنیدن «آواز» عیسی یعنی این که هر چه او در مورد خودش فرموده است قبول میکنیم به وعدهاش اعتماد مینماییم و به دعوتش پاسخ میدهیم. به این ترتیب عیسی را به عنوان شبان خود می شناسیم و عیسی هم کسانی را که به وی ایمان آورند به عنوان گوسفندان خود می شناسد. «من أنها را می شناسم و مرا متابعت می کنند. و من به آنها حیات جاودانی مي دهم و تا به ابد هلاک نخواهند شد و هيچکس آنها را از دست من نخواهد گرفت» (یوحنا ۲۷:۱۰-۲۸). بنابراین شناختن عیسی به این معنى است كه بوسيلهٔ او از گناه، مجازات گناهان و مرگ چه در اين دنيا و چه در آخرت نجات پاييم.

# یک موضوع شخصی

حال، مدتی از وقت خود را صرف بررسی موضوعی میکنیم که گفتیم مقصود از آن عبارتست از این که «تو را خدای واحد حقیقی و عیسی مسیح را که فرستادی بشناسند». برای این منظور نکات زیر را مورد توجه

خدایی را بشناسیم که ما را می شناسد

قرار مىدھيم:

*اول: شناختن خدا محتاج ارتباط شخصی با اوست* درست همانطور که دیگران را هم می شناسیم. شناختن خدا بیش از دانستن دربارهٔ اوست. شناختن خدا عبارتست از ارتباط با او زمانی که خود را بر ما مکشوف می فرماید ونیز ارتباط خدا با ما براساس شناختی که از ما کسب می کند. ایمان به خدا در درجهٔ اول مستلزم دانستن دربارهٔ خداست. مثلاً افراد مذکور در رومیان ۱۴:۱۰ چگونه می توانستند به کسی ایمان بیاورند که دربارهاش چیزی نشنیده بودند؟ با این حال از روی وسعت اطلاعاتی که در مورد خدا داریم هیچوقت نمی توانیم به عمق شناخت خود از خدا پی ببریم.

جان اون<sup>(۱)</sup> و ژان کالون<sup>(۲)</sup> بیش از جان بنیان<sup>(۳)</sup> و بیلی بری<sup>(۴)</sup> الهیات میدانستند اما چه کسی می تواند منکر این باشد که دو نفر اخیر مثل دو نفر قبلی خدای خود را از هر نظر خوب می شناختند؟ (البته هر یک از این چهار نفر بخاطر کتاب مقدس دچار ز حمتهای زیادی شدهاند و کاری که کردهاند بالاتر از تدریس صرف الهیات بوده است.) اگر عامل نهایی و تعیین کننده در مورد شناختن خدا داشتن عقاید صحیح در مورد او بود در این صورت بدیهی است که دانشمندان بر جستهٔ کتاب مقدس از هر کس دیگری خدارا بهتر می شناختند اما اینطور نیست. ممکن است مغز ما پر از این عقاید درست باشد ولی هرگز تجربهای از حقایقی که این عقاید به آنها مربوط می شوند نداشته باشیم. ممکن است یک ایماندار از روحالقدس است شناختی به مراتب عمیق تر از خدا و نجات دهندهٔ خود داشته باشد تا یک دانشمند الهیات که تنها هدفش داشتن دیدگاه صحیح الهیاتی است. علت این امر این است که ایماندار مذکور با خدا مشارکت دارد و حقیقت وجود خدارا به زندگی خودش مربوط میسازد ولی دانشمند فوق اینطور نیست.

دوم: ذهن، اراده و احساس ما باید در شناختن خدا دخیل باشند، در غیر اینصورت، این شناخت یک ارتباط شخصی کامل با خدا نخواهد بود. برای این که شخصی را بشناسیم باید با او مصاحبت یابیم و در علایقش سهیم شویم و حاضر باشیم در دلنگرانی هایش شریک شویم و اگر نه رابطهٔ ما با این شخص، رابطهای سطحی و بی رنگ و بو خواهد بود.

مزمور نویس می فرماید: «بچشید و ببینید که خداوند نیکوست» (مزمور ۸:۳۴) همانطور که میدانیم «چشیدن» عبارتست از «امتحان» مزهٔ چیزی به منظور تحسین طعم آن. ممکن است ظاهر یک غذا خوب باشد و آشيز هم بسيار از أن تعريف و تـمجيد كـند امـا تـا وقـتي طـعم أن را نچشیدهایم نمی توانیم به کیفیت واقعی آن پی ببریم. به همین طریق زمانی به شخصیت واقعی یک انسان یی می بریم که «مزهٔ» دوستی با او را بچشیم. دو نفر که با هم دوست هستند، با طرز برخوردی که نسبت به هم و نسبت به علایق و دلنگرانی های مشترک یکدیگر دارند درواقع طعم شخصيت خودرا به يكديگر نشان ميدهند. وقتي آنها به اين شكل هم با سخن و هم با عمل خود احساسات خود را با یکدیگر درمیان میگذارند هر یک از آنها طرز برخورد شخص مقابل را چه در غم و چه در شادی می فهمد و از این طریق این دو در دل نگرانی ها و علایق یکدیگر سهیم میشوند و به این ترتیب هم شخصاً و هم از نظر عاطفی با هم یک مي شوند و همانطور که در مورد يکديگر فکر ميکنند به جاي يکديگر هم احساس مي کنند.

این است بعد ضروری شناختی که دو دوست از یکدیگر دارند. همین امر در مورد شناخت فرد مسیحی از خدا صادق است. زیـرا چـنان کـه گفتیم این شناخت درواقع ارتباط بین دو دوست است.

خدایی را بشناسیم که ما را می شناسد

این روزها به جنبهٔ عاطفی شناختن خدا کمتر اهمیت داده می شود چون ترس از این وجود دارد که مبادا ایمانداران مبدل به اشخاصی شديداً خودمحور شوند. حقيقت اين است كه هيچ چيز، ضدمذهبي تر از مذهب خودمحورانه نيست و حتماً لازم است پيوسته به ايـن مـوضوع تأکید شود که خدا برای این وجود ندارد که ما «تسلی»، «شادی»، «رضایت» و یا «تجربیات مذهبی» داشته باشیم، یعنی چیزهایی که ظاهراً از هر چیز دیگر زندگی ما جالبتر و مهمتر هستند. همچنین لازم است بر این نکته تأکید شود که اگر شخصی براساس «تجربیات مذهبی» خود می گوید: «من خدا را می شناسم» ولی احکام او را نگاه نمی دارد، دروغگوست و در وی راستی نیست. (اول یو حنا۲:۲ مقایسه شود با آيات ٩، ١١، ٤:٣، ١١، ٢٠:٢٠). با وجود همهٔ اينها، نبايد فراموش كنيم كه شناختن خدا همانطور که یک رابطهٔ عقلانی و ارادی است، رابطهای عاطفي مي باشد. در غير اين صورت هرگز نمي تواند رابطهٔ عميق بين دو شخص باشد. برای ایمانداران از نظر عاطفی پیروزی ها و تحولات مربوط به امور الهي در جهان، مهم است و بايد هم باشد. همكاران وينستون چرچیل هم در فراز و نشیبهای جنگ همینطور بودند. ایمانداران وقتی می بینند که مردم به خدا احترام میگذارند و مدافع خدا هستند خیلی خوشحال می شوند ولی وقتی می بینند خدا مورد تمسخر واقع شده است بشدت ناراحت می شوند. هنگامی که برنابا به انطاکیه آمد «و فیض خدارا دید شاد شد» (اعمال ۲۳:۱۱). مزمور نویس چیزی دیگری دیده بود و بنابراین می فرماید: «نهرهای آب از چشمانم جاری است. زیرا که شريعت ترا نگاه نمي دارند» (مزمور ١٣٩:١١٩). به همين طريق وقتي که مسيحيان متوجه مي شوند به خدا گناه ورزيدهاند سر افكنده و غمگين می شوند. مزمور ۵۱ و لوقا ۶۱:۲۲-۶۲ نمونه هایی از این امر هستند. همچنین هر چند وقت یکبار که خدا به شکلی جلال و محبت ابدی خود را نسبت به آنها مکشوف می فرماید مسیحیان وجد میکنند. «با خرمی که نمی توان بیان کرد» (اول پطرس ۸:۱).

این است جنبهٔ عاطفی و تجربی دوستی با خدا. نادیده گرفتن آن نشان میدهد که هر چند ممکن است در مورد خدا افکار صحیحی داشته باشیم هنوز خدایی را که دربارهٔ او فکر میکنیم نمی شناسیم.

سوم: براثر فيض خداست كه مي توانيم او را بشناسيم. شاختن خدا ر ابطهای است که در آن ابتکار عمل به طور کامل در دست خداست و البته همينطور هم بايد باشد چراكه خدا خيلي بالاتر از ماست و ما بخاطر گناهانمان به هیچ وجه حق نداریم از او بخواهیم به ما توجه کند. پولس در رسالهٔ خود به غلاطیان به این حقیقت که امکان شناختن خدا قبل از هر چيز براساس فيض الهي قرار دارد اشاره كرده مي فرمايد: «اما الحال كه خدا را می شناسید بلکه خدا شما را می شناسد ...» (غلاطیان ۹:۴). از اینجا مي فهميم كه پولس رسول مي خواهد بگويد فيضي كه اول آمد در نجات مخاطبان رساله نقش اساسی دارد. شناخت آنها از خدا نتیجهٔ شناختی است که خدا از آنها دارد. آنها او را با ایمان می شناسند بر ای این که خدا، اول با فیض خود آنها را تعیین فرمود تا او را بشناسند. به این ترتیب وقتی يولس مي گويد «خدا مارا مي شناسد» منظورش اشاره به فيض الهي است که باعث گردیده است خدا ابتکار عمل را بطور کامل در دست بگیرد و در محبت کردن به ما پیشقدم شود و مارا برای نجات انتخاب کرده نجات بدهد و ما را بخواند و از ما حفاظت فرماید. او کاملاً از همه چیز ما آگاه است و بقول معروف ما را از خودمان بهتر می شناسد. وقتی در اول قرنتیان ۱۲:۱۳ به تمایز میان شناخت ناقص ما از خدا و شناخت کامل او از ما، اشاره میشود میفهمیم که گفتهٔ فوق بخشی از مفهوم اصلی شناخت خدا از ماست و مفهوم اصلی این شناخت چیز دیگری است. مفهوم اصلي آن در قسمتهايي مثل قسمتهاي زير از كتابمقدس، وجود دارد: «خداوند به موسى گفت...در نظر من فيض يافتهاي و تو را به نام

خدایی را بشناسیم که ما را می شناسد

می شناسم» (خروج ۱۷:۳۳). «قبل از آن که تو را در شکم صورت بندم تو را می شناسم و قبل از بیرون آمدنت از رحم تو را تقدیس نمودم» (ارمیا ۵:۱). «من شبان نیکو هستم و خادمان خود را می شناسم و خاصان من مرا آواز مرا می شنوند و من آنها را می شناسم... و تا به ابد هلاک نخواهند شد» (یو حنا ۱۴:۱۰–۱۵، ۲۸/۲۷). در اینجا می بینیم که شناخت خدا از متعلقاتش درواقع به طور کامل به هدف او برای نجات آنها مربوط است می بخشد، به عهد خویش با آنان وفادار می ماند و از ایشان مراقبت می منخد. به عبارت دیگر چنانکه قبلاً گفته شد این شناخت شامل نجات می کند. به عبارت دیگر چنانکه قبلاً گفته شد این شناخت شامل نجات متعلقان خدا چه در زندگی این جهانی و چه در حیات پس از مرگ است.

## خدا ما را می شناسد

به این ترتیب، آنچه در تحلیل نهایی فوق العاده اهمیت دارد این نیست که خدا را می شناسیم بلکه حقیقت عظیم تری است که درواقع اساس این شناخت ما را تشکیل می دهد و عبار تست از این که خدا ما را می شناسد؛ این به این معنی است که ما در دستهای خدا جا داریم و او به هیچ عنوان ما را فراموش نمی کند. تمام شناخت ما از خدا درواقع بستگی دارد به ابتکار عملی که او همیشه در این مورد به دست می گیرد. خدا ما را به عنوان دوست خود می شناسد و به عنوان دوست به ما علاقمند است و حتی یک لحظه هم چشم از ما برنمی دارد و حتی برای یک لحظه ما را فراموش نمی کند و به این ترتیب حتی برای یک لحظه هم از توجهش نسبت به ما کاسته نمی شود. این شناخت، شناختی است فوق العاده مهم. حقیقتاً چقدر مایهٔ تسلی است هنگامی که درمی یابیم خدا شناختی از ما دارد که شامل محبت کردن به ما ونیز مصلحت اندیشی برای ماست. این تسلی و صفناپذیر ما را بی تحرک و کسل نمی کند بلکه پر از قوت میگرداند. چقدر آرامش پیدا میکنیم وقتی میفهمیم که محبت خـدا نسبت به ما براساس واقعیت قرار دارد و خدا با وجود دانستن بدترین چیزها در مورد ما باز ما را دوست دارد و محبت او به نحوی است که در حال حاضر هر چیزی هم که در مورد ما برملا شود به هیچ وجه فکر او را در مورد ما تغییر نخواهد داد و از اجرای تصمیم او برای برکت دادن ما ممانعت نخواهد کرد در حالی که خود ما در صورت روبرو شدن با چنین مسألهاي شديداً سرخورده مي شويم. واقعاً خرد وفروتن مي شويم وقتي فکر میکنیم که خدا در ما گناهان و اشتباهاتی میبیند که خوشبختانه ديگران نمي بينند و واقعاً فسادي بيش از آنچه ما در خودمان سراغ داريم، در ما سراغ دارد. حقیقت دیگری هم وجود دارد که برای عبادت و محبت خدا انگیزهٔ بسیار مهمی در ما ایجاد می نماید. این انگیزه وقتی ایجاد می شود که فکر می کنیم به دلیلی که برای ما قابل درک نیست خدا می خواهد دوست او باشیم و مایل است با ما دوستی کند و پسر خود را فداكرد تا ما بفهميم كه او چنين هدفي دارد. نمي توانيم حقايق مذكور را بيش از اين در اينجا توضيح بدهيم اما ذكر اين حقايق كافي است تا نشان دهد که معنای شناختن خدا بسی عمیقتر از این است که فقط ما خدا را بشناسیم زیرا خدا نیز ما را می شناسد.

فصل چهارم

# خداي واحد حقيقي

با شنیدن کلمه «بت پرستی» چه افکاری در ذهن شما نقش می بندد؟ آیا به یاد انسانهایی بدوی می افتید که در حال پرستش یک تکه چوب نقاشی شده هستند؟ یا به یاد مجسمههای معابد هندوها می افتید که قیافههای وحشتناکی دارند؟ و یا این که به یاد رقص و آواز کاهنان بت بعل می افتید که به دور مذبح ایلیا در حال رقصیدن بودند؟ شکی نیست که تمام این موارد بت پرستی محسوب می شود ولی باید دانست که اشکال زیادی از بت پرستی هم وجود دارد که به آسانی قابل تشخیص نیست.

به حکم دوم ده فرمان توجه بفرمایید. حکم دوم چنین است: «صورتی تر اشیده و هیچ تمثالی از آنچه بالا در آسمانست و از آنچه پایین در زمین است و از آنچه در آب زیرزمین است برای خود مساز. نزد آنها سجده مکن و آنها را عبادت منما زیرا من که یهوه خدای تو میباشم خدای غیور هستم...» (خروج ۴:۲۰). منظور این حکم چیست؟

اگر این حکم را به تنهایی در نظر میگرفتیم، در این صورت طبیعتاً میشد فرض کرد که مقصود آن منع عبادت تمثالهای خدایان متعدد است مثلاً منع بت پرستی بابلیها که اشعیا آن را به باد تمسخر میگیرد (اشعیا ۹:۴۴–۲۰؛ ۶:۴۶–۷). و یا میشد فکر کرد که این حکم به بت پرستی دنیای رومی – یونانی زمان پولس اشاره دارد که پولس در رومیان ۲۳:۱، ۲۵ درباره آن می فرماید: «جلال خدای غیرفانی را به تشبیه صورت انسان فانی و طیور و بهایم و حشرات تبدیل نمودند... ایشان حق خدا را به دروغ مبدل کردند و عبادت و خدمت نمودند مخلوق را به عوض خالقی که تا ابدالآباد مبارکست آمین». با این حال بطوری که از متن حکم دوم پیداست، مشکل بتوان قبول کرد که این حکم به همین نوع بت پرستی اشاره داشته باشد برای این که اگر اینطور بود در این صورت همان چیزی را تکرار می کرد که در حکم اول مطرح شده بود و هیچ چیز تازهای هم به آن اضافه نمی کرد.

بنابراین ما هم از حکم دوم چنان که همیشه برداشت شده است چنین برداشت میکنیم که این حکم ما را متوجه اصلی می سازد که به قول چارلز هاج چنین است: «بت پرستی نه فقط شامل عبادت خدایان دروغین است بلکه همچنین شامل عبادت خدای حقیقی از طریق تمثالها نیز می شود». این به این معناست که ما به عنوان مسیحی حق نداریم از خدای تثلیث یا هر یک از اقانیم تثلیث اقدس برای خود تصاویر و اشکالی به وجود آوریم و از آنها به منظور عبادت استفاده نماییم. بنابراین حکم دوم در مورد آنچه عبادت می کنیم نیست بلکه درباره روش عبادت ماست. آنچه حکم فوق به ما می فرماید این است که نباید از مجسمه ها و تصاویر خدایی که عبادت می کنیم، برای عبادت او، کمک بگیریم.

#### خطر تمثالها

شاید در نگاه اول از آن جایی که در این حکم نکته خاصی مشاهده نمی شود عجیب به نظر آید که چرا به چنین حکمی در ده فرمان اشاره شده است. ممکن است سؤال کنیم که چه زیانی متوجه شخصی است که در حال عبادت خدا است و تصاویر و مجسمهها دور و بر او را گرفتهاند و او را کمک میکنند تا قلبش به خدا نزدیک تر شود؟ معمولاً در جواب این سؤال که آیا استفاده از این اشیاء درست است

خداي واحد حقيقي

یا نه میگوییم که این به خُلق و خو و سلیقه اشخاص بستگی دارد. همان طور که میدانیم عدهای تصاویری از مسیح و نیز صلیب بر دیوار اتاق خود نصب کرده اند و میگویند نگاه کردن به آنها باعث می شود وقتی دعا میکنند فکرشان بر روی مسیح متمرکز شود. بعلاوه میدانیم که بسیاری ادعا میکنند در کلیساهایی که پر از شمایلهایی از این قبیل است، راحت تر و آسان تر می توانند عبادت کنند تا در کلیساهایی که فاقد چنین شمایلهایی هستند. شاید بگوییم، خیلی خوب این امر چه اشکالی دارد؟ این اشیاء چه ضرری دارند؟ وقتی واقعاً برای مردم مفید است پس کنیم؟ ممکن است عده ای در مواجهه با این موضوع پیچیده چنین اظهار نظر کنند که حکم دوم فقط استفاده از تصاویر غیر اخلاقی و قبیحی را منع میکند که به تقلید از مذاهب بت پرستی از خدا ترسیم می گردد. همین و بس.

با این حال، لحن حکم دوم کاملاً چنین تعریف محدودی را رد میکند. خدا میگوید بطور کلی باید این تصاویر و شمایل راکنار گذاشت و می فرماید: «حق ندارید از روی میچ چیزی بت درست کنید و در عبادت از آن استفاده نمایید». این حکم کلی نه فقط استفاده از تصاویر و مجسمههایی را منع میکند که خدا را به صورت یک حیوان نشان میدهند بلکه همچنین استفاده از تصاویر و مجسمهها را منع میکند که خدا را به صورت عالی ترین مخلوقی که می شناسیم یعنی انسان نشان می دهند. در عین حال ممنوعیت مورد اشاره این حکم شامل استفاده از می دهند. هرچند عیسی انسان بود و انسان هم می ماند. باز هم حق استفاده از چنین تصاویری را نداریم. تمام این تصاویر و مجسمهها بدون استفاده از خین تو ساخته می شوند که اول «تصویر» انسان ایده آل در استفاده از خین تصاویری دا نداریم. تمام این تصاویر و مجسمهها بدون استفاده از با این ترتیب ساخته می شوند که اول «تصویر» انسان ایده آل در استفاده از مین نقش می بندد و از روی این تصویر است که انسان نقاش میکند و مجسمه میسازد و به این ترتیب منهیات حکم دوم را زیر پا میگذارد.

در طول تاریخ، مسیحیان با هم در این مورد اختلاف نظر داشته اند که آیا حکم دوم بکار بردن تصاویر عیسی را به منظور تعلیم و آموزش هم ممنوع میکند یعنی مثلاً نمی توانیم در کلاسهای کانون شادی از این تصاویر استفاده کنیم. یافتن راه حلی برای این مساله مشکل است اما در این مورد هیچ جای شکی وجود ندارد که حکم دوم ما را موظف میگرداند چه در عبادت جمعی و چه در عبادت شخصی خود ه مان طور که از تصویر خدای پدر استفاده نمی کنیم از تصاویر و مجسمه های مسیح هم استفاده نکنیم.

با توجه به مطالب فوق چه نکتهای در این ممنوعیت جامع وجود دارد؟ مشاهده میکنیم که در مورد حکم دوم تأکید زیادی وجود دارد و برای کسانی هم که برخلاف آن عمل کنند مجازات هولناکی مقرر گردیده است. چون در این حکم اعلام می شود که خدا غیور است و متخلفان را بشدت تنبیه خواهد فرمود. این باعث می شود فکر کنیم که چقدر این حکم مهم است. ولی واقعاً همین طور است؟ بله همین طور است. کتاب مقدس نشان می دهد که جلال خدا و سلامت روحانی ما مستقیماً به اجرای این حکم ارتباط دارد. ما در اینجا با دو نکته روبرو می شویم که گرفته است. این دو نکته ربطی به این موضوع ندارند که تمثالها واقعاً مفیدند یا به نظر ما مفیدند بلکه به حقیقت تمثالها مربوط می شوند. دو نکته فوق عبارتند از:

۱- تمثالها و تصاویر باعث بی احترامی به خدا می شوند زیرا جلال او را می پوشانند. اجرام آسمانی (خورشید، ماه و ستارگان) و موجودات روی زمین (انسانها، حیوانات، پرندگان و حشرات) و موجودات ساکن دریا (ماهیان، پستانداران و سخت پوستان) به هیچ وجه به شکل خالق خود

خداي واحد حقيقي

نیستند. کالون مینویسد: «چهره واقعی خدا را در تمام جهان نمی توان یافت و به همین دلیل هرگاه چهرهای غیرواقعی از او پدید می آوریم جلال او مورد بی حرمتی واقع شده، حقیقت او توسط این عمل مخدوش می شود. بنابراین پدید آوردن هر گونه تمثالی از خدا، کفر است زیرا از طریق این عمل ناشایست عظمت او از بین می رود و خدا به صورت شخصی جز آن که هست به تصویر در می آید.»

مساله فقط این نیست که تمثال و تصویر نشان می دهد خدا دارای بدن است، در حالی که او فاقد بدن می باشد. اگر فقط همین ایراد وجود داشت استفاده از تمثالهای مسیح اشکالی نداشت. اما موضوع بسیار جدی تر از اینهاست. ایراد اصلی وارد بر تصاویر و تمثالها عبار تست از این که آنها قسمت بزرگی از حقایق مربوط به ذات و خصوصیات خدا را می پوشانند و هرطور هم که این تمثالها را درست کنیم این امر اجتناب ناپذیر است.

برای روشن شدن موضوع مثالی میزنیم. هارون گوسالهای طلایی ساخت که نمادی از یهوه، خدای قادر مطلق محسوب می شد که بنی اسر ائیل را از مصر بیرون آورده بود. شکی نیست که قوم بنی اسر ائیل خیال می کردند این تمثال باعث احترام به خدا می گردد و به خوبی نمایانگر قدرت عظیم الهی است ولی با کمی دقت متوجه می شویم که چنین نمادی درواقع باعث بی احترامی به خدا می گردید. وقتی به مجسمهای از خدا نگاه کنیم که به شکل گوساله می باشد چه تصویری از خصایل اخلاقی، عدالت، مهربانی و حلم خدا در ذهن ما پدید می آید. به این ترتیب تمثالی که هارون ساخت، جلال خدا را پوشانید.

به همین طریق، احساس دلسوزی و ترحمی که براثر نگاه کردن به مجسمه مسیح مصلوب، به انسان دست میدهد، جلال مسیح را میپوشاند؛ زیرا واقعیت الوهیت او را پنهان میسازد و پیروزی او را بر روی صلیب و ملکوت کنونی او را مستور میگرداند. شمایل فوق، ضعف بشری او را به نمایش میگذارد ولی قدرت الهی او را می پوشاند. واقعیت درد و زجر او را نمایش می دهد ولی شادی و قدرت او را نمی تواند نشان بدهد. در هر دو مورد، شمایل فوق بیش از هر چیز به دلیل آنچه از نمایش آن ناتوان است، بی ارزش می باشد. همین امر در مورد همه مجسمهها و تصاویر و تمثالها صادق است.

به هر نحوی هم که از دیدگاه فرهنگی به هنر مذهبی نگاه کنیم این تصاویر نمی توانند جلال خدا را به ما نشان دهند و ما را برانگیزند تا خدا را عبادت نماییم زیرا جلال خدا دقیقاً همان چیزی است که این تصاویر هرگز قادر به نمایش آن نیستند و به همین دلیل است که خدا به حکم دوم، کلمه «غیور» را در مورد خود اضافه می فرماید تا نشان بدهد کسانی را که از وی اطاعت نکنند، تنبیه می فرماید. این امر به این دلیل است که وقتی در کتاب مقدس کلمه «غیور» به کار می رود مقصود غیرت خدا برای حفظ جلال خود است. جلالی که هرگاه در عبادت، از تصاویر و تمثال استفاده شود، به خطر می افتد.

در اشعیا ۱۸:۴۰ پس از این که بطور واضح عظمت بی قیاس خدا اعلام می گردد، می خوانیم: «پس خدارا به که تشبیه می کنید و کدام شبه را با او برابر می توانید کرد». این سؤال پاسخ نمی خواهد بلکه سکوتی می طلبد که با آن نشان می دهیم به اشتباه خود معترفیم. این سؤال می خواهد به ما یاد آوری کند که اگر فکر کنیم تمثالی که مثل سایر تمثالها به شکل یک مخلوق ساخته شده است واقعاً همشکل خالق باشد هم این فکر نشانه بی ایمانی است و هم اندیشهای است باطل و بی اثر.

با این همه، علت این که ما از به کار بردن تـمثالها در عبادت منع شدهایم، فقط براساس دلیل مذکور نیست:

۲- تمث*الها و تصاویر ما را گمراه می سازند چون افکاری غلط درباره خدا به ذهن ما منتقل میکنند.* همین نامناسب بودن تمثالها و تصاویر برای نشان دادن حقیقت وجود خدا افکار ما را درباره خدا به بیراهه میکشاند و

خداي واحد حقيقي

باعث می شود که هر گونه تفکر غلطی درباره خصائل و اراده خدا در ذهن ماراه یابد. هارون با ساختن تمثالی از خدا به شکل گوساله، باعث شد که اسر ائیلیها خیال کنند خدا وجودی است که می توان برای عبادت او اعمال ناشایست و جنون آمیزی انجام داد. به این ترتیب، «عید یهوه» که هارون ترتیب داد (خروج ۵۳۲۲)، تبدیل شد به یک جشن شرم آور. بعلاوه در تاریخ مشاهده می نماییم که استفاده از شمایل مسیح در هنگام دعا، باعث شده است تا مردم فکر کنند که وقف شدن به مسیح و تحمل عبارتست از تفکر و تأمل در مورد رنج و عذاب جسمانی مسیح و تحمل درد و رنج از نظر روحانی ارزشمند است. همین طرز فکر هم باعث تشناسند.

این مثالها نشان میدهند که چگونه تمثالها و تصاویر حقیقت وجود خدارا در ذهن انسان تحریف میکنند. از نظر روانشناسی، بدیهی است که اگر مرتباً افکار خود را بر روی تمثال یا تصویر کسی متمرکز سازیم که میخواهیم به او دعا کنیم، با توجه به تصویری که تمثال فوق از وی به دست میدهد، درباره او فکر خواهیم کرد و براساس همین فکر هم به او دعا خواهیم کرد. به این ترتیب در برابر آن به زمین خواهیم افتاد و به عبادت آن خواهیم پرداخت. به این ترتیب به همان اندازه که این تمثال و تصاویر نمی تواند حقیقت وجود خدا را به ما نشان دهد به همان اندازه هم ما نمی توانیم خدا را به کار بردن تمثالها در عبادت، منع می فرماید. که خدا من و شما را از به کار بردن تمثالها در عبادت، منع می فرماید.

تمثالهای دستساز و تمثالهای ذهنی

این حقیقت که تمثالها و تصاویر ساخته شده در مورد خدا روی افکار ما درباره خدا تأثیر میگذارند ما را به موضوع دیگری میرساند که ممنوعیت اعلام شده توسط حکم دوم در مورد آن هم صدق میکند. این حکم همانطور که مارا از ساختن تمثال به شکل خدا منع میکند، مارا از انجام دادن چنین کاری در ذهنمان هم باز میدارد. اگر خدارا در ذهنمان به تصور درآوریم، حکم دوم را واقعاً به همان اندازه زیر پا خواهیم گذاشت که با دست خود، از خدا تصویری بسازیم.

چقدر از این سخنان می شنویم که: «من دوست دارم فکر کنم خدا یک معمار بزرگ (یا ریاضیدان و یا هنرمندی بزرگ) است». «اصلاً دوست ندارم فكر كنم خدا داور انسانهاست بلكه دوست دارم فقط فكر كنم كه او یدر ماست». به تجربه میدانیم که این افکار مقدمهای می شوند بر ای انکار برخی از حقایقی که کتاب مقدس درباره خدا، بیان می دارد. به شدت تأکید میکنیم که تمام کسانی که خود را آزاد گذاشتهاند تا مرطور دوست دارند درباره خدا فکر کنند، حکم دوم را نقض میکنند. این افر اد، در عالى ترين حالت مي توانند خدا را به صورت انسان تصور كنند بعني مثلاً انسانی کامل یا ابر انسان. اما خدا هیچ نوع انسانی نیست. ما به صورت او خلق شدهایم ولی نباید فکر کنیم که او هم به شکل ماست. داشتن چنین تصوراتی درباره خدا دلیل بر نشناختن اوست نه شناختن او. هر گونه الهیات نظری که به جای تکیه بر مکاشفه کتاب مقدس درباره خدا متکی است بر استدلال فلسفی درباره خدا راه را به خطا می رود. يولس آخر عاقبت چنين الهياتي را اين طور تشريح مي فرمايد: «جهان از حکمت خود به معرفت خدا نرسید» (اول قرنتیان ۲۱:۱). اگر ملاک ما در الهيات تصورات شخصي خودمان در مورد خدا باشد حتماً نسبت به خدا همچنان در جهل باقی خواهیم ماند و بت پرست خواهیم شد. بت در این حالت، عبارت خواهد بود از تصور ذهنی کاذبی درباره خدا که بر اثر حدس و گمان و تصور خودمان بوجود آمده است.

با توجه به حقایق فوق، هدف کامل حکم دوم روشن میشود. به طور سلبی، این حکم هشداری است علیه آن دسته از روشهای عبادت و اعمال مذهبی که ما را به سوی بیاحترامی نسبت بـه خـدا و تـحریف

خداي واحد حقيقي

حقیقت او سوق می دهند. به طور ایجابی، این حکم ما را دعوت به فهمیدن این حقیقت می نماید که خدای خالق، متعال، اسرار آمیز و تفحص ناپذیر و بالاتر از هر خیال و تصور و حدس و گمان فلسفی است. به این ترتیب این حکم از ما دعوت می کند که خود را فروتن سازیم تا بتوانیم به خداگوش کنیم و از او تعلیم یابیم و او به ما تعلیم دهد که چگونه است و چگونه می باید درباره او فکر کرد. خدا می فرماید: «افکار من افکار شما نیست و طریقهای شما طریقهای من نی. زیرا چنان که آسمان از زمین بلندتر است همچنان طریقهای من از طریقهای شما و افکار من از افکار شما بلندتر می باشد» (اشعیا ۵۵:۸–۹). پولس هم به بعید از غورسی است احکام او و فوق از کاوش است طریقهای وی. زیرا بعید از غورسی است احکام او و فوق از کاوش است طریقهای وی. زیرا

خدا، آن نوع شخصی نیست که ما هستیم. حکمت او، اهداف او، ارزشهایی که برای او مطرح هستند و نحوه عمل او، به قدری با ما فرق میکند که به هیچوجه ممکن نیست بتوانیم از طریق کشف و شهود<sup>(۱)</sup> برای فهمیدن آنها راهی پیدا کنیم و یا این که از طریق مقایسه آنها با تصوری که از انسان ایدهآل داریم به ماهیت آنها پی ببریم. ما نمی توانیم خدا را بشناسیم مگر این که او لب به سخن گشاید و درباره خود، با ما سخن گوید.

حقیقت این است که خدا سخن گفته است. او با انبیاء و رسولانش و از طریق آنها و نیز از طریق سخنان و اعمال فرزندش، سخن گفته است. به وسیله این مکاشفه که در کتاب مقدس وجود دارد می توانیم دیدگاهی صحیح در مورد خدا داشته باشیم؛ که بدون داشتن مکاشفه فوق، هرگز نمی توان داشت. پس، به نظر می رسد که حکم دوم از طریق تأکید ایجابی خود، ما را مجبور میسازد تا افکار خود را درباره خدا، از طریق کلام مقدس خود او شکل بدهیم و از هیچ منع دیگری، هر چه که میخواهد باشد، برای این کار استفاده نکنیم.

این نکته اصلی و مثبت حکم دوم را از نحوه بیان این حکم می فهمیم. خدا با ممنوع کردن ساختن و عبادت تمثالها و مجسمهها خود را «غیور، می خواند و به این ترتیب نشان می دهد که نه فقط عبادت کنندگان تمثالها را تنبیه خواهد فرمود بلکه همچنین این مجازات شامل حال تمام کسانی خواهد گردید که با او «دشمنی» می کنند یعنی به کل احکام او بی احترامی می نمایند.

شاید فکر کنیم که طبیعی است که در این حکم فقط علیه استفاده از تمثالها تهدیدی وجود داشته باشد اما چرا به عوض این که یک تهدید خاص وجود داشته باشد، تهدید خدا تعمیم مییابد؟ در جواب باید گفت کسانی که تمثال و مجسمه میسازند و در عبادت از آن استفاده میکنند و به این ترتیب خواه ناخواه عقاید خود را هم در مورد خدا با توجه به همین تمثالها شکل میدهند، درواقع در دام این خطر میافتند که در هر مورد، اراده مکشوف شده خدا را نادیده بگیرند. شخصی که فکر خود را بشدت مشغول تمثالها و مجسمهها میسازد هنوز یاد نگرفته است کلام خدا را دوست داشته باشد و فکر خود را روی حقایق آن متمرکز سازد. کسانی که به این تمثالها که یا به دست بشر ساخته شدهاند و یا در ذهن او خلق شدهاند نگاه میکنند تا توسط آنها به سوی خدا هدایت شوند بدون شک هیچ قسمتی از مکاشفهٔ الهی را چنان که باید جدی نمیگیرند.

در باب چهارم کتاب تثنیه، می بینیم که موسی هم دقیقاً به همین طریق علت ممنوعیت استفاده از تمثالها را در عبادت روشن می سازد و می گوید که ساختن تمثال بی توجهی به کلام و احکام خداست و نمی توان هم تمثال ساخت و هم به کلام و احکام خدا توجه داشت.

خداي واحد حقيقي

موسی به مردم یادآوری میکند که هرچند در کوه سینا شاهد نشانههایی از حضور خدا بودند ولی تصویری، از خود خدا ندیدند و فقط صدای او را شنیدند. موسی تشویق میکند که قوم همانند زمانی که در پای کوه سینا قرار گرفتند فقط فکر خود را معطوف کلام خدا سازند تا بوسیله آن هدایت شوند و هیچ تمثالی از خدا در برابر خود قرار ندهند تا نگاه آنها از خدا دور نشود.

موضوع روشن است. خدا نمادی از خود به آنها نشان نداد ولی با آنها سخن گفت. به همین دلیل، آنها هم نمی بایست تمثالی از خدا برای خود می ساختند بلکه فقط می بایست از کلام خدا اطاعت می نمودند. اگر گفته شود که موسی می ترسید اسر ائیلیها تمثالهایی به شکل بتهای اقوام بت پرست اطراف خود بسازند، جواب ما این است که بدون شک این حرف درست است. حقیقت این است که همه تمثالهایی که انسان از خدا ساخته است، خواه تمثالهایی که با دست خود ساخته و خواه تمثالهایی که در ذهن خود ساخته است مطابق طرحی ساخته شدهاند که از دنیای بی خدا و گناه آلود گرفته شده است و بنابراین به هیچ وجه با کلام مقدس خدا سازگاری ندارند. ساختن تمثالی از خدا به این معنی است که شخص، افکار خود را درباره خدا از بشر به دست بیاورد نه از خدا و البته این دقیقاً همان اشکالی است که ساختن تمثال دارد.

# نگاه کردن به خدای حقیقی

با توجه به نکاتی که مورد بحث قرار دادیم، این سؤال پیش می آید که ما چقدر حکم دوم را نگاه می داریم؟ در کلیساهای ما، مجسمه گوساله وجود ندارد و احتمالاً در خانه مجسمهای از مسیح مصلوب نداریم. (هر چند ممکن است تصاویری از مسیح بر روی دیوار نصب کرده باشیم که بهتر است در این مورد تجدید نظر نماییم). ولی آیا مطمئن هستیم خدایی که تلاش می نماییم او را عبادت کنیم همان خدای کتاب مقدس یعنی خدای تثلیث است؟ آیا خدای واحد حقیقی را به طرز صحیح عبادت میکنیم؟ یا عقایدی در مورد خدا داریم که باعث شده است ما هم مثل یهودیان و شاهدان یهوه به خدای مسیحی معتقد نباشیم بلکه به خدای دیگری معتقد باشیم؟

شاید سؤال پیش آید که از کجا بفهمیم واقعاً خدای تثلیث را عبادت مینماییم؟ در این مورد محکی در اختیار ما قرار دارد. با توجه به این که خدای کتاب مقدس از طریق فرزندش سخن گفته است و نور معرفت جلال او در چهره عیسای مسیح به ما بخشیده شده است، باید از خود بپرسیم که آیا پیوسته به شخصیت و کار خداوندمان عیسای مسیح نگاه میکنیم که حقیقت نهایی را درباره ذات و فیض خدا به ما نشان می دهد؟ آیا می بینیم که او در قلب همهٔ اهداف الهی جا دارد؟

اگر توانسته ایم این را ببینیم و با فکر و قلب خود به جلجتا رفته و به راه حل جلجتا دست یافته ایم، در این صورت واقعاً خدای حقیقی را عبادت میکنیم و او خدای ماست و به این ترتیب در حال حاضر هم از حیات جاودانی برخورداریم چون عیسی مسیح در این مورد می فرماید: «حیات جاودانی این است که تو را خدای واحد حقیقی و عیسی مسیح را که فرستادی بشناسند» (یو حنا ۲:۱۷).

# ضمیمه (۱۹۹۳)

سالها مرتباً، نامههایی دریافت کردهام که نویسندگان آنها اصرار داشتهاند که من در منع استفاده از تمثالهای خدا برای تعلیم و اهداف روحانی راه افراط رفتهام. آیا واقعاً این طور است که می گویند؟ بر ضد نظر من، سه دلیل اقامه شده است. اول این که همانگونه که برای بیان اخلاقی مسیحی اشخاص باید خانواده و همسایه خود را محبت کنند به همین شکل نیز پرستش خدا مستلزم این است که یک مسیحی توسط هنرهای تجسمی تجلی زیبایی شناختی به پرستش خود بدهد. دوم این که تخیل،

خداى واحد حقيقي

جزئی از طبیعت خدادادی بشر است و در مشارکتی که با خدای خود داریم، به جای این که سرکوب شود باید تقدیس گردد و از آنها استفاده شود. سوم، تمثالها و مجسمهها (شمایل مسیح مصلوب، تمثالها، مجسمهها و تصاویر عیسی) درواقع، باعث ایجاد نوعی وقف و سرسپردگی می شود که در صورت عدم وجود آنها، ضعیف تر خواهد بود.

اصل حاکم بر استدلال نخست مطمئناً صحیح است، اما لازم است بطرز صحیح هم به کار گرفته شود. هنر نمادین می تواند از طرق زیادی به عبادت کمک کند اما حکم دوم هنوز هم به قوت خود باقیست و استفاده از هر گونه تمثالی از خدا را منع می کند. اگر نقاشیها، طراحیها و تندیسهای عیسی فرزند مجسم شده خدا، همیشه نمادی از کمال بشر در فرهنگ پدید آورنده آنها (مثلاً در فرهنگ آنگلوساکسون سفیدپوست، آفریقایی سیاهپوست، چینی زردپوست و غیره) محسوب می گردیدند و گفته نمی شد که آنها تقریباً چهره واقعی مسیح را نشان می دهند، هیچ مشکلی بوجود نمی آمد اما از آنجا که نه کودکان چنین نظری درباره آنها دارند و نه بزرگسالان بی اطلاع، به نظر من روش عاقلانه تر عدم استفاده از آنهاست.

اصل حاکم بر استدلال دوم هم صحیح است. اما راهی که کتاب مقدس برای استفاده از تخیل بشری نشان می دهد عبار تست، از این که همانند کتب انبیا، مزامیر و مکاشفه تخیل کلامی و بصری خود را معطوف به ستایش اعمال تاریخی و حیرت انگیز خدا سازیم. و با ساختن تمثالها و مجسمه های بی حرکتی که ظاهراً خدا را نشان می دهند حکم دوم را نقض ننماییم.

در پاسخ سومین استدلال هم باید گفت که به محض این که تمثالها را به جای نماد معرف خدا بدانیم بلافاصله موجب نابودی سرسپردگی و وقفی خواهند شد که به وجود آوردهاند. از آنـجا کـه بـرای مـا انسـانها اجتناب از چنین لغزشی، کاری است بس دشوار، یک بار دیگر عقل حکم میکند که راه بهتر و امن تر این است که یاد بگیریم بدون این تمثالها و مجسمهها به اهداف روحانی خود برسیم. بعضی چیزها ارزش خطر کردن را ندارند.

فصل پنجم

تجسم خدا

تعجبی ندارد که اشخاص متفکر نمی توانند به آسانی به انجیل عیسای مسیح ایمان آورند، زیرا واقعیاتی که در آن وجود دارد فراتر از فهم ماست؛ اما جای تأسف است که عده زیادی در جاهایی که نباید با مشکل روبرو شوند با مشکلاتی روبرو می شوند و همین باعث می شود که ایمان را دشوارتر از آنچه باید باشد، بسازند.

مثلاً، موضوع کفاره را در نظر بگیرید. عده زیادی در این مورد مشکل دارند. آنها میپرسند: چگونه میتوانیم ایمان داشته باشیم که عیسای ناصری یعنی مردی که بر روی یک چوبه دار رومی جان سپرد با مرگ خود گناه جهان را برداشت؟ چگونه ممکن است چنین مرگی باعث شود که امروز، خدا گناهان ما را ببخشد؟

یا موضوع رستاخیز مسیح را در نظر بگیرید که برای بسیاری باور کردن آن دشوار است. این افراد می پرسند که چگونه می توان معتقد بود که عیسی جسماً از میان مردگان بر خاست؟ بر فرض که انکار قبر خالی مشکل است اما آیا این به مراتب مشکل تر نیست که ایمان داشته باشیم مسیح از قبر خارج گردید و تا به ابد در بدن جسمانی خواهد زیست؟ آیا نظریه بی هوش شدن موقت مسیح بر اثر ضعف یا دزدیده شدن بدن او،

قابل قبول تر از تعلیم مسیحی درباره قیام مسیح از مردگان نیست؟ در عین حال می توان تولد از باکره را در نظر گرفت که در قرن حاضر، بسیاری از مسیحیان پروتستان آن را رد کردهاند. مردم می پرسند: انسان چطور میتواند به چنین چیزی معتقد باشد حال آنکه با توجه به ساختار طبیعی انسان امری است کاملاً غیرممکن؟

معجزات مذکور در انجیل را درنظر بگیرید. عده زیادی در همین جا دچار مشکل هستند. آنها میگویند بر فرض که عیسی مریضان را شفا می داد (با توجه به شواهد، مشکل بتوان در این مورد شک کرد مخصوصاً این که در تاریخ، از شفادهندگان دیگری هم یاد شده است)؛ چگونه ممکن است انسان ایمان داشته باشد که عیسی بر روی آب راه رفت یا به پنج هزار نفر غذا داد و یا مرده را زنده کرد؟ داستانهایی از این قبیل را به هیچوجه نمی توان باور کرد. این مسایل و مسائلی مشابه اینها باعث شده است که امروزه، عدهٔ زیادی که در مرز ایمان قرار دارند، بشدت گیج شوند.

# بزرگ ترین معما

با این حال حقیقت این است که مشکل واقعی و معمای بسیار بزرگی که پیام انجیل ما را با آن مواجه می سازد چیز دیگری است. این معما نه در پیغام جمعةالصلیب است که درباره کفاره می باشد و نه در پیغام عید قیام است بلکه این معمای بزرگ در پیغام کریسمس جای دارد که درباره تجسم است. حیرت انگیز ترین تعلیم مسیحی عبار تست از این که عیسای ناصری، خدا بود که انسان شد؛ به این معنی که دومین اقنوم الوهیت «انسان دوم» (اول قرنتیان ۲۵۱۵) گردید و به عنوان دومین نماینده بزرگ نسل بشر، در سرنوشت انسان نقشی تعیین کننده ایفا نمود و بشریت را پوشید بدون این که الوهیت را از دست بدهد. به این تر تیب عیسای ناصری به همان اندازه که واقعاً و کاملاً الوهیت داشت، بشر بود.

در اینجا دو معما وجود دارد. اولی این است که در خدا سه شخص وجود دارد ولی خدا واحد است. دومین معما عبارتست از اتحاد الوهیت و انسانیت در وجود عیسی. عمیقترین قسمت مکاشفه مسیحی به واقعهای مربوط می شود که در اولین کریسمس به وقوع پیوست و عبارت بود از این که «کلمه جسم گردید» (یو حنا ۱۴:۱)؛ خدا انسان شد؛ پسر خدا یک یهودی شد؛ خدای قادر مطلق به صورت نوز ادی ناتوان بر روی زمین ظاهر گردید که جز دراز کشیدن، خیره نگریستن، تکان خوردن و سر و صدا کردن کار دیگری نمی توانست انجام دهد و لازم بود تغذیه شود و لباسهایش را عوض کنند و مثل هر بچه دیگری، به او حرف زدن را بیاموزند. دوران طفولیت پسر خدا کاملاً واقعی بوده است و به هیچ وجه داستانی خیالی و دروغین نبوده است. هر قدر بیشتر درباره این موضوع فکر میکنیم، موضوع حیرت انگیزتر می شود. حتی در امور تخیلی هم چیزی به اندازه حقیقت تجسم، خارق العاده نیست.

باید اعتراف کرد که در مسیحیت موضوع تجسم خدا واقعاً بحثانگیز است. همین موضوع باعث شده است که یهودیان، یونیتارینها، شاهدان یهوه و بسیاری از کسانی که نمیتوانند تولد مسیح از باکره، معجزات، کفاره و قیام مسیح از مردگان را به راحتی قبول نمایند به نتایج نامطلوبی برسند. معمولاً اعتقاد غلط یا اعتقاد سست به تجسم باعث می شود که درباره سایر حقایق انجیل هم با مشکلاتی برخورد کنیم. اما به محض این که تجسم را به عنوان یک واقعیت بپذیریم، این مشکلات نیز حل می شود.

اگر عیسی مرد روحانی بر جسته ای بیش نبود، در این صورت واقعاً ایمان به حقایقی که عهدجدید درباره زندگی و کار مسیح بیان می دارد، خیلی مشکل می شد. ولی اگر عیسی همان کلمه ابدی و عامل خدای پدر در آفرینش است که «بوسیله او عالمها را آفرید» (عبرانیان ۲:۱) تعجبی ندارد که قدرت خلاقه الهی به طرز جدیدی عمل کرده و باعث ورود مسیح به این جهان و زندگی او در آن و سپس خروجش از آن شده باشد. عجیب نیست که او که منشأ حیات است می بایست از مردگان برمی خاست. اگر او به راستی خدای پسر بود، پس عجیب تر از این که میبایست از مرگ بر خیزد این بود که میبایست بمیرد.

چارلز وسلی می گوید: «واقعاً که معمای عجیبی است! چقدر عجیب است که یک نامیرا می میرد». اما قیام نامیرا از مردگان معمایی قابل مقایسه با مرگ او نیست و اگر پسر نامیرای خدا واقعاً خود را تسلیم کرد تا به کام مرگ فرو برود، عجیب نیست که چنین مرگی بقدری مهم باشد که برای نسلی که به سوی هلاکت پیش می رود، باعث نجات بشود. اگر قبول کنیم عیسی دارای الوهیت است، امکان ندارد در موارد فوق با مشکل روبرو شویم. همه موارد مذکور، به هم مربوط می باشند و هر یک از آنها جزئی از کل است. تجسم، خودش معمایی است عمیق اما به تمام حقایق عهدجدید معنی و مفهوم می بخشد.

#### این کودک کیست؟

اناجیل متی و لوقا با مختصر توضیحاتی، برای ما شرح میدهند که چگونه پسر خدا به جهان آمد. عیسی مسیح بیرون از مسافرخانهٔ کوچکی که در یک دهکدهٔ یهودی نشین بی اه میت واقع بود در ایام طلایی امپراطوری روم متولد شد. معمولاً هر سال به هنگام کریسمس داستان تولد عیسی را چنان تعریف میکنیم که گویی فاقد عناصر تکان دهنده است. اما این داستانی که چنین تعریف می شود حکایت از سنگدلی و بی رحمی انسانها دارد. عیسی به این علت بیرون از مسافر خانه متولد شد که در مسافر خانه جایی وجود نداشت. هیچکس به زنی که می خواست وضع حمل کند تخت خواب نمی داد، بطوری که او مجبور شد نوزاد هیچگونه احساس شرمی در این مورد، تعریف می شود اما هیچ خوانندهٔ متفکری نمی تواند از تجسم تصویر سنگدلی و تحقیری که این داستان ترسیم می کند، نلرزد.

با این همه، نویسندگان انجیلها برای برگرفتن درسهای اخلاقی از این

داستان نیست که آن را تعریف میکنند. برای آنان نکتهای که در آن وجود دارد مربوط به شرایطی که در آن نوزاد متولد گردید نیست بلکه به هویت او مربوط می شود؛ شرایطی که مسیح در آن متولد شد فقط از این نظر ذکر شده است تا نشان دهد اتفاقی که به این ترتیب در بیت لحم افتاد پیشگویی در مورد تولد عیسی را به تحقق رسانید. (مراجعه فرمایید به متی ۲:۲-۶). عهدجدید در این مورد دو حقیقت را بیان می دارد که قبلاً به آنها اشاره کردیم ولی اکنون اجازه بفرمایید بطور مفصل تری آنها را مورد بحث قرار دهیم.

۱-نوزادی که در بیت لحم متولد شد، خدا بود.

اگر از کلمات کتاب مقدس استفاده کنیم بهتر است بگوییم که او پسر خدا بود یا بطوریکه در الهیات مسیحی گفته می شود، او خدای پسر بود. توجه بفرمایید: پسر <sup>(۱)</sup> نه یکی از پسران <sup>(۲)</sup>. یوحنا چهار مرتبه در سه باب اول انجیل خود، برای این که اطمینان حاصل کند خوانندگان بی نظیر بودن عیسی را درک میکنند، دربارهٔ او می فرماید که او پسر یگانه پدر است (مراجعه فرمایید به یوحنا ۱۴:۱، ۱۸؛ ۳:۲۱، ۱۸). در اعتقادنامهٔ رسولان که ایمانداران بصورت دستجمعی در کلیسا می خوانند آمده است: «من ایمان دارم به خدای پدر قادر مطلق... و به پسر یگانهٔ او، خداوند ما عیسی مسیح».

مدافعان عقاید مسیحی یا آپولوژیستها گاهی وقتها طوری حرف میزنند که گویی این جمله که عیسی فرزند یگانهٔ خداست، پاسخ نهایی و کامل به همهٔ سؤالهایی است که دربارهٔ هویت او وجود دارد. اما مشکل بتوان این را قبول کردزیرا خود این عبارت سؤالاتی را به وجود می آورد و ممکن است از آن سوءتعبیر شود. آیا منظور از این جمله که عیسی پسر خداست این است که واقعاً دو خدا وجود دارد؟ به این ترتیب آیا

مسیحیان چنان که یهودیان و مسلمانان میگویند مشرک نیستند؟ آیا عبارت «یسر خدا» نشان می دهد که هر چند عیسی در میان مخلوقات بينظير بود، به همان مفهومي كه خداي يدر داراي الوهيت است، الوهيت نداشت؟ در كليساي اوليه پيروان آريوس داراي اين عقيده بودند و در حال حاضر هم یونیتارینها، شاهدان یهوه، کریستادلفینها و برخی دیگر همین عقیده را دنبال میکنند. آیا این صحیح است؟ منظور کتاب مقدس از این که عیسی را پسر خدا می خواند، چیست؟ این سؤالات عدهاي راگيج كرده است ولي عهدجديد بخوبي نشان مي دهد که چگونه می توان به پاسخ ایـن سـؤالات دست یـافت. خـوشبختانه، يوحناي رسول در مقدمهٔ انجيل خود اين سؤالات را مطرح كرده و به آنها پاسخ گفته است. به نظر میرسد که وی انجیل خود را برای کسانی نوشت که هم زمینهٔ فکری یهودی داشتند و هم اینکه از زمینهٔ فکری يوناني برخوردار بودند. هدف يوحنا از نوشتن انجيل خود، همانطور كه خودش هم میگوید، این بود که: « ایمان آورید که عیسی، مسیح و پسر خداست و تا ایمان آورده به او حیات یابید» (یوحنا ۲۰:۳۱). یوحنای رسول در سراسر انجیل خود، عیسی را به عنوان پسر خدا معرفی مے نماید.

يوحنا مىدانست كه عبارت «پسر خدا» چه مفاهيم اشتباهى مىتوانست به ذهن خوانندگان القاء كند. در الهيات يهود «پسر خدا» به صورت عنوانى براى مسيح موعود به كار مىرفت كه البته انسان بود. اساطير يونان از «پسران متعدد خدا» سخن مىگفتند كه انسانهايى فوقالعاده بودند و براثر وصلت يك خدا با يك زن متولد شده بودند. به اين ترتيب عبارت «پسر خدا» در هيچ يك از دو مورد فوق نشان نمى داد كه عيسى شخصاً داراى الوهيت مىباشد و اتفاقاً خلاف اين حقيقت را نشان مىداد. يوحنا مىخواست اطمينان حاصل كند كه وقتى دربارهٔ عيسى كه پسر خدا معرفى شده است، مىنويسد خوانندگانش برداشت

تجسم خدا

غلطی نظیر آنچه ذکر شد، نخواهند داشت و میخواست از همان اول روشن سازد که فرزند خدا بودن عیسی که خودش اعلام فرمود و مسیحیان به او نسبت میدهند دقیقاً موضوعی است که بی هیچ کم و کاست نشان میدهد عیسی شخصاً دارای الوهیت است. به این ترتیب مقدمهٔ معروف انجیل یوحنا یعنی یوحنا ۱:۱–۱۸ نوشته شد. در کلیسای انگلستان هر ساله این قسمت از انجیل یوحنا قرائت می شود و پیام کریسمس بر اساس آن قرار دارد و واقعاً هم این قسمت از انجیل یوحنا دربرگیرندهٔ پیام کریسمس است. در هیچ یک از قسمتهای عهد جدید ماهیت و معنای فرزند خدا بودن عیسی تا این حد بروشنی تشریح نشده است.

توجه بفرمایید که چقدر یوحنا موضوع مورد نظر خود را با احتیاط و قاطعیت تشریح میفرماید.

او به هیچ وجه کلمهٔ «پسر» را در جملهٔ اول ذکر نمی کند. در عوض، اول از همه دربارهٔ «کلمه» سخن می گوید. در این مورد خطر سوء تعبیر وجود نداشت زیرا خوانندگانی که با عهدعتیق آشنایی داشتند، بلافاصله متوجه می شدند که یوحنا دربارهٔ چه چیزی حرف می زند. کلمهٔ خدا در عهد عتیق عبارت بود از کلمهٔ خلاقه و قدرت خدا که برای تحقق بخشیدن به هدفش عمل می نماید. عهدعتیق کلام خدارا به صورت بیان عملی هدفش، تصویر می کند که قدرت دارد بر هر چیزی که خدا می خواهد تأثیر گذارد. کتاب پیدایش می فرماید که چگونه «خدا گفت ساخته شد... او گفت و شد»...» (پیدایش ۲۰۱۱) «به کلام خدا به این ترتیب ساخته شد... او گفت و شد» (مزمور ۲۳:۶و ۹). کلمهٔ خدا به این ترتیب خداست که در حال کار می باشد..

يوحنا اين تصوير را به كار گرفته به بيان هفت موضوع زير دربارهٔ كلمهٔ الهي، ميپردازد:

اول: «در ابتدا کلمه بود» (آیهٔ اول). در اینجا ازلی بودن کلمه مشاهده

می شود. او خودش ابتدایی نداشته است و پیش از این که سایر مخلوقات آفریده شوند، او **وجود داشت**.

دوم: «کلمه *نزد خدا* بود» (آیهٔ اول). در اینجا شخصیت کلمه دیده می شود. قدرتی که اهداف خدا را تحقق می بخشد، قدرت شخصیت مستقلی است که ارتباط او با خدا ابدی است و با خدا فعالانه مشارکت دارد.

سوم: «كلمه خدا بود» (آیهٔ اول). در اینجا الوهیت كلمه دیده می شود. اگر چه او شخصاً از پدر مستقل است،مخلوق نیست همانطور كه پدر دارای الوهیت است، او هم الوهیت دارد. معمایی كه در این آیه وجود دارد این است كه با وجود وحدت الوهیت، تمایزات شخصی در آن وجود دارد. چهارم: «ممه چیز به واسطهٔ او آفریده شد» (آیهٔ ۳). در اینجا مشاهده می كنیم که كلمه خلق می كند. او عامل پدر برای خلق همهٔ چیزهایی بوده كه تا به حال توسط خدا خلق گردیده اند. در واقع هرچه آفریده شد از طریق او خلق گردید. در اینجا دلیل دیگری وجود دارد كه ثابت می كند او نیز به عنوان خالق مانند پدر به طبقهٔ مخلوقات تعلق ندارد.

پنجم: «در او حیات بود» (آیهٔ ۴). در اینجا مشاهده می نماییم که کلمه حیات می بخشد. حیات موجود در مخلوقات، در کلمه و از طریق کلمه است. در اینجا ملاحظه می شود که کتاب مقدس به مسأله منشا حیات و تداوم آن در تمام اشکال خود، اینطور پاسخ می گوید: کلمه حیات می بخشد و از آن محافظت می فرماید. مخلوقات در خود حیاتی ندارند

جز آنچه در کلمه یعنی دومین شخصیت از الوهیت وجود دارد. ششم: «و حیات *نور انسان بود*» (آیهٔ ۴). در اینجا ملاحظه می شود که کلمه مکشوف می فرماید. همراه با بخشیدن حیات او نور هم می بخشد؛ به عبارتی همهٔ انسانها چون در دنیایی زندگی می کنند که خدا خلق فرموده است به نحوی از وجود خدا آگاهی می یابند و به همان اندازه که حیات خود را مدیون کار کلمه هستند کسب این آگاهی را هم مدیون کار کلمه

تجسم خدا

مى باشند.

هفتم: «*کلمه جسم* گردید» (آیهٔ ۱۴). در اینجا مشاهده میکنیم که کـلمه *تجسم* مییابد.نوزادی که در بیتلحم در آخور خوابانیده شده بود، کسی نبود جز کلمهٔ ابدی خدا.

يوحنا اكنون نشان داده است كه كلمه كيست و داراى چه ماهيتى مى باشد بدين معنا كه الوهيت و خالق بودن او را نشان داده است. اكنون قصد دارد بگويد اين كلمه همان پسر خداست. و بنابراين مى فرمايد بر اثر تجسم، پسر خدا بودن كلمه مكشوف شد. «جلال او را ديديم جلالى شايسته پسر يگانهٔ پدر» (آيهٔ ۱۴). اين حقيقت را يوحنا در آيهٔ هيجدهم تأييد كرده مى فرمايد: «پسر يگانه كه در آغوش پدر است...». به اين ترتيب يوحنا نكتهاى را كه مى خواست خوانندگانش بدانند در اينجا براى آنها روشن مى سازد. او اكنون روشن ساخته است كه منظورش از اين كه عيسى را پسر خدا مى خواند چيست. پسر خدا، كلمهٔ خداست؛ پس حال كه فهميدهايم ماهيت كلمهٔ خدا چيست. ماهيت پسر خدا را هم فهميدهايم. اين است پيام مقدمهٔ انجيل يوحنا.

به این ترتیب، هروقت کتابمقدس اعلام میکند که عیسی پسر خداست منظورش این است که او شخصاً و بطور مستقل دارای الوهیت میباشد. پیام کریسمس براساس این واقعیت حیرت انگیز قرار دارد که طفل خوابانیده شده در آخور **خدا** بود.

با این حال، این هنوز نیمی از داستان است.

۲-نوزادی که در بیت لحم متولد گردید، خدا بود که انسان شد. کلمه جسم گردیده بود یعنی اکنون واقعاً نوزاد انسان شده بود. اینطور نبود که دیگر خدا نباشد. تجسم باعث نشده بود که حالا کمتر از گذشته خدا باشد، بلکه زندگی بشری او اکنون شروع شده بود. اینطور نبود که حالا او خدا باشد با این تفاوت که از الوهیت او کاسته شده است بلکه اکنون خدا بود با این فرق که انسانیت را بر خود گرفته بود و بنابراین چیزهای بیشتری داشت. کسی که انسان را آفریده بود، اکنون احساس می کرد که انسان بودن چگونه است. کسی که فرشته ای را خلق کرده بود که بعدها شیطان گردید، حالا در وضعیتی قرار داشت که شیطان می توانست او را وسوسه کند و در واقع او نمی توانست کاری کند که توسط شیطان وسوسه نشود و در صورت مخالفت با شیطان بود که به کمال حیات بشری دست می یافت. رساله به عبر انیان به وضعیت جلال یافتهٔ مسیح پس از صعود به آسمان اشاره می کند و با توجه به موضوع این جهت می بایست در هر امری مشابه برادران خود شود... زیرا که چون خود عذاب کشیده تجربه دید استطاعت دارد که تجربه شدگان را اعانت فرماید... زیرا رئیس کهنه ای نداریم که نتواند همدرد ضعفهای ما بشود بلکه آزموده شده در هر چیز به مثال ما بدون گناه. پس با دلیری نزدیک به ضرورت (ما را) اعانت کند» (عبرانیان ۲۱۲–۱۵) به در وقت ضرورت (ما را) اعانت کند» (عبرانیان ۲۱۲–۱۵) به در ای ا

معمای تجسم، بسیار عمیق است. ما قادر به تشریح آن نیستیم. فقط می توانیم آن را در چند جمله ذکر نماییم. و شاید بهترین جملاتی که تا به حال در مورد آن گفته شده است همان جملات اعتقادنامهٔ آتاناسیوس باشد یعنی: «خداوند ما عیسای مسیح، پسر خدا، هم خداست و هم انسان... او کاملاً خدا و کاملاً انسان است... مسیح هر چند هم خداست و هم انسان، دو شخص نیست بلکه یک شخص است. و حدانیت او به این نحو نیست که الوهیت را به جسم تبدیل کرده باشد بلکه انسانیت را به خدا منتقل کرده است». با فکر خود نمی توانیم از این جلوتر برویم. به گفتهٔ چارلز وسلی ما در آخور می بینیم که:

> خدای ما بس کوچک گردید بطرزی غیرقابل درک او انسان گردید.

بطرزی غیر قابل درک او انسان گردید. همیشه این را به یاد داشته باشیم و از نظر پردازی دوری گزیده با اکتفا به همین حد که میدانیم، خداوند را بستاییم.

## متولد شد تا بميرد

درباره تجسم چگونه باید فکر کنیم؟ عهدجدید ما را تشویق نمی کند تا افکار خود را روی مسائلی متمرکز کنیم که تجسم از دیدگاه فیزیکی و روانشناسی بوجود می آورد، بلکه ما را تشویق می فرماید تا خدا را بخاطر محبتی که از طریق تجسم نشان داده است، پرستش نماییم؛ تجسم نشان می دهد که مسیح امتیازات خود را نادیده گرفت و خویشتن را فروتن ساخت. پولس رسول دربارهٔ مسیح می فرماید: « که چون در صورت خدا بود با خدا برابر بودن را غنیمت نشمرد. لیکن خود را خالی کرده صورت غلام را پذیرفت و در شباهت مردمان شد و چون در شکل انسان یافت شد خویشتن را فروتن ساخت و تا به موت بلکه تا به موت صلیب مطیع گردید» (فیلپیان ۲:۶–۸) مسیح مثل یک جنایتکار مجازات و کشته شد. و البته همهٔ اینها انجام شد تا ما نجات پیدا کنیم.

برخی از متالهین در مورد تجسم عقیده داشتهاند که اصلاً و اساساً به منظور تکمیل جهان آفرینش صورت گرفت و خدا بعداً فکر کرد که از طریق آن می تواند برای نجات بشر اقدام کند.

اما همانطور که جمیز دی بحق می گوید: «عهدجدید به هیچ وجه دربارهٔ تجسمی سخن نمی گوید که می توان آن را جدای از ارتباطش با کفاره تعریف کرد. قلب مکاشفهٔ الهی واقعهٔ بیت لحم نیست بلکه واقعهٔ جلجتا است. اگر از مسیحیت برداشتی غیر از این داشته باشیم با نادیده گرفتن حقیقت مرکزی آن، مسیحیت را بطرز غلط معرفی خواهیم نمود.» (مرگ مسیح، ۱۹۰۲، ص ۲۳۵). اهمیت سرنوشت ساز گهوارهٔ بیت لحم در این نکته جای دارد که اولین مرحله از مراحلی بود که پسر خدا را قدم به قدم به طرف صلیب جلجتا پیش میبرد. به اهمیت این امر زمانی پی میبریم که با همین دید به این موضوع نگاه کنیم. به این ترتیب، متن کلیدی عهدجدید برای تفسیر تجسم یوحنا، ۱۴:۱ نیست که میفرماید: «کلمه جسم گردید و میان ما ساکن شد»، بلکه دوم قرنتیان ۹:۸ است که حقیقت تجسم را بسیار جامع تر ارائه میدهد: «زیرا که فیض خداوند ما عیسی مسیح را میدانید که هر چند دولتمند بود برای شما فقیر شد تا شما از فقر او دولتمند شوید». در اینجا هم واقعهٔ تجسم و هم مفهوم آن ذکر گردیده است. به این موضوع که پسر خدا به صورت بشر در آمد باید با توجه به حقیقت فوق نگریست و نباید تجسم را واقعه یدانیم که از نظر طبیعی شگفتانگیز است بلکه باید آنرا عمل حیرتانگیز فیض الهی بدانیم.

#### آیا از الوهیت مسیح کاسته شد؟

با این همه، لازم است اندکی در اینجا تأمل کنیم و ببینیم که برخی به چه نحو از مطالبی که از پولس نقل قول کردیم، استفاده کردهاند. فیلپیان ۲:۷ در ترجمهٔ فیلیپس <sup>(۳)</sup> این چنین است: «او تمامی امتیازات خود را کنار گذاشت» و در ترجمهٔ کینگ جیمز<sup>(۴)</sup> اینطور ترجمه شده است: «کاری کرد تا شهرت و مقامی نداشته باشد». در ترجمه فارسی، این آیه به این شکل میباشد: «خود را خالی کرد». سؤال میشود که آیا این موضوع همراه با آیهای که در دوم قرنتیان ۸:۸ میفرماید عیسی «فقیر شد» تا حدی ماهیت خود تجسم را روشن نمی سازد؟ آیا این امر نشان

نمیدهد که انسان شدن پسر خدا، به نحوی از الوهیت او کاست؟ این به اصطلاح نظریهٔ کنوسیس<sup>(۵)</sup> است. کنوسیس یک کلمهٔ یونانی است که به معنی «خالی کردن» میباشد. این نظریه میگوید که پسر خدا برای این که کاملاً بشر شود، لازم بود که از برخی ویژگیهای الهی چشم

تجسم خدا

بپوشدزیرا در غیر این صورت نمی توانست با بشر در تجربهٔ محدود شدن در مکان، زمان، دانش و آگاهی سهیم گردد؛ چون اینها محدودیت هایی هست که بشر با آنها روبروست. این نظریه به روش های متفاوتی بیان گردیده است. بعضی اینطور استدلال می نمایند که پسر خدا فقط صفات «ماوراء طبیعی» خودش یعنی قدرت مطلق، حضور مطلق و علم مطلق را ترک کرد ولی صفات اخلاقی خود یعنی عدالت، قدوسیت، وفاداری و محبت را حفظ نمود. برخی دیگر اظهار داشته اند هنگامی که پسر خدا انسان شد، تمام قدرتهای الهی مخصوص خود و همچنین خود آگاهی الهی خود را از دست داد ولی در طی زندگی خود بر روی زمین، مورد آخر را باز بدست آورد.

در انگلستان، نخستین بار نظریهٔ کنوسیس را اسقف گور<sup>(?)</sup> در سال ۱۸۸۹ مطرح ساخت تا بوسیله آن توضیح دهد که چرا مسیح بی اطلاع از مطالبی بود که نقادان متن کتاب مقدس <sup>(۷)</sup> در قرن نوزدهم فکر می کردند دربارهٔ اشتباهات عهدعتیق می داند. نظریهٔ گور این بود که پسر خدا برای انسان شدن دانش الهی خود را دربارهٔ امور واقع <sup>(۸)</sup> از دست داد ولی از نظر اخلاقی همچنان کامل ماند. با این همه، در عرصهٔ واقعیت تاریخی، او در محدودهٔ یک فضای فکری یهودی قرار داشت و بدون هیچ چون و چرایی نظریات یهودیان را قبول می کرد ولی نمی دانست که هرچه هم آنها می گویند درست نیست. به این ترتیب از نظر گور طرز فکر مسیح در مورد عهد عتیق که آنرا الهام الهی می دانست و معتقد بود که کاملاً معتبر است و نیز اینکه تورات را به موسی و مزمور ۱۱۰ را به داود منسوب نمود کاملاً نیز قابل قبول است. عدهٔ زیادی در این مورد از گور پیروی کردهاند و به این ترتیب خواستهاند ثابت کنند که قضاوت مسیح در مورد عهدعتیق نادرست است.

ولى بايد دانست كه نظريهٔ كنوسيس زياد نمي تواند پابرجا بماند. علت

این امر قبل از همه این است که برای اثبات این نظریه از بخشهایی از کتاب مقدس نقل قول می شود که حتی کوچک ترین دلیلی در آنها برای اثبات این نظریه وجود ندارد. وقتی پولس می فرماید پسر خدا خودش را خالی کرد و خود را فقیر ساخت منظورش چنانکه از متن برمی آید عبارتست از اینکه مسیح قدرت و صفات الهی خودش را ترک نکرد بلکه شکوه و جلال الهی خود را ترک نمود. مسیح هم در دعای کهانتی با شکوه خود به همین نکته اشاره کرده فرمود: «به همان جلالی که قبل از آفرینش جهان نزد تو داشتم» (یو حنا ۵:۱۷). تر جمه های فیلیپس و کینگ جسیمز از فیلییان ۲:۲ مینظور پولس را به خوبی بیان می کنند. در کتاب مقدس هیچ دلیلی پیدا نمی کنیم که نشان بدهد پسر خدا حتی یکی از جنبه های الوهیت خود را از دست داد.

به علاوه خود همین نظریه مسائل مشکل و غیرقابل حلی ایجاد میکند. مثلاً این سؤال پیش میآید که چطور ممکن است مسیح کاملاً خدا باشد در حالی که بعضی از ویژگیهای الوهیت را از دست داده بود؟ یا چطور ممکن است کاملاً خدای پدر را مکشوف کرده باشد در حالی که بعضی از قدرتها و صفات پدر، دیگر در او نبود؟ بعلاوه، اگر چنان که این نظریه میگوید که انسانیت واقعی بر زمین با الوهیتی که چیزی از آن کَم نشده بود ناسازگار است، بنابراین می باید در آسمان نیز احتمالاً اینگونه باشد. در نتیجه «این انسانی که اکنون در جلال الهی» است برخی از قدرتهای الهی خود را برای همیشه از دست داده است. در اصل دوم اعتقادنامه کلیسای انگلیکن میخوانیم: «الوهیت و انسانیت» در زمان تجسم «در یک شخص به هم پیوستند و هرگز از هم جدا نمی شوند» پس در این صورت طبق این نظریه بطور قطع در زمان تجسم خدای پسر از برخی صفات الهی خود صرف نظر کرد و به این ترتیب این صفات برای همیشه از الوهیت او کم شد.

ولى بايد دانست كه عهدجديد همچنان بر قـدرت مطلق، حضور

مطلق و علم مطلق مسیح قیام کرده تأکید میکند و در این مورد بیانات صریحی دارد. (متی ۱۸:۲۸، ۲۰؛ یوحنا ۱۷:۲۱؛ افسسیان ۱۰:۴). ولی اگر با وجود حقایق فوق پیروان نظریه کنوسیس هنوز معتقدنداین ویژگیها با انسانیت واقعی ناسازگارند آنها چه دلایلی می توانند ارائه دهند که باور کنیم این ناسازگاری بر روی زمین نیز وجود داشته است؟

بعلاوه این معقول نیست که گور از این نظریه استفاده می نماید تا نشان بدهد كه قسمتي از تعاليم مسيح اشتباه است ولي بقيه آنها كاملاً معتبر و الهی است. زیرا مسیح طوری سخن میگفت کـه نشـان مـیداد هـمه تعاليمش معتبر و از جانب خداست يعنى او فقط سخنان يدر خو درا بيان میدارد. مسیح فرمود: «تعلیم من از من نیست بلکه از فرستنده من... من... به أنچه پدرم مرا تعليم داد تكلم ميكنم... زآنرو كه من از خود نگفتم لیکن پدری که مرا فرستاد، به من فرمان داد که چه بگویم و به چه چیز تكلم كنم... پس أنچه من مىگويم چنان كه پدر به من گفته است تكلم میکنم» (یوحنا ۱۶:۷؛ ۲۸:۸؛ ۴۹:۱۲–۵۰). او خود را اینگونه معرفی فرمود:«من شخصي هستم كه با شما به راستي كه از خدا شنيدهام تكلم میکنم» (یوحنا ۴۰،۸). با توجه به ادعاهای فوق، دو راه برای ما وجود دارد: یا باید تعالیم مسیح را بپذیریم و تمامی تعالیم او را کاملاً معتبر و از طرف خدا بدانیم که این شامل سخنان او در مورد الهامی بودن و اعتبار عهدعتیق نیز می شود و یا این که تعالیم او را نپذیریم و قبول نـداشـته باشیم که تعالیم او معتبر و از جانب خداست. اگر گُور واقعاً میخواست تعالیم اخلاقی و روحانی عیسی را همچنان معتبر بـدانـد. نـمی بایست صحت تعالیم او را دربارهٔ عهدعتیق، زیر سؤال می برد. از سوی دیگر، اگر واقعاً قصد داشت نظر عيسي را درباره عهدعتيق نپذيرد، مي بايست بطور یکنواخت عمل میکرد و از این دیدگاه به موضوع مینگریست که چون ادعاهای عیسی را درباره تعالیمش آن چنان که هست نمی توان یذیرفت، پس ما در هیچ موردی هم وظیفه نداریم با مسیح موافق باشیم. اگر از نظریه کنوسیس به همان منظوری استفاده شود که گور استفاده کرد، در این صورت این نظریه خیلی چیزها را ثابت میکند. ثابت میکند که عیسی با از دست دادن دانش الهی خود، در هر امری خطاپذیر گردید و با این ادعا که کلام تعلیمش از جانب خداست هم خودش را فریب داد و هم ما را. اگر مایل باشیم همچنان بر طبق ادعای خود مسیح او را معلمی معتبر از طرف خدا بدانیم در این صورت یا باید نظریه کنوسیس را کنار بگذاریم و یا به هر حال در این مورد از آن استفاده نکنیم.

درواقع، روايات انجيل خود دليلي بر ضد نظريه كنوسيس هستند. اين حقیقت دارد که دانش مسیح هم درباره امور بشری و هم امور الهی گاهی محدود بود. او گاهی برای کسب اطلاع سؤال میکرد. مثلاً فرمود:« کیست که لباس مرا لمس نمود» یا سؤال فرمود: «چند نان دارید» (مرقس ۵:۵۰؛ ۳۸:۶). او اظهار داشت همانطور که فرشتگان از زمان بازگشت او بي اطلاع اند، خودش هم بي اطلاع است (مرقس ٣٢:١٣). با اين حال، گاهی اوقات هم از خود دانش خارق العاده ای نشان می داد. وی از گذشته تاریک زن سامری اطلاع داشت (یوحنا ۱۷:۴–۱۸). او میدانست که وقتی پطرس برای صید ماهی برود، در دهان اولین ماهیای که صید کند، سکه طلا وجود خواهد داشت (متی ۲۷:۱۷). بی آنکه کسی به او گفته باشد، او میدانست ایلعازر مرده است (یوحنا ۱۱:۱۱–۱۳). به همین طریق، وی در معجزات مربوط به شفا، غذا دادن به پنجهزار نفر و زنده كردن مردكان، قدرتي خارقالعاده نشان داد. از روايات انجيل درباره مسيح چنين برداشت نمي كنيم كه او كاملاً از دانش و قدرت الهي محروم بود بلکه از روایات اناجیل پیداست که مسیح گهگاهی از هر دوی آنها استفاده می کرد ولی غالباً از این کار خودداری می نمود. به بیان دیگر، از روایات انجیل میفهمیم که مسیح بـه عـوض از دست دادن بـرخـی از ويژگيهاي الهي خود از توانايي هاي الهي خود استفاده نمي نمود.

چگونه مي توان علت اين امر را توضيح داد؟ مطمئناً پاسخ اين سؤال

تجسم خدا

را می توان در حقیقتی یافت که انجیل یو حنا بطرزی خاص بر آن تأکید می نماید یعنی تسلیم کامل پسر به اراده پدر. بخشی از الوهیت که مکشوف گردید این است که سه اقنوم تثلیث اقدس رابطه خاصی با یکدیگر دارند. در اناجیل نمی بینیم که پسر مستقلاً عمل نماید بلکه می بینیم مانند شخصی وابسته که تحت هدایت پدر فکر می کند و عمل می فرماید. «پسر از خود هیچ نمی تواند کرد»، «من از خود هیچ نمی توانم کرد» (یو حنا ۱۹:۵، ۳۰). «از آسمان نزول کردم نه تا به اراده خود عمل کنم بلکه به اراده فرستنده خود» (یو حنا ۲۸:۶). «از خود کاری نمی کنم... من همیشه کارهای پسندیده او را بجا می آورم» (یو حنا ۲۸:۲–۲۹).

اقنوم دوم تثلیث اقدس، اعتبار اقنوم نخست را می پذیرد و خودش را به رضامندی او تسلیم می نماید. از این رو است که درباره خود اظهار می دارد که پسر است و اقنوم نخست تثلیث، پدر اوست. اگر چه پسر با پدر از نظر ابدی بودن، قدرت و جلال برابر است، برای او طبیعی است که نقش پسر را داشته باشد و خوشی او در این باشد که اراده پدر خویش را به جا آورد. برای اقنوم نخست تثلیث اقدس هم طبیعی است که برای اعمال الهی برنامه ریزی کند و ترتیب اجرای آنها را بدهد. اقنوم سوم تثلیث هم از پدر و پسر صادر می شود و به نقشه مشترک آنها جامه عمل می پوشاند.

به این ترتیب وقتی عیسی که هم خدا بود و هم انسان از خدای پدر در زندگی خود بر روی زمین هم اطاعت می نمود این امر نتیجه ارتباط جدیدی بین پدر و مسیح نبود که بر اثر تجسم به وجود آمده باشد بلکه تداوم همان رابطه ازلی و ابدی پدر و پسر بود که در آسمان وجود داشت. پسر همچنان که در آسمان کاملاً مطیع اراده پدر است بر روی زمین نیز چنین بود.

به این ترتیب حقیقت روشن میشود. مسیح همانطور که عـملکرد مستقلی نـداشت دانش مسـتقل هـم نـداشت. مسـیح هـر کـاری را کـه

می توانست انجام دهد، انجام نمی داد چرا که بعضی از کارها در اراده يدرش نبود (مراجعه فرماييد به متى ٥٣:٢٤-٥٤)، همانطور هم أكاهانه هر أنچه را كه مي توانست بداند، نمي دانست بلكه فقط از أنچه يدر می خواست او بداند، اطلاع داشت. اراده پـدر، دانش او را مـانند بـقیه كارهایش محدود كرده بود. به این ترتیب مثلاً علت عدم اطلاع عیسی از زمان بازگشت خود، این نبود که به علت تجسم دیگر نمی توانست از همه چیز آگاه باشد. مسیح از این امر آگاه نبود چون پدر نمی خواست مسیح ییش از مصلوب شدن و اتمام مأموریتش در این مورد آگاه باشد. تفسیری که کالون از مرقس ۳۲:۱۳ کرده است کاملاً صحیح است. کالون میگوید: «تا زمانی که مسیح مأموریت خود (یعنی وساطت بین خدا و انسان) را به انجام نرسانید، اطلاعاتی که پس از رستاخیزش دریافت داشت، به او داده نشد». به این ترتیب برای این که علت محدود بودن دانش عیسی را توضيح بدهيم نبايد واقعه تجسم را درنظر بگيريم بلكه اين امر را با توجه به اراده خدا برای مسیح در زمانی که بر روی زمین بود، می توان تشریح کرد. به این ترتیب ما به این نتیجه میرسیم که همانطوری که برخی از واقعیات مذکور در اناجیل، نظریه کنوسیس را تأیید نمیکند به همین ترتيب هم هيچ واقعيتي در انجيلها نمي توان يافت كه با توجه به نظريه كنوسيس به بهترين نحو تفسير نشود.

### مسيح فقير شد

اکنون متوجه شدیم که برای پسر خدا خالی کردن خود و فقیر شدن چه معنایی داشت. برای او معنی این کار عبارت بود از ترک کردن جلال خود که البته کنوسیس واقعی هم همین است. مفهوم این کار عبارت بود از این که مسیح داوطلبانه قدرت محدود را قبول نمود. زحمات و انزوا را قبول نمود. قبول کرد که با او بدرفتاری کنند و نسبت به او کینه داشته باشند و حرف او را نفهمند و بالاخره او مرگی را قبول فرمود که عذاب

تجسم خدا

روحی قبل از آن به مراتب بیشتر از درد و عذاب جسمانی بود و دورنمای آن به قدری عذاب آور بود که جان او مشرف به موت شد (مراجعه فرمایید به لوقا ۱۲:۵۰ و ماجرای باغ جتسیمانی). این کار به معنای نهایت محبت نسبت به انسانهایی بود که به هیچ وجه شایستگی محبت مسیح را نداشتند و از طریق فقیر شدن او می توانستند دولتمند گردند. پیام کریسمس این است که برای بشریت تباه شده امیدی هست. برای بشری که بر اثر گناه فاسد شده است امید بخشایش، امید مصالحه با خدا و امید جلال یافتن وجود دارد چون مسیح به اراده پدر فقیر و در طویله متولد شد تا آن که سی سال بعد بر صلیب میخکوب گردد. این حیرتانگیزترین پیامی است که جهان تاکنون شنیده است و خواهد شنید.

ما با آب و تاب درباره «روح کریسمس» حرف میزنیم و احتمالاً انگیزهای جز این نداریم که در خانواده ها هیجان و خوشحالی بوجود آید. اما از آنچه گفتیم روشن می شود که روح کریسمس دارای مفهومی به مراتب عمیق تر می باشد. معنی آن عبار تست از این که در زندگی انسانها باید خصوصیات همان کسی بوجود آید که به خاطر ما در نخستین کریسمس فقیر شد. بعلاوه مسیحیان باید در تمام طول سال با داشتن روح کریسمس زندگی کنند.

واقعاً جای تأسف است که امروزه بسیاری از مسیحیان و متأسفانه بسیاری از مسیحیانی که در مورد حقایق مسیحی دارای عقاید صحیحی میباشند روح لاوی و کاهن مذکور در داستان سامری نیکو را دارند به این معنی که در اطراف خود در همه جا شاهد نیازهای انسانها هستند ولی پس از این که برای آنها دعا و آرزو میکنند که خدا نیازهایشان را برآورده سازد، سر خود را برمیگردانند و از طرف دیگر به راه خود ادامه میدهند. این روح کریسمس نیست. مسیحیانی که متأسفانه تعدادشان هم زیاد است روحی دارند که روح کریسمس نیست. ظاهراً جاهطلبی مسیحی آنها هم از طبقه متوسط باشند و فرزندان خود را هم تا حدی با روشهای مسیحی تربیت کنند. این مسیحیان طبقات زیر متوسط جامعه را به حال خود رها میکنند تا مسیحیان و غیرمسیحیانی که به ایـن طبقه تعلق دارند خودشان فکری به حال خود بکنند.

حقیقت این است که روح کریسمس در جاه طلبی و خودبینی متجلی نمی شود زیرا روح کریسمس روح کسانی است که مانند استاد خود تا روزی که زندهاند براساس اصل فقیر ساختن خود زندگی میکنند و زندگی خود را وقف کمک به همنوعان خویش می سازند. آنها نه فقط برای دوستان خود که در هر جا نیازی مشاهده نمایند با صرف وقت خود و تحمل مشکلات و رسیدگی به انسانهای نیازمند به آنها خدمت می نمایند. متأسفانه روح کریسمس در تعداد کمی از مسیحیان دیده می شود. اگر خدا به ما رحم کند و ما را بیدار بسازد، یکی از کارهایی که خواهد کرد این است که این روح را در قلب و حیات ما فعال تر خواهد ساخت. اگر شخصاً مشتاق بیداری روحانی باشیم، اولین قدم عبارت است از این که دعا کنیم این روح در ما شروع به کار کند. «فیض خداوند ما شما از فقر او دولتمند شوید» (دوم قرنتیان ۸:۹). «پس همین فکر در شما باشد که در مسیح عیسی نیز بود» (فیلپیان ۲:۵). «در طریق او امر تو دوان خواهم رفت. وقتی که دل مرا وسعت دادی» (مزمور 19). «تر طریق او امر تو دوان

فصل ششم

### او شهادت خواهد داد

در کلیسا سرود میخوانیم: «جلال بر پدر و پسر و روحالقدس باد». شاید سؤال کنیم که ایـن سـرود چـه مـعنایی دارد؟ آیـا سـه خـدا را میستاییم؟ خیر. یک خدارا میستاییم که عبارت از سه شخص (اقنوم) است و چنان که در سرود میخوانیم:

یهوه، پدر، پسر وروحالقدس است. الوهیت اسرارآمیز؛ سه در یک.

این است خدایی که مسیحیان عبادت میکنند یعنی خدای تثلیث. قـلب ایـمان مسیحی بـه خـدا، سّـر مکشـوف شـدهٔ تـثلیث می،باشد. ترینیتاس<sup>(۱)</sup> یا تثلیث کلمهای است لاتین که به معنی سه تا بودن است. عقیدهٔ مسیحی دربارهٔ خدا براساس آموزهٔ ترینیتاس قرار دارد یعنی وجود سه شخصیت در خدا.

غالباً چنین فرض می شود که چون آموزهٔ تثلیث بسیار شگفتانگیز است و در زمرهٔ مسایل دشوار الهیاتی است، در نتیجه راحت تریم که چندان به آن نپردازیم. به نظر می رسد که عادات ما واقعاً بازتابی است از این تصور. در کتاب دعای کلیسای انگلستان هر سال برای سیزده مناسبت مقرر شده است که اعتقاد نامهٔ آتاناسیوس که بیان کلاسیک آموزهٔ تثلیث است در جلسهٔ عبادت عمومی، قرائت شود اما این روزها مشکل بتوان دید که حتی در یکی از این مناسبت ها هم، اعتقادنامهٔ فوق قرائت گردد. یک کشیش انگلیکن معمولاً هیچوقت دربارهٔ تثلیث موعظه نمی کند مگر در یکشنبه تثلیث و یک کشیش ناهمنواگرا<sup>(۲)</sup> هم که با کلیسای رسمی انگلستان موافق نیست و یکشنبهٔ تثلیث را نگاه نمی دارد، هرگز دربارهٔ تثلیث موعظه نمی کند. اگر قرار می شد یو حنای رسول دربارهٔ عادات ما نظر بدهد، چه می گفت؟ چون از نظر او تعلیم مربوط به تثلیث بخشی اساسی از انجیل مسیحی است.

همانطور که در فصل گذشته دیدیم، یوحنا در اولین آیهٔ انجیل خود، ما را با سر وجود دو شخص مستقل در الوهیت آشنا می سازد. شکی نیست که این پیچیدهترین قسمت الهیات است اما یوحنا مستقیماً ما را با آن روبرو می سازد. «در ابتدا کلمه بود و کلمه *نزد* خدا بود و کلمه خدا بود.» کلمه، شخصی است که با خدا مشارکت دارد و خودش شخصاً و بطور ابدی خدا است. همچنانکه یوحنا در ادامه اشاره میکند کلمه پسر یگانهٔ پدر است. یوحنا معمای وجود دو شخص در خدای واحد را در همان ابتدای انجیل خود ذکر می نماید، چون می داند که تا این واقعیت را نفهمیم که عیسی واقعاً خدای پسر است نمی توانیم سخنان و اعمال عیسای ناصری را درک نماییم.

با این حال، این تمام چیزی نیست که یوحنا در نظر دارد ما دربارهٔ وجود تکثر شخصیتها در الوهیت بدانیم؛ زیرا آخرین سخنان خداوندمان را خطاب به شاگردانش ذکر میکند و میفرماید نجات دهندهٔ ما پس از گفتن این که میرود تا جایی برای شاگردان در منزل پدر خود آماده سازد، وعدهٔ «تسلی دهندهٔ دیگری» را به آنها میدهد (یوحنا۱۶:۱۴).

به این عبارت دقت بفرمایید. مفاهیم زیادی در آن وجود دارد. این عبارت به یک شخص اشاره میکند که شخص فوقالعاده و استثنایی است. *تسلی دهنده*، به غنای این مفهوم از وجود تر جمههای مختلفی که از

او شهادت خواهد داد

آن شده است پی میبریم. برخی از این ترجمهها عبارتند از «مشاور» (در ترجمهٔ RSV)، «یاری دهنده» (در ترجمهٔ Moffat)، «حامی» (در ترجمه (Weymout) و «یار و یاور» (Knox). این کلمه نشان میدهد که شخصی وجود دارد که مارا تشویق خواهد کرد و از ما حمایت خواهد نمود و به ما کمک کرده از ما مراقبت خواهد نمود و همیشه به فکر خوشبختی ما خواهد بود.

بله، این شخص تسلی دهندهٔ **دیگری** است. علت این که او تسلی دهندهٔ دیگری است، این است که عیسی تسلی دهندهٔ اصلی شاگردانش بود و این تسلی دهندهٔ دیگر مأموریت داشت که مثل عیسی به شاگردان تسلی دهد. به این ترتیب، فقط میتوانیم از مسیح متشکر باشیم که فرمود: «تسلی دهندهٔ دیگری» خواهد فرستاد، چون وقتی به عقب باز میگردیم می بینیم که چطور مسیح در مدت سه سال خدمت به شاگردانش به آنها محبت میکرد و از ایشان مراقبت می نمود و چگونه با صبر و تحمل به آنها تعلیم میداد و به فکر خوشبختی آنها بود. درواقع، مسیح به این ترتیب می فرماید که تسلی دهنده از ما به همان نحوی مراقبت خواهد کرد که او مراقبت نمود. واقعاً که این تسلی دهنده چه شخص فوق العاده ای است!

خداوندمان در ادامهٔ سخنانش دربارهٔ این تسلی دهندهٔ جدید او را «روح راستی» و «روحالقدس» نامید (یوحنا ۱۷:۱۴، ۲۶). این نامها نشاندهندهٔ الوهیت اوست. در عهدعتیق، تصاویر مربوط به کلام خدا و روح خدا در موازات یکدیگر قرار دارند. کلام خدا عبارتست از تکلم خدا که دارای قدرت مطلق است و روح خدا عبارتست از نفخهٔ (دَم) او که دارای قدرت مطلق است. هر دو این عبارات به قدرت خدا اشاره دارند که در حال عمل کردن است. در شرح داستان آفرینش، هم تکلم خدا را می بینیم و هم نفخهٔ او را. «روح خدا (نفخهٔ خدا) سطح آبها را فرو گرفت. و خداگفت... و شد» (پیدایش ۲:۱–۳). و به کلام خداوند آسمانها ساخته شد و کل جنود آنها به نفخهٔ (روح) دهان او» (مزمور ۶:۳۳).

یو حنا در مقدمهٔ انجیل خود فرمود که کلمه ای که از او سخن می گوید دارای شخصیت است. مسیح نیز با دادن تعلیم مشابهی نشان داد که این روح الهی دارای شخصیت است و باروح القدس یا روح مقدس خواندن او شهادت خود را در این مورد تأیید کرد که این روح که دارای شخصیت است مانند پدر قدوس که بعداً در مورد او هم سخن گفت (یو حنا ۱۱:۱۷) دارای الوهیت می باشد.

انجيل يوحنا نشان مىدهد كه چگونه مسيح مأموريت روحالقدس را به اراده و هدف پدر و پسر مربوط ساخت. مشاهده می شود همانگونه که پدر پسر را فرستاد، فرستندهٔ روحالقدس هم خود اوست. (مراجعه فرماييد به يوحنا ٢٣:٥ ٢٢-٢٧). مسيح مي فرمايد كه پدر روح القدس را «به اسم من» خواهد فرستاد. مقصود این است که او به عنوان جانشین مسيح ارادهٔ او را بجا خواهد آورد و به عنوان نمايندهٔ او با قدرت او عمل خواهد فرمود (يوحنا ۲۶:۱۴). همانطور که عيسي به نام پدر خود آمده بود (۴۳:۵) و به عنوان نمایندهٔ پدرش عمل می فرمود و سخنان او را بیان میکرد (۴۹:۱۲) و کارهای او را انجام میداد (۲۵:۱۰ مقایسه شود با ۴:۱۷ ، ۱۲) و پیوسته دربارهٔ کسی که او را فرستاده بود، شهادت می داد به همین ترتیب هم روحالقدس میبایست به نام عیسی بیاید و در جهان به عنوان نماینده و شاهد عیسی عمل نماید. همانطور که قبلاً پسر «از نزد (در يوناني «يارا») يدر» آمده بود (۲۸:۱۶) روحالقدس هم از پارا يعني از طرف یدر صادر میگردد (۲۶:۱۵). یدر پسر ابدی خود را به جهان فرستاده بود و اکنون قصد داشت او را به جلال باز گرداند و به این ترتیب اکنون قصد داشت روحالقدس را بفرستد تا جای پسر را بگیرد.

اما این فقط یک جنبه از این موضوع است. در جای دیگری مشاهده مینماییم این پسر است که روح را «از جانب پـدر» (۲۶:۱۵) خـواهـد فرستاد. همانطور که پدر پسر را به دنیا فرستاد، پسر هم روحالقدس را به

او شهادت خواهد داد

جهان خواهد فرستاد (۷:۱۶). روحالقدس را هم پسر میفرستد و هم پدر. به این ترتیب روابط آنها به صورت زیر است: ۱-پسر تابع پدر است زیرا توسط پدر (به نام پدر) فرستاده میشود. ۲- روحالقدس تابع پدر است زیرا توسط پدر به اسم پسر فرستاده میشود. ۳- روحالقدس هم تابع پسر است و هم تابع پدر زیرا هم پسر او را میفرستد و هم پدر (با یوحنا ۲۲:۲۰ مقایسه شود: «دمید و به ایشان

می فرستد و هم پدر (با یوحنا ۲۲:۲۰ مقایسه شود: «دمید و به ایشان گفت روحالقدس را بیابید»). به این ترتیب یوحنا شرح می دهد که چگونه عیسی مسیح پرده از معمای تثلیث برمی دارد؛ علت اینکه در خدا سه شخص وجود دارد ولی باز خدا واحد است عبار تست از اینکه پسر ارادهٔ پدر را اجرا می کند و روحالقدس ارادهٔ پدر و پسر را به انجام می رساند. نکتهای که در اینجا لازم است بر آن تأکید شود این است که روحالقدس که به نزد شاگردان مسیح می آید تا همیشه نزد آنها بماند (یوحنا ۱۶:۱۴) برای این می آید که خدمت تسلی دهنده را به جای مسیح انجام دهد. بنابراین اگر خدمت مسیح به عنوان تسلی دهنده مهم بود، امکان ندارد اگر کاری که مسیح انجام داد برای کلیسا مهم است، کاری هم که روحالقدس انجام می دهد باید مهم باشد.

### اقنوم ناديده گرفته شدهٔ تثليث اقدس

با مطالعهٔ تاریخ کلیسا و مشاهدهٔ کلیسای امروز متوجه می شویم که متأسفانه در موردکار روحالقدس تأکید لازم به عمل نمی آید.

خیلی عجیب است که تا این حد در بررسی تعلیم کتابمقدس دربارهٔ اقنوم دوم تثلیث اقدس و اقنوم سوم، تبعیض قائل شدهاند. شخصیت و کار مسیح همیشه از موضوعات مورد بحث کلیسا بوده است ولی متأسفانه هیچوقت به موضوع شخصیت و کار روحالقدس توجه کافی مبذول نگردیده است. جای تأسف است که در بین تعالیم مسیحی بـه تعلیم مربوط به شخصیت و کار روحالقدس تا ایـن انـدازه کـم تـوجهی میشود. ظاهراً عدهٔ خیلی کمی به این تعلیم علاقه نشان میدهند.

دربارهٔ شخصیت و کار مسیح کتابهای بسیار خوب زیادی نوشته شدهاند اما کتابهایی که دربارهٔ شخصیت و کار روحالقدس نوشته شدهاند وارزش خواندن دارند انگشت شمار هستند. مسیحیان در مورد کاری که مسیح انجام داد با هیچ نکتهٔ مبهم و تاریکی مواجه نیستند یعنی میدانند که مسیح با مرگ خود گناهان ما را کفاره کرد و ما را نجات بخشید هر چند ممکن است در مورد مفهوم دقیق این امر، اختلاف نظرهایی هم در بین آنها وجود داشته باشد ولی یک مسیحی معمولی در مورد کاری که روحالقدس انجام میدهد، بسیار بی اطلاع است.

برخی طوری دربارهٔ روح مسیح حرف میزنند که گویی او چیزی مثل روح کریسمس است یعنی پدیدهٔ فرهنگی مبهمی است که با اهداف مذهبی و به منظور ایجاد صمیمیت و دوستی به وجود آمده است. برخی فکر میکنند که کار روح القدس عبارتست از الهام آن دسته از باورهای اخلاقی که غیرمسیحیانی چون گاندی پای بندشان هستند یا الهام نوعی عرفان که رودلف اشتاینر پیرو آن بود. اما احتمالاً عدهٔ زیادی به هیچ وجه دربارهٔ روح القدس فکر نمیکنند و هیچگونه اطلاع مفیدی از کار او ندارند. اینها عملاً در شرایط شاگردانی قرار دارند که وقتی پولس در افسس آنها را ملاقات کرد به او گفتند: «نشنیدیم که روح القدس هست» (اعمال ۲:۱۹).

خیلی عجیب است که کسانی که ادعا می نمایند به کار مسیح توجه زیادی دارند تا این اندازه دربارهٔ روحالقدس کم اطلاع هستند و تا این اندازه توجه کمی به او مبذول می دارند. مسیحیان می دانند که اگر ثابت شود تجسم یا کفارهای در کار نبوده است چه تغییری در وضع آنها بوجود می آید. آنها می دانند که در این صورت هلاک خواهند شد چرا که دیگر

او شهادت خواهد داد

نجات دهندهای ندارند. اما خیلی از مسیحیان واقعاً نمیدانند کـه اگـر روحالقدس در جهان نباشد چه تغییری بوجود میآید. آنها نمیدانند که در این حالت برای خودشان یا کلیسا چه اتفاقی خواهد افتاد.

مطمئناً یک جای کار ما ایراد دارد. چگونه می توان نادیده گرفتن خدمت نماینده ای را که مسیح تعیین فرموده است، توجیه نمود؟ ما می گوییم که به مسیح احترام می گذاریم ولی در عین حال نمایندهٔ او را نادیده می گیریم و با این بی توجهی خود، به کسی بی احترامی می کنیم که مسیح به عنوان جانشین خود به نزد ما فرستاده است تا جای او را بگیرد و به جای او از ما مراقبت فرماید. آیا این کار تزویر و ریاکاری نیست؟ آیا لازم نیست که بیشتر به روح القدس توجه کنیم؟

### اهمیت کار روح القدس آیا واقعاً کار روح القدس مهم است؟ الاته که مهم است الگی خاط کار در حالة است در حالا :

البته که مهم است! اگر بخاطر کار روحالقدس نبود حالا نـه انـجیلی داشتیم، نه ایمانی، نه کلیسایی و نه اینکه مسیحیتی در جـهان وجـود داشت.

اولاً اگر روحالقدس نبود ما اکنون *نه انجیلی* داشتیم و نه *عهدجدیدی*.

هنگامی که مسیح جهان را ترک می فرمود کار خود را به شاگردانش سپرد. او به آنها این مسئولیت را سپرد که بروند و همهٔ ملتها را شاگرد او بسازند. مسیح در بالاخانه به شاگردان فرمود: «شما... شهادت خواهید داد» (یو حنا ۲۷:۱۵). «شاهدان من خواهید بود... تا اقصای جهان» (اعمال ۲۵۱)؛ اینها آخرین سخنانی بود که مسیح قبل از صعود خود به آسمان، بر روی کوه زیتون به شاگردانش گفت. این بود مأموریتی که شاگردان داشتند. اما چه شهادتی باید می دادند؟ آنها درگذشته شاگردان خوبی نبودند زیرا در طول مدتی که مسیح بر روی زمین خدمت می فرمود پیوسته منظور مسیح را درک نمی کردند و نکتهٔ اصلی تعالیم او را نمی فهمیدند. چطور می شد از آنها توقع داشت حالا که قرار بود مسیح از نزدشان برود، بهتر از گذشته عمل کنند؟ کاملاً روشن است که آنها حتی اگر قوی ترین ارادهٔ دنیا را هم داشتند باز دیـری نـمی پایید کـه حقیقت انجیل را چنان با کج فهمی های خود در هم آمیزند که نتوان کج فهمی آنها را از حقیقت انجیل جدا کرد. و هر چند در این مورد سوءنیتی نداشتند شهادت آنها تبدیل به مشتی گزافه گویی و سخنان مأیوس کننده می شد.

پاسخ مشکل فوق این است که؛ زیرا مسیح روحالقدس را به نزد آنها فرستاد تا به ایشان جمیع حقایق را تعلیم دهد و تعلیم آنها را از هر خطایی مصون نگاه دارد و آنچه را که قبلاً اموخته بودند به انها یاداوری کرده بقیهٔ آنچه را که خداوندشان در نظر داشت تا یاد بگیرند، بر ایشان مکشوف نماید. «تسلی دهنده...همه چیز را به شما تعلیم خواهد داد و آنچه بـه شما گفتم به یاد شما خواهد آورد» (یوحنا ۲۶:۱۴). «و بسیار چیزهای ديگر نيز دارم به شما بگويم لکن الان طاقت تحمل آنها را نداريد. و ليکن چون او يعنى روح راستى آيد شما را به جميع راستى هدايت خواهد كرد زيرا که از خود تکلم نميکند بلکه به أنچه شنيده است سخن خواهـد گفت. (این بدان معناست که همانطور که تمام حقایقی را که پدر میخواست شاگردان بدانند مسیح به آنها گفت، همین طور هم تمام حقایقی را که مسیح میخواهد شاگردان بدانند روحالقدس به آنها خواهد گفت. مراجعه فرمایید به یوحنا ۴۹:۱۲-۵۰؛ ۱۲،۸ ۱۴). «و (او) از امور آینده به شما خبر خواهد داد. او مرا جلال خواهد داد زیرا که از آنیچه آن من است خواهید گرفت و به شما خبر خواهید داد» (يو حنا ١٢:١٤-١٤). به اين طريق «او بر من شهادت خواهد داد.» (به شما شاگردانم که روحالقدس را به نـزدتان فـرستادم شـهادت خـواهـد داد)»و (وقتی براثر شهادت او قوی و از هر نظر آماده شوید) «شما نیز شهادت خواهید داد» (یوحنا۲۶:۱۵-۲۷).

وعدهای که وجود داشت این بود که این شاگردان اولیهٔ مسیح با تعلیم

او شهادت خواهد داد

یافتن از روحالقدس میتوانستند از جانب مسیح سخن گویند و دقیقاً مانند انبیا عهدعتیق که در آغاز موعظات خود میگفتند: «خداوند یهوه چنین میگوید»، آنها نیز که رسولان عهدجدید بودند میتوانستند با همان حقانیت انبیاء عهدعتیق، دربارهٔ تعلیم شفاهی یا کتبی خود بگویند: «خداوند عیسای مسیح چنین میگوید».

این وعده تحقق یافت. همانطور که وعده داده شده بود روح القدس به نزد شاگردان آمد و دربارهٔ مسیح و نجاتی که مهیا فرموده است، شهادت داد. در خصوص شکوه این نجات یعنی (آنچه خدا برای دوستداران خود مهیا کرده است)، پولس مینویسد: «خدا آن را به روح خود بر ما مکشوف نموده است... به روحی که یافته ایم... آن روح که از خداست تا اضافه می فرماید «نه به سخنان آموخته شده از حکمت انسان بلکه به آنچه روح القدس می آموزد» (اول قرنتیان ۲:۹–۱۳). روح القدس با مکشوف ساختن جمیع حقایق به شاگردان، به آنها شهادت داد و آنها با الهام روح القدس توانستند با صداقت کامل حقایق فوق را انتقال دهند. به این ترتیب انجیل و عهد جدید پدید آمد. اما اگر روح القدس نود، دنیا نمی توانست هیچکدام از این دو را داشته باشد.

اما موضوع به همین جا ختم نمی شود. نکتهٔ دوم اینست که، اگر روحالقدس نباشد *نه ایمانی وجود خواهد داشت و نه تولد تازه* و خلاصهٔ کلام اینکه یک مسیحی هم در دنیا وجود نخواهد داشت.

نور انجیل می در خشد اما «خدای این جهان فهمهای بی ایمانشان را کور گردانیده است» (دوم قرنتیان ۴:۴) و چنانکه می دانیم نابینایان نمی توانند نسبت به محرک روشنایی عکس العمل نشان بدهند. مسیح به نیقودیموس فرمود: «اگر کسی از سر نو مولود نشود ملکوت خدا را نمی تواند دید» (یو حنا ۳:۳ مقایسه شود با آیهٔ ۵). مسیح در حالی که به پیغام خود و شاگردانش اشاره داشت، در ادامهٔ سخنانش خطاب به نیقودیموس و درواقع تمام اشخاص مذهبی که مانند نیقودیموس فاقد تولد دوباره هستند، توضیح داد که نتیجهٔ قطعی نداشتن تـولد دوبـاره عبارتست از بیایمانی.«شهادت مارا قبول نمیکنید» (آیهٔ ۱۱). انجیل به هیچ وجه چنین اشخاصی را متقاعد نمیسازد و بیایمانی، همچنان آنها را در اسارت خود نگاه میدارد.

پس تکلیف چیست؟ آیا باید اینطور نتیجهگیری کنیم که موعظهٔ انجیل وقت تلف کردن است و بشارت کاملاً بی نتیجه و بی حاصل است؟ خیر.زیرا روح القدس در کلیسا ساکن است تا دربارهٔ مسیح شهادت دهد. همانطور که دیدیم روح القدس به شاگردان از طریق مکاشفه و الهام شهادت می داد. قرنهاست که روح القدس به ما و دیگران از طریق تنویر فکر شهادت می دهد؛ یعنی چشمهای کور شده را بینا می کند، بصیرت روحانی را احیا می فرماید و به گناهکاران قدرت می بخشد تا ببینند که انجیل واقعاً حقیقت خدا و کتاب مقدس بر استی کلام خدا و مسیح حقیقتاً پسر خداست. خداوند ما وعده فرمود که «چون او (روح القدس) آید جهان را بر گناه و عدالت و داوری ملزم خواهد نمود» یو حنا ۲۰:۸).

نباید تصور کنیم که بوسیلهٔ استدلالهای خود می توانیم حقیقت مسیحیت را ثابت نماییم. هیچکس نمی تواند حقیقت مسیحیت را ثابت کند مگر روح القدس که باکار خویش که آن را با اقتدار مطلق انجام می دهد قلبهای سنگی را خرد می کند. این امتیاز فقط از آن روح مسیح است که می تواند وجدان انسانها را تحت تأثیر حقیقت انجیل مسیح قرار دهد و ملزم سازد. شاهدان مسیح باید یاد بگیرند که برای موفق شدن به حقیقتی امید نبندند که انسان با زیرکی آن را ارائه می دهد بلکه امیدشان به ارائه و اثبات قدر تمندانهٔ حقیقت انجیل توسط روح القدس باشد.

پولس در مورد نقش روحالقدس در ایمان آوردن افراد می فرماید: «من ای برادران چون به نزد شما آمدم با فضیلت کلام یا حکمت نیامدم چون شما را به سّر خدا اعلام می نمودم... کلام و وعظ من به سخنان مقنع

او شهادت خواهد داد

حکمت نبود بلکه *به برهان روح و قوت* تا ایمان شما در حکمت انسان نباشد بلکه در قوت خدا» (دوم قرنتیان ۲:۲–۵) و از آنجا که روحالقدس بدین نحو شهادت میدهد، مردم وقتی که انجیل موعظه میشود، ایمان می آورند. اما اگر روحالقدس نباشد یک مسیحی هم در دنیا وجود نخواهد داشت.

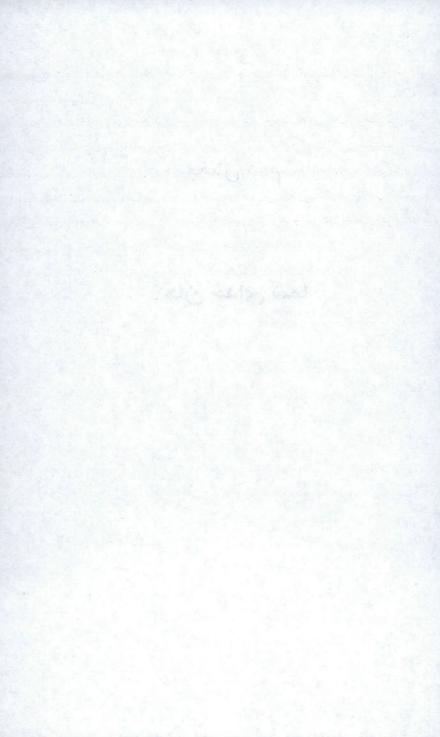
پاسخ مناسب ما

آیا باید بوسیلهٔ بازشناختن کار روحالقدس و اتکاء بر آن به او احترام بگذاریم؟ یا باید با نادیدهگرفتن او تحقیرش کنیم و با این کار نه تنها به روحالقدس بلکه به خدایی هـم کـه او را فـرستاده است بـیاحـترامی نماییم؟

در *ایمان خود* آیا به حجیت کتاب مقدس معترفیم یعنی قبول داریم که روح القدس هم عهدعتیق را الهام فرموده که از سخنان انبیاء تشکیل شده است و هم عهدجدید را الهام فرموده که از تعالیم رسولان تشکیل یافته است؟ آیا کتاب مقدس را بطرزی که شایستهٔ کلام خدا باشد با احترام و آمادگی قلبی برای قبول حقایق آن مطالعه میکنیم؟ اگر اینطور نیستیم به روح القدس بی احترامی می نماییم.

درزندگی خود، آیا حجیت کتاب مقدس را در همه حال مد نظر داریم و آیا دیگران هر حرفی هم که بر ضد آن بگویند باز هم ما مطابق کتاب مقدس زندگی خواهیم کرد؟ و آیا به درک این حقیقت نایل آمده ایم که امکان ندارد کلام خدا درست نباشد و سخنان خدا کاملاً جدی است و هر چه گفته است حتماً انجام خواهد داد؟ اگر چنین نباشیم به روح القدس که کتاب مقدس را به ما عطا کرده است، بی احترامی می کنیم. در شهادت دادن خود، آیا این حقیقت را در نظر داریم که این فقط روح القدس است که بوسیلهٔ شهادت خود، شهادت ما را تأیید می کند و آیا منتظریم که او این کار را انجام بدهد و آیا در این مورد کاملاً بر او توکل می نماییم و مانند پولس حقیقی بودن توکل خود را از طریق اجتناب از ترفندهای حکمت بشری، نشان می دهیم؟ اگر چنین نباشیم به روح القدس بی احترامی می نماییم. شکی نیست که در حال حاضر بی ثمر بودن حیات کلیسا نتیجهٔ داوری خداست که به علت بی احترامی ما نسبت به روح القدس، بر ما فرود آمده است. شما اینطور فکر نمی کنید؟ در این صورت، چگونه می توانیم به رفع این مشکل کلیسا امیدوار باشیم در حالیکه هنوز یاد نگرفته ایم در تفکر، در دعا و نیز در اعمال خود به روح القدس احترام بگذاریم؟ «او شهادت خواهد داد...»

«هر که گوش دارد بشنود که روح به کلیساها چه میگوید.»



بخش دوم

هان خدای شما

فصل هفتم

# خداى تغييرناپذير

به ما میگویند که کتاب مقدس کلام خداست یعنی برای پاهای ما چراغ و برای راههای ما نور است؛ همچنین به ما میگویند که از طریق کتاب مقدس خدارا می شناسیم و ارادهٔ او را برای زندگیمان درک میکنیم. این گفته را می پذیریم چون کاملاً بر حق است. به این ترتیب کتاب مقدس خود را به دست گرفته مطالعهٔ آن را آغاز میکنیم. پیوسته و با تعمق آن را می خوانیم زیرا واقعاً مشتاق شناختن خدا و درک ارادهٔ او هستیم.

ولی هر قدر که بیشتر میخوانیم گیجتر میشویم. اگر چه بشدت در مطالعه غرق شدهایم از کلام تغذیه نمی شویم. مطالعهٔ ما نه فقط کمکی به ما نمیکند که ما را کاملاً گیج می سازد و حقیقت این است که تا حدی هم ما را مأیوس می گرداند. بتدریج این فکر در ما رخنه میکند که آیا ادامهٔ مطالعهٔ کتاب مقدس فایدهای دارد؟

دو دنیای متفاوت

مشکل ما چیست؟ مشکل ما اساساً این است که مطالعهٔ کتاب مقدس باعث می شود به دنیایی پا گذاریم که برای ما کاملاً تازگی دارد یعنی دنیای خاور نزدیک آن چنان که هزاران سال قبل بود. دنیایی بدوی و بی تمدن، کشاورزی و غیر ماشینی. این دنیاست که صحنهٔ نمایش داستانهای کتاب مقدس است. در این دنیا با ابر اهیم، موسی و داود و سایرین روبرو می شویم و به نظارهٔ رفتار خدا با ایشان می نشینیم. می بینیم که انبیا بت پرستی را محکوم می سازند و تهدید میکنند داوری الهی بر گناه فرود خواهد آمد. آن مرد جلیلی را می بینیم که معجزه میکند، با یهودیان بحث می نماید، برای گناهکاران جان می دهد، از مرگ برمی خیزد و به آسمان صعود می نماید. نامه هایی از معلمان مسیحی می خوانیم که علیه اشتباهات عجیب و غریبی نوشته شده اند که تا جایی که می دانیم امروز دیگر از آن اشتباهات خبری نیست.

تمام اینها بسیار جالب هستند اما به نظر می رسد که از ما فاصلهٔ زیادی دارند. تمام آنها به *آن دنیای* قدیم تعلق دارند و نه به *این دنیای* جدید. به بیان دیگر احساس می کنیم که ما از بیرون دنیای کتاب مقدس به آن نگاه می کنیم. ما فقط بیننده هستیم و بس. با خود فکر می کنیم: «بله خدا تمام این کارها را در آن زمان انجام داد و برای مردمی که در آن روزگار زندگی می کردند اعمال خدا بسیار حیرتانگیز بود، اما این مطالب امروز چه تأثیری بر روی زندگی ما دارد؟ دنیایی که ما در آن زندگی می کنیم، دنیای آن زمان نیست. چگونه ممکن است شرح سخنان و اعمال خدا در دنیای زمان کتاب مقدس و شرح طرز رفتار او با ابراهیم و موسی و داود و باشد؟»

نمی فهمیم که این دو دنیا چگونه به هم مربوط هستند و به این ترتیب دوباره این احساس در ما به وجود می آید که شرح وقایعی که در کتاب مقدس می خوانیم هیچ کاربردی برای ما ندارند و هنگامی که می بینیم این وقایع چقدر حیرت انگیز و پر شکوه اند، بشدت تأسف می خوریم که برای ما،روزگار این وقایع به سر رسیده است.

عدهٔ زیادی از خوانندگان کتاب مقدس با چنین احساسی مواجه شدهاند؛ اما بسیاری نمی دانند که چگونه به مقابله با آن بر خیزند. به نظر می رسد که برخی از مسیحیان به این شکل خود را قانع کردهاند که کتاب مقدس را بخوانند و به محتوای آن هم واقعاً ایمان داشته باشند اما

خداي تغييرناپذير

در جستجو یا در انتظار آن نوع صمیمیت و ارتباط مستقیم با خدا نباشند که مردان و زنان کتابمقدس داشتند. چنین طرز برخوردی با موضوع که این روزها بسیار شایع است درواقع اعتراف به شکست در یافتن راه حلی برای مسأله مورد بحث است.

اما چگونه باید بر این احساس غلبه یافت؟ ممکن است به این سؤال پاسخهای متعددی داده شود. اما بطور حتم مسأله بسیار مهم این است که چنین احساسی تصور غلطی می باشد که حاصل جستجو در محلی اشتباه برای یافتن ارتباط میان شرایط ما و شرایط شخصیتهای مختلف کتاب مقدس است. این حقیقت دارد که شخصیتهای کتاب مقدس از نظر مکان و زمان و فرهنگ و دورهٔ تاریخی که به آن تعلق داشتند از ما فاصلهٔ زیادی دارند اما ارتباط آنها و ما به این عوامل بستگی ندارد.

آنکه ما و آنها را به هم مربوط می گرداند خود خداست؛ زیرا خدایی که آنها با او سروکار داشتند همان است که ما با او سروکار داریم. به بیانی واضح تر دقیقاً همان خداست. چرا که خدا حتی یک ذره هم تغییر نمی کند. بنابراین اینطور که پیداست حقیقتی که با تکیه بر آن می توانیم بر احساس وجود شکافی گذرناپذیر میان ما و مردان و زنان دنیای زمان کتاب مقدس غلبه کنیم عبارتست از حقیقت تغییر تا پذیری خدا.

#### نه دو خدای متفاوت

*خدا تغییر نمیکند*. اجازه بـفرمایید ایـن حـقیقت را بـه تـفصیل مـورد بررسی قرار بدهیم.

### ا - حیات خدا تغییر نمیکند.

دربارهٔ او میخوانیم: «تو از قدیم هستی» (مزمور ۲:۹۳) «پادشاه سرمدی» (ارمیا ۱۰:۱۰)؛ «خدای غیرفانی» (رومیان ۲۳:۱)، «تنها لایموت» (اول تیموتائوس ۱۶:۶). «قبل از آن که کوهها به وجود آید و زمین و ربع مسکون را بیافرینی از ازل تا ابد تو خدا هستی» (مزمور ۲:۹۰). دربارهٔ آسمان و زمین مزمور نویس میفرماید: «آنها فانی میشوند لیکن تو باقی هستی و جمیع آنها مثل جامه مندرس خواهند شد و مثل ردا آنها را تبدیل خواهی کرد و مبدل خواهند شد. *لیکن تو همان هستی* و سالهای تو تمام نخواهد گردید» (مزمور ۲۶:۱۰۲–۲۷). خدا میفرماید: «من اول هستم و آخر هستم» (اشعیا ۱۲:۴۸).

کائنات آغاز و پایانی دارند اما خالق آنها چنین نیست. پاسخ سؤال کودکی که می پرسد: «خدا را چه کسی آفرید؟» به سادگی این است که خدا نیاز نداشت که آفریده شود برای اینکه از اول بوده است. او همان طور که هست تا ابد خواهد ماند. مسن تر نخواهد شد. حیات او فراز و نشیب ندارد. او قدرتهای تازهای به دست نمی آورد و قدرتهایی را که دارد از دست نمی دهد. او مسیر بلوغ و تکامل را نمی پیماید. به مرور زمان نیرومند تر یا ضعیف تر و یا داناتر نمی شود. پینک<sup>(۱)</sup> می نویسد: «او نمی تواند تغییر کند تا بهتر گردد زیرا همین حالا هم کامل است و او که کامل است نمی تواند تغییر کند تا از کمال ساقط گردد.»

اولین تفاوت اساسی خالق و مخلوقاتش در این است که مخلوقات تغییرپذیرند و ذات آنها قابلیت تغییرپذیری را دارد در حالی که خدا تغییرناپذیر است و هرگز نمی تواند طور دیگری بشود. همانطور که در سرود می خوانیم:

> ما چون برگهای روی درخت جوانه میزنیم و سبز میشویم و بعد هم خشک و پژمرده می شویم، لیکن تو تغییر نمی یابی. چنین است قدرت «حیات غیرفانی» (عبر انیان ۱۶:۷).

> > ۲\_ خصائل خدا تغيير نمي كند.

فشار محيطي، يا ضربهٔ روحي و يا جراحي مغز مي تواند باعث تغيير

خداي تغييرناپذير

خصائل یک انسان شود اما هیچ چیز نمی تواند خدارا تغییر بدهد. ممکن است سلیقه، دیدگاه و خصائل یک نفر در طی زندگی اش اساساً تغییر یابد. مثلاً شخص آرامی مبدل به شخصی تندخو و بلهوس گردد! یا شخصی که خیرخواه و باعاطفه است ایرادگیر و سنگدل بشود؛ اما چنین دگرگونی هایی در خالق راه ندارد و از صداقت، ر حمانیت، عدالت و نیکی خدا هیچگاه کم نمی شود. خصائل خدا امروزه همان است که در روزگار کتاب مقدس بود و همواره چنین خواهد ماند.

در این خصوص بجاست که به توضیح دو مفهومی بپردازیم که خدا در کتاب خروج دربارهٔ نام خود مکشوف می سازد. لازم به توضیح نیست که «نام» مکشوف شدهٔ خدا چیزی بیش از یک عنوان است و مکاشفهای است از حالتی که او در رابطه خود با ما دارد.

در خروج باب سوم میخوانیم که چگونه خدا نام خود را به موسی اعلام کرده می فرماید: «هستم آنکه هستم» (آیه ۱۴). این عبارتی است که درواقع کلمهٔ یهوه (خداوند) شکل خلاصه شدهٔ آن می باشد (آیه ۱۵). این «نام» توضیحی دربارهٔ خدا نیست بلکه صرفاً گویای قائم به ذات بودن و تغییر ناپذیری ابدی اوست و به انسان یادآوری می کند که خدا در خود حیات دارد و همیشه همان خواهد بود که هم اکنون می باشد. با این حال در خروج باب ۳۴ می خوانیم که چگونه خدا «نام خود یعنی یهو» را به موسی اعلام می کند و به بیان یک ایک خصائل مقدس خویش نمی پردازد. «یهوه یهوه خدای رحیم و رئوف و دیر خشم و کثیر احسان و وفا نگاه دارنده رحمت برای هزاران و آمرزندهٔ خطا و عصیان و گناه لکن گناه را هرگز بی سزا نخواهد گذاشت بلکه خطایای پدران را بر پسران و پسران پسران ایشان تا پشت سیم و چهارم خواه در گرفت»

توصیفی که از خدا در خروج باب سوم وجود دارد با توصیف فوق از خدا که به ما نشان میدهد یهوه کیست، تکمیل میشود و بـه هـمین ترتیب هم توصیفی که در خروج باب سوم دربارهٔ خدا وجود دارد توصیف موجود در خروج ۵:۳۴–۷ را به این طریق تکمیل میکند که نشان میدهد خدا همواره همان خواهد بود که سه هزار سال قبل به موسی فرمود که هست. از اینرو، یعقوب در قسمتی از رسالهٔ خود که دربارهٔ نیکویی و قدرت خدا و سخاوت او نسبت به انسانها و دشمنی اش با گناه سخن میگوید، دربارهٔ خدا میفرماید: «نزد او هیچ تبدیل و سایهٔ گردش نیست» (یعقوب ۱۷:۱).

۳- راستی خدا تغییر نمیکند.

مردم گاهی سخنانی میگویند که از گفتن آنها واقعاً منظوری ندارند چون نمیدانند چه میگویند. همچنین از آنجا که نظرهای آنها تغییر میکند، اغلب متوجه میشوند که بیش از این نمیتوانند روی حرفی که قبلاً زدهاند بایستند. همهٔ ماگاهی باید سخنانمان را پس بگیریم زیرا دیگر بیان کنندهٔ اندیشههایمان نیستند. بعضی وقتها هم لازم میشود حرف خود را پس بگیریم زیرا در مواجهه با واقعیات دشوار نادرستی آنها ثابت میگردد.

سخنان بشری بی ثبات است؛ اما این امر در مورد سخنان خدا صادق نیست. سخنان خدا همواره نشان دهندهٔ محتوای تغییرناپذیر ذهن و فکر اوست. در هیچ شرایطی خدا لازم ندارد سخنان خود را پس گیرد. هیچ تغییراتی در طرز تفکر او پیش نمی آید تا لازم شود آن را اصلاح کند. اشعیا می نویسد: «تمامی بشر گیاه است... گیاه خشک شد... لیکن کلام خدای ما تا ابدالآباد استوار خواهد ماند» (اشعیا ۴۰:۶-۸). به همین نحو مزمور نویس می فرماید: «ای خداوند کلام تو تا ابدالآباد در آسمانها پایدار است... جمیع اوامر تو راست است...آنها را بیان کردهای تا ابدالآباد» (مزمور ۱۹۹:۸۹ ما ۱۵ – ۱۵۲).

کلمهای که در آیهٔ آخر «راست» ترجمه شده است به مفهوم ثبات نیز

خداي تغييرناپذير

هست. از اینرو وقتی کتاب مقدس خود را مطالعه می نماییم باید به یاد داشته باشیم که خدا هنوز هم تمام وعده ها، خواسته ها، اهداف و هشدارهایش را از یاد نبرده است یعنی تمام وعده هایی را که به ایمانداران عهدجدید داده است تحقق خواهد بخشید. این اهداف و وعده ها بقایای عصری که دیگر سپری شده است، نیست بلکه تا زمانی که دنیا دنیاست مکاشفه ای است معتبر از هدفی که خدا در تمام اعصار برای قوم خود دارد. همانطور که خداوندمان خودش فرموده است: «ممکن نیست که کتاب محو گردد» (یو حنا ۲۵:۱۰). هیچ چیز نمی تواند ر استی ازلی و ابدی خدارا از بین ببرد.

۴\_روشهای خدا تغییر نمیکنند.

امروز هم طرز برخورد خدا با مردان و زنان گناهکار به همان شکلی است که در روایات کتاب مقدس دیده می شود. هنوز هم او آزادی و خداوندی خود را از طریق فرق قائل شدن میان گناهکاران نشان می دهد؛ یعنی باعث می شود عده ای پیام انجیل را بشنوند و عده ای نشنوند و برخی از کسانی را که پیام انجیل را شنیده اند به توبه می کشاند در حالی که دیگران را در بی ایمانی خود وامی گذارد. به این ترتیب خدا به مقدسانش تعلیم می دهد که به هیچ کس مجبور نیست رحم فرماید و ایشان تماماً از فیض اوست که حیات یافته اند و این به هیچ وجه حاصل تلاشهای آنان نیست.

هنوز هم او کسانی را برکت می دهد که نحوهٔ محبت او نسبت به آنها باعث فروتنی ایشان می شود و به این ترتیب خدا کاری می کند تا تمام جلال فقط از آن او گردد. او هنوز هم از گناهان کسانی که به او تعلق دارند متنفر است و از هر نوع درد و رنج درونی و بیرونی استفاده می کند تا قلبهای آنها را از سازش با گناه و بی اطاعتی بازدارد. او هنوز هم در پی مشارکت با قومش است و هم اندوه و هم شادی را بر آنها می فرستد تا دل از چیزهای دیگر بکنند و فقط به او دل ببندند. هنوز هم به ایمانداران تعلیم می دهد که ارزش عطایای او را بدانند و برای این کار آنها را در انتظار برای دریافت این عطایا نگاه می دارد و مجبورشان می سازد تا پیش از اینکه عطایای خود را به آنها ببخشد مرتباً دعا کنند. به این تر تیب آنچه در کتاب مقدس دربارهٔ رفتار خدا با قومش می خوانیم، امروز هم در مورد رفتار او با قومش صادق است. اهداف و اصولی که خدا بر اساس آنها عمل می کند ثابت می مانند. او هیچگاه کاری انجام نمی دهد که با ذاتش مخالف باشد. می دانیم که متأسفانه روشهای ما بسیار متغیر اند اما این در مورد روش های خدا صدق نمی کند.

۵-اهداف خدا تغییر نمی کنند.

سموئیل اظهار داشت: «جلال اسر ائیل دروغ نمی گوید و تغییر به ارادهٔ خود نمی دهد زیرا او انسان نیست که به ارادهٔ خود تغییر دهد» (اول سموئیل ۲۹:۱۵). بلعام هم قبلاً همین را گفته بود: «خدا انسان نیست که دروغ بگوید و از بنی آدم نیست که به ارادهٔ خود تغییر دهد» (اعداد ۱۹:۲۳).

پشیمانی عبارت است از تجدید نظر در قضاوت خود و تغییر دادن برنامهای که بر اساس آن عمل میکنیم. خدا هیچوقت پشیمان نمی شود. او هیچگاه در شرایطی قرار نمیگیرد که پشیمان شود زیرا نقشههای او براساس دانش مطلق و تسلط کامل او بر گذشته، حال و آینده قرار دارد چنانکه پیشامدهای ناگهانی یا پیشرفتهای غیر منتظره نمی توانند او را غافلگیر سازند. پینک می نویسد: «یکی از این دو چیز باعث می شود که انسان تصمیم خود را عوض کند و نقشههایش را برهم بزند. اولی این است که انسان نمی تواند همه چیز را پیش بینی کند تا خودش را از پیش برای روبرو شدن با همه چیز آماده کند. بعد هم اینکه انسان توان لازم برای روبری تمام برنامههای خود را ندارد. ولی از آنجایی که خدا هم

خداي تغييرناپذير

دارای علم مطلق است و هم قدرت مطلق لازم نیست در مشیت خود تجدید نظر کند.» «مشورت خداوند قائم است تا ابدالآباد. تدابیر قلب او تا دهرالدهور» (مزمور ۱۱:۳۳).

آنچه را که خدا در قالب زمان انجام می دهد از ازل برنامه ریزی کرده است و هر آنچه را که از ازل برنامه ریزی فرموده است وارد چارچوب زمان می سازد و هر چیزی که او در کلامش، خود را به انجام دادن آن متعهد ساخته است، بی هیچ کم و کاستی انجام خواهد شد. از اینرو در کلام خدا می خوانیم که «تغییر ناپذیری مشورت» خدا باعث می شود ایمانداران بخاطر میراث موعود خود از شادی کاملی برخوردار گردند. همچنین دربارهٔ سوگند تغییر ناپذیر خدا می خوانیم که او به وسیلهٔ این سوگند مشورت خود را با ابر اهیم که نمونه ای از یک ایماندار است تحکیم نمود و این سوگندی است که هم به ابر اهیم اطمینان بخشید و هم به ما اطمینان می بخشد (عبر انیان ۲۰۶–۱۸).

تمام مقاصدی که خدا از آنها سخن گفته است تغییر نـاپذیرند. ایـن مقاصد هرگز تغییر نمیکنند و هیچ قسمتی از نقشهٔ ابدی خـدا عـوض نمیشود.

حقیقت دارد که در بعضی از قسمتهای کتاب مقدس در مورد پشیمان شدن خدا سخن گفته می شود (پیدایش ۶۶-۷؛ اول سموئیل ۱۱:۱۵؛ دوم سموئیل ۱۶:۲۴؛ یونس ۲:۱۰؛ یوئیل ۲:۳۱–۱۴). هر یک از این قسمت ها نشان می دهند که خدا رفتار پیشین خود را نسبت به افراد خاصی تغییر می دهد و این امر نتیجهٔ تغییر عکس العمل آنها نسبت به رفتار خداست. با این حال، هیچ جا نمی خوانیم که عکس العمل فوق پیش بینی نشده بود یا خدا را غافلگیر کرد و یا خدا در نقشهٔ ابدی خود، دربارهٔ آن تدبیری نیندیشیده بود. هنگامی که رفتار خدا با کسی عوض می شود این به معنی تغییر هدف ابدی خدا نیست.

٦- پسر خدا تغییر نمیکند.

عیسای مسیح «دیروز و امروز و تا ابدالآباد همان است» (عبر انیان ۸:۱۳) و او با همان قدرت امروز هم انسانها را لمس میکند. هنوز هم این حقیقت دارد که او «قادر است آنانی را که به وسیلهٔ وی نزد خدا آیند نجات بی نهایت بخشد چون که دائماً زنده است تا شفاعت ایشان را بکند.» (عبرانیان ۲۵:۷). او هرگز عوض نمی شود. این حقیقت تسلی بخش همهٔ کسانی است که به خدا تعلق دارند.

### بايد مانند آنها بشويم

پس کجاست احساسی که از فاصله و تفاوت میان ایمانداران دنیای زمان کتاب مقدس و ایمانداران زمان حاضر حکایت میکند؟ این احساس از وجود ما رخت می بندد. چرا؟ چونکه خدا تغییر نمیکند. مشارکت با خدا، اطمینان به کلام او، به ایمان زیستن و اتکاء بر وعده های خدا امروز هم برای ما اساساً همان حقایقی هستند که برای ایمانداران عهدعتیق و جدید بودند. هر روزی که با مشکلات جدیدی روبرو می شویم حقیقت فوق به ما تسلی می بخشد. با وجود اینکه زندگی در عصر اتم، بی ثبات و مملو از تحولات است خدا و مسیح او بی تغییر باقی می مانند و همچنان کاملاً قدرت دارند تا گناهکاران را نجات بخشند.

اما این حقیقت ما را در برابر سؤالی قرار می دهد که پاسخگویی به آن مستلزم این است که خود را محک بزنیم. سؤال این است: اگر خدای ما همان خدای ایمانداران عهدجدید است، در این صورت چه توجیهی برای این موضوع می توان یافت که چرا ما به مشارکتی سطحی و نه چندان عمیق با خدا اکتفا کرده ایم و چرا رفتار مسیحی ما مقایسه با ایمانداران عهدجدید در سطح بسیار پایینی قرار دارد؟ *اگر خدا همان* خداست پس جایی برای فرار از این سؤال باقی نمی ماند.

فصل هشتم

## کبریایی عظمت خدا

کلمهای که در انگلیسی برای کبریایی به کار میرود یعنی majesty از زبان لاتین وارد انگلیسی شده است و به معنی عظمت است. هنگامی که از این واژه در مورد کسی استفاده میکنیم درواقع علو مقام وی را تأیید و احترام خود را نسبت به او ابراز میداریم.

«کبریایی» کلمهای است که کتاب مقدس از آن به منظور بیان حقیقت عظمت خدا که خالق و صاحب ماست استفاده می کند. «خداوند سلطنت را گرفته و خود را به جلال (کبریایی) آر استه است... تخت تو از ازل پایدار شده است» (مزمور ۲۹:۳–۲). «کارهای عظیم تو را بیان خواهند نمود. در مجد جلیل کبریایی تو و در کارهای عجیب تو تفکر خواهم نمود» (مزمور ۱۴۵:۵). پطرس رویای جلال ملکوتی مسیح را در روز تبدیل هیأت به یاد آورده، می فرماید: «کبریایی او را دیده بودیم» (دوم پطرس ۱۶:۱).

در عبرانیان به جای کلمهٔ خدا، دو مرتبه از کلمهٔ کبریا استفاده شده است. در عبرانیان می خوانیم که مسیح پس از صعود خود «به دست راست کبریا در اعلیعلیین بنشست»؛ «در آسمانها به دست راست تخت کبریا نشسته است» (عبر انیان ۱:۳ و ۱۰۸). همیشه منظور از به کار بردن کلمهٔ «کبریایی» برای خدا، بیان عظمت خدا و دعوت به عبادت اوست. هنگامی که کتابمقدس دربارهٔ خدا می فرماید «در آسمان» و «در اعلیعلیین» حضور دارد، مقصودش همین است. حقیقتی که در اینجا وجود دارد این نیست که خدا از نظر مکانی از ما بسیار دور است بلکه حقیقت مورد نظر این است که خدا از نظر عظمت، بسیار بالاتر از ما قرار دارد و به همین دلیل باید او را ستایش نماییم. «خداوند بزرگ است و بی نهایت مجید» (مزمور ۲:۴۸). «یهوه خدای بزرگ است و پادشاه عظیم... بیایید عبادت و سجده نماییم» (مزمور ۳:۹۵، ۶). کشش ذاتی ایمانداران به توکل بر خدا و عبادت او براثر درک و شناخت عظمت خدا فاقد آن هستند و همین یکی از علتهایی است که امروزه اکثر مسیحیان ضعیف و عبادت ما تاین اندازه کم حرارت است. ما انسانهای امروزی هستیم و انسانهای امروزی اگر چه به خود می بالند و افکاری بزرگ دربارهٔ خود دارند، معمولاً دربارهٔ خدا افکاری کوچک دارند. حتی ایمانداران هم هنگامی که کلمهٔ «خدا» را به کار می برند به ندرت ممکن است به عظمت خدا بیندیشند تا چه رسد به بی ایمانان.

کتاب معروفی با این عنوان وجود دارد که خدای شما خیلی کوچک /ست؛ چه عنوان مناسبی. ما از اجداد انجیلی خود، از نظر شناخت عظمت خدا فرسنگها فاصله داریم گرچه حتی ایمان خود را با استفاده از گفتار آنها اعتراف میکنیم. وقتی آثار لوتر، ادواردز یا وایت فیلد را مطالعه مینماییم گرچه ممکن است پیرو تعلیم آنها باشیم، ولی دیری نمی پاید که به این فکر می افتیم، آیا با خدای قادر مطلقی که آنها تا این اندازه صمیمانه او را می شناختند، آشنایی داریم؟

امروزه بر این موضوع زیاد تأکید می شود که خدا یک وجود شخصی<sup>(۱)</sup> است؛ اما طرز بیان این حقیقت طوری است که باعث می شود چنین برداشت کنیم که خدا، شخصی است مانند خود ما؛ یعنی ضعیف، ناکامل، ناتوان و اندکی هم دلسوز. اما این خدای کتاب مقدس نیست! زندگی شخصی ما از تمام جهات یعنی از نظر مکان، زمان، دانش

كبريايي عظمت خدا

و قدرت محدود است. اما خدا مانند ما محدود نیست. او ابدی، سرمدی و قادر مطلق است. خدا ما را در دستهای خود گرفته است اما ما هرگز نمی توانیم او را در دستهای خود بگیریم. او همانند ما وجودی است شخصی اما برخلاف ما بزرگ است. کتاب مقدس تأکید می فرماید که خدا بطور شخصی به قوم خود توجه دارد. به علاوه کتاب مقدس بر بخشندگی، شفقت، همدردی، شکیبایی خدا و رحمت و محبت او به قومش، تأکید می نماید؛ با این حال، کتاب مقدس هرگز نمی گذارد عظمت و سلطنت بی پایان خدا را بر تمامی مخلوقاتش از نظر دور داریم.

وجودى شخصى اما پرعظمت

برای درک این موضوع که خدا وجودی است شخصی اما پرعظمت لازم نیست که از اولین فصول کتاب پیدایش جلوتر برویم. دقیقاً از همان ابتدا با حکمتی که در الهام الهی کلام خدا وجود دارد، روایت کتاب مقدس طوری نقل شده است که این دو حقیقت به هم پیوسته را به ذهن ما منتقل می سازد که خدایی که به ما معرفی می شود هم وجودی است **شخصی** و هم **پرعظمت**.

در هیچ جای دیگری از کتاب مقدس بیانی روشن تر از این دربارهٔ ذات شخصی خدا نمی توان یافت. می خوانیم که خدا با خود می اندیشد. «خدا گفت... بسازیم...» (پیدایش ۲۶:۱). خدا حیوانات را به نزد آدم آورد تا ببیند که آدم چه نامهایی بر آنها خواهد گذاشت (پیدایش ۲۹:۲) خدا در باغ عدن راه می رود و آدم را فر امی خواند (پیدایش ۲:۸-۹). او از انسانها سؤالهایی می کند (پیدایش ۲:۱۳–۱۳؛ ۲:۹؛ ۲:۱۶). از آسمان پایین می آید تا ببیند که مخلوقاتش چه می کنند (پیدایش ۲:۱۵ داد ۲۰:۱۸ و بقدری از شرارت بشر محزون می گردد که از این که آنها را خلق کرده است پشیمان می شود (پیدایش ۶:۶-۷).

مقصود کتابمقدس از ارائه چنین تصاویری از خدا این است که کاملاً

این حقیقت را به ما بفهماند که خدایی که با او سروکار داریم یک اصل کیهانی محض یعنی مثلاً قانون جاذبه نیست و غیرشخصی و بی اعتنا نسبت به مخلوقات خود نمی باشد بلکه شخصی است زنده، دارای قدرت تفکر و احساس که فعال و مدافع نیکویی و مخالف شرارت است و همواره به مخلوقاتش علاقهمند است.

با این حال، از این قسمتهای کلام خدا نباید اینطور برداشت کنیم که دانش و قدرت خدا محدود است و از آنجا که او در شرایط عادی در جهان حضور ندارد و بنابراین از آنچه در دنیا میگذرد بی خبر است و فقط زمانی در جریان امور قرار میگیرد که از آسمان به زیر میآید. این فصول از کلام خدا ایدههایی از این قبیل را باطل می سازد و این کار را با ترسیم تصویری روشن از عظمت خدا انجام می دهد، یعنی تصویری به همان روشنی تصویری که از شخصیت خدا ترسیم کرده است.

خدایی که کتاب پیدایش معرفی میکند خدای خالق است؛ او خدایی است که بی نظمی را به نظم بدل می سازد واز طریق کلمهٔ خود به هستی، حیات می بخشد و آدم را از خاک و حوا را از دندهٔ آدم خلق میکند (بابهای ۱-۲) و او خدای تمام آن چیزهای است که خلق فرموده است. او زمین را لعنت میکند و بشر را مطبع مرگ جسمانی میگرداند و به این ترتیب آن نظم جهانی اصلی و کاملی را که برقرار ساخته بود، تغییر می دهد (پیدایش ۲۰۱۳–۲۴). خدا برای انجام دادن داوری خود در مورد زمین طوفان می فرستد و به جز حیاتی که در کشتی (بابهای ۶–۸)؛ او زبان بشری را مشوش و سازندگان برج بابل را پر اکنده می سازد (پیدایش ۲۰۱۲–۹)؛ سدوم و عموره را به وسیلهٔ چیزی که (ظاهراً) فوران آتشفشانی بود، نابود می نماید (پیدایش ۲۵۰۲–۲۵). ابراهیم بحق او را «داور تمام جهان» (پیدایش ۲۵۰۱۸) می خواند و واقعاً

كبريايي عظمت خدا

آسمان و زمین» (پیدایش ۱۹:۱۴–۲۲). خدا در همه جا حاضر است و همه چیز را می بیند؛ او قتل قائن (۹:۴) و تباهی بشر (۵:۶) و احتیاج هاجر را دید (۷:۱۶). هاجر بحق او را *ایل رئی* یعنی «خدایی که مرا می بیند» و پسر خود را اسمعیل یعنی «خدا می شنود» نامید، چرا که خدا در حقیقت هم می شنود و هم می بیند و هیچ چیز از او پنهان نیست.

نامی که او، خود بر خود نهاد *ال شدای*<sup>(۲)</sup> یعنی خدای قادر مطلق است و تمامی اعمال او حکایت از قدرت مطلقی دارد که این نام اعلام میدارد. او به ابراهیم و همسرش که نُه دهه از عمرشان می گذشت وعدهٔ تولد پسری را داد و ساره را توبیخ فرمود زیرا شک و تردیدش که ثابت شد بی اساس است،باعث گردید بر فرمایش خدا بخندد. «مگر هیچ امری نزد خداوند مشکل است» (پیدایش ۱۴:۱۸). همچنین باید دانست که خدا در لحظات خاصی زمام امور را به دست نمی گیرد بلکه تمام تاریخ تحت تسلط اوست. دلیل این امر همانا پیشگویی های مفصل خدا در مورد سرنوشت باشکوهی است که او قصد نمود برای ذریت ابراهیم تعیین فرماید (۲۰:۱–۳؛ ۱۴:۱۳–۱۷؛ ۱۳:۲۵–۲۱ و غیره).

خلاصهٔ کلام آن که، عظمت و کبریایی خدا بر طبق نخستین فـصول کتاب پیدایش چنین است.

#### برای خدا هیچ محدودیتی وجود ندارد

چگونه می توانیم نظر صحیحی دربارهٔ عظمت خدا داشته باشیم؟ کتاب مقدس تعلیم می دهد که برای این منظور باید این دو قدم را برداریم: قدم اول این است که *افکار محدود خود را دربارهٔ خدا از خوددور بسازیم.* قدم دوم این است که قدرت او را با قدرتها و نیروهایی مقایسه کنیم که در نظر ما بزرگ هستند.

در مورد قدم اول برای مثال مزمور ۱۳۹ را در نظر بگیرید که در آن

مزمورنویس به تأمل دربارهٔ عظمت و نامحدود بودن ماهیت وجود، علم و قدرت خدا در ارتباط با انسانها میپردازد. او میگوید که ما همیشه در حضور خدا هستیم. میتوانیم از چشم سایر انسانها دور بمانیم اما از خالق خود نمیتوانیم بگریزیم. «از عقب و از پیش مرا احاطه کردهای...از روح تو کجا بروم و از حضور تو کجا بگریزم. اگر به آسمان صعود کنم تو آنجا هستی و اگر در هاویه بستر بگسترانم اینک تو آنجا هستی. اگر بالهای سحر را بگیرم و در اقصای دریا ساکن شوم»، (باز هم از حضور خدا نمیتوانم فرار کنم): «در آنجا نیز دست تو مرا رهبری خواهد نمود» (آیات ۵–۱۰). تاریکی که مرا از چشم انسانها پنهان میسازد، نمیتواند مرا از چشم خدا پنهان نماید (آیات ۱۱–۱۲).

از آنجا که حضور او در زندگی من با هیچ محدودیتی روبرو نیست همچنان هم شناخت او از من فاقد هر گونه محدودیتی است. چون خدا مرا تنها نگذاشته است، هیچ حرکتی از من از چشم او پوشیده نمی ماند. «ای خداوند مرا آزموده و شناختهای. تو نشستن و برخاستن مرا می دانی (یعنی همهٔ اعمال و حرکات مرا می بینی) و فکرهای مرا از دور فهمیدهای (یعنی هر چه در فکرم می گذرد)... همه طریق های مرا دانسته ای (تا امروز از همهٔ عادات، نقشه ها، اهداف و تمایلات من اطلاع داشته ای). زیرا که سخنی بر زبان من نیست جز این که تو ای خداوند آنرا تماماً دانسته ای. (یعنی چه آن سخنی که بر زبان آورده م و چه در حالت تأمل با خود گفته ام).» (آیات ۱–۴).

من می توانم نیات دل خود و نقشههای خود را برای آینده، از کسانی که با آنها سروکار دارم، پنهان سازم اما هیچ چیز را نمی توانم از خدا پنهان نمایم. می توانم طوری حرف بزنم که سایرین راگمراه کنم و خود را کسی غیر از آنکه واقعاً هستم به ایشان معرفی کنم، اما با هیچ کار یا حرفی نمی توانم خدا را بفریبم. او مرا با وجود همهٔ ظاهرسازیها و وقار آن طور که واقعاً هستم می بیند و می شناسد و در حقیقت بهتر از خودم مرا

مى شىناسىد.

خدایی که بتوانم از حضور او خود را پنهان و توجهش را منحرف سازم خدایی ضعیف و حقیر خواهد بود؛ اما خدای حقیقی باعظمت و مهیب است چرا که همیشه با من بوده است و چشم از من برنمی دارد. هرگاه درمی یابیم که هر لحظهٔ زندگی خود را در حضور و در برابر دیدگان خالقی سپری می کنیم که دارای علم و حضور مطلق است زندگی بر ایمان معنایی ژرف و بهت انگیز می یابد.

اما موضوع به اینجا ختم نمی شود. خدای بصیر مطلق،<sup>(۳)</sup> خدای قادر مطلق نیز هست؛ خدایی است که عظمت قدرتش قبلاً از طریق پیچیدگی اسرار آمیز بدنی که برای ما خلق فرموده بر ما مکشوف گردیده است. وقتی مزمور نویس با این حقیقت روبرو می شود تفکر اتش به پرستش خدا بدل می گردد: «ترا حمد خواهم گفت زیرا که بطور مهیب و عجیب ساخته شدهام. کارهای تو عجیب است» (آیهٔ ۱۴).

پس در اینجا ملاحظه میکنیم که اولین قدم برای درک عظمت خدا عبارتست از درک نامحدود بودن حکمت، حضور و قدرت خدا. بسیاری از قسمتهای دیگر کتاب مقدس در این باره تعلیم میدهند چنانکه بویژه میتوان به فصول ۳۸–۴۱ کتاب ایوب اشاره کرد که در آنها خود خدا در کانون توجه الیهو قرار میگیرد باعث میگردد الیهو او را چنین توصیف کند: «نزد خدا جلال مهیب است» (۲۲:۳۷) و برای ایوب تصویری پر شکوه از عملکرد حکمت وقدرت خویش در طبیعت ترسیم و از او سؤال میکند که آیا او هم میتواند چنین عظمتی داشته باشد (۰۹:۴۰–۱۱) و خدا ایوب را مجاب می سازد که چون نمی تواند عظمتی همانند او داشته باشد پس نباید در این فکر باشد که از رفتار خدا با وی که آن هم بسیار فراتر از فهم ایوب بود ایر ادگیری کند. با این حال بیش از این نمی توانیم به خدایی که قابل مقایسه با هیچ کس و هیچ چیز نیست

برای مفهوم **قدم دوم** مثالی از باب چهلم کتاب اشعیای نبی ذکر مینماییم. در این باب خدا با مردمی سخن میگوید که خلق و خوی بسیاری از مسیحیان امروز همانند آنهاست؛ یعنی مردمی افسرده و ترسو که یاس و ناامیدی را در اعماق قلب خویش پنهان کرده بودند و مدتها فراز و نشیب حوادث، مخالف میل آنها عمل کرده بود.

خدا می فرماید به کارهایی که کردهام نگاه کنید. آیا می توانید چنین کارهایی انجام بدهید؟ آیا هیچ انسانی از عهدهٔ چنین کارهایی برمی آید؟ «کیست که آبها را به کف دست خود پیموده و افلاک را با وجب اندازه کرده و غبار زمین را در کیل گنجانیده و کوهها را به قپان و تلها را به ترازو وزن نموده است» (آیه ۱۲). درواقع خدا می گوید آیا شما آنقدر حکیم و مقتدر هستید که چنین کارهایی بکنید؟ اما من برخلاف شما حکیم و مقتدر هستم وگرنه نمی توانستم این دنیا را بیافرینم. به خداوند خود بنگرید!

اشعیا نبی در ادامه میگوید: حال به *امتها* بنگرید یعنی به آن ملل پرقدرت که شما خود را اسیر آنها میدانید. آشور، مصر و بابل که با ترس ولرز در برابر آنها می ایستید و از آنها می ترسید چون ارتش و تجهیز اتشان بسیار بیشتر از توان جنگی شماست. اما اکنون ببینید خدا در مقایسه با این قدرتهای عظیمی که شما تا این اندازه از آنها می هر اسید چگونه است. «اینک امتها مثل قطرهٔ دلو و مانند غبار میزان شمرده می شوند... زآیه ۱۵ و ۱۷). شما در برابر امتها از ترس به خود می لرزید زیرا از آنها بسیار ضعیف تر هستید؛ اما خدا بقدری عظیم تر از امتهاست که آنها برای او هیچ هستند. به خداوند خود بنگرید!

سپس به **جهان** نگاه کنید. اندازهاش، تنوع موجود در آن و پیچیدگیاش را در نظر بگیرید؛ به حدود شش میلیارد انسانی که در آن زندگی میکنند

كبريايي عظمت خدا

فکر کنید و به آسمان بزرگی که بر فراز آن گسترده شده است بیندیشید. من و شما در مقایسه با سیارهای که بر روی آن زندگی میکنیم چه مخلوقات کوچکی هستیم! با این حال عظمت تمام این سیاره در مقایسه با عظمت خدا چگونه است؟ «اوست که بر کره زمین نشسته است و ساکنانش مثل ملخ میباشند. اوست که آسمانها را مثل پرده میگستراند و آنها را مثل خیمه به جهت سکونت پهن میکند» (آیه ۲۲). جهان در ما احساس کوچکی و حقارت به وجود میآورد و در حضور خدا هم این جهان است که کوچک میشود. جهان پای انداز اوست که وی بر فراز آن با آسودگی مینشیند. او از جهان و هر چه در آن وجود دارد، بزرگتر است چنانکه تمام جنب و جوشی که میلیونها نفر در حال تکاپو از خود نشان میدهند بیش از تأثیری نیست که جهیدن ملخ در زیر آفتاب گرم تابستان، بر روی ما باقی میگذارد. به خداوند خود بنگرید!

چهارم، به بزرگان جهان نگاه کنید یعنی به حکمرانانی که قوانین و سیاستهای آنها تعیین کنندهٔ سعادت میلیونها انسان است. به طالبان حکومت بر جهان، دیکتاتورها و مؤسسان امپراطوریها که قدرت این را دارند که دنیا راگرفتار جنگ بسازند، بنگرید. به سنخاریب و نبوکدنصر فکر کنید؛ به اسکندر مقدونی، ناپلئون و هیتلر بیندیشید. به کاسیگین، نیکسون و مائوتسه تونگ فکر کنید. آیا فکر میکنید واقعاً این اشخاص بزرگ بودند که مسیر حرکت تاریخ را تعیین کردند؟ دوباره فکر کنید زیرا خدابزرگتر از مردان بزرگ جهان است. او «امیران را لاشی میگرداند و داوران جهان را مانند بطالت میسازد» (آیه ۲۳). همانطور که در کتاب دعا میخوانیم، خدا «یگانه حکمران امیران» است. به خدای خود بنگرید!

بحث ما هنوز تمام نشده است زیرا آخرین نکته ایـن است کـه بـه ستارگان</mark> نگاه کنید. بهتانگیزترین تجربهای که تمام مـردم جـهان سـراغ دارند مربوط به زمانی است که شب در زیر آسمان صاف تنها میایستند و به ستارگان نگاه میکنند. هیچ چیز نمی تواند به اندازهٔ رویت ستارگان، شدیداً در انسان، احساس دوری و فاصله ایجاد کند؛ هیچ چیز به اندازهٔ این امر قادر نیست، انسان را وادارد تا کوچکی و ناچیزی خود را بشدت احساس نماید و ما یعنی کسانی که در عصر فضا زندگی میکنیم، می توانیم این تجربهٔ مشترک جهانی را با دانسته های علمی خود دربارهٔ ستاره شناسی، تکمیل سازیم یعنی با اطلاعاتی از این قبیل که میلیونها ستاره وجود دارد و ستاره ها میلیاردها سال نوری از هم فاصله دارند. هنگامی که سعی میکنیم اعماق تفحص ناپذیر فضای لایتناهی را به تصور درآوریم گیج و حیران می شویم.

اما این حقیقت چگونه به خدا مربوط می شود؟ «چشمان خود را به علیین برافر اشته ببینید. کیست که اینها را آفرید و کیست که لشکر اینها را به شماره بیرون آورده جمیع آنها را به نام می خواند. از کثرت قوت و از عظمت توانایی وی یکی از آنها کم نخواهد شد» (آیه ۲۶). این خداست که ستارگان را پدید آورد. خدا بود که برای نخستین بار آنها را در فضا مستقر ساخت؛ او صانع و ارباب آنهاست یعنی همهٔ آنها تحت تسلط او و تابع ارادهٔ او هستند. این چنین است قدرت و عظمت خدا. به خدای خود بنگرید!

### عكس العمل ما در مقابل عظمت خدا

اجازه بفرمایید اکنون اشعیای نبی از طریق سه سؤالی که از جانب خدا خطاب به اسر ائیلی های سرخورده و افسرده مطرح می سازد، تعلیم کتاب مقدس دربارهٔ کبریایی و عظمت خدا را به ما بیاموزد.

۱- «پس مرا به که تشبیه میکنید تا با وی مساوی باشم. قدوس میگوید» (۲۵:۴۰). این سؤال *افکار غلط دربارهٔ خدا* را مورد سرزنش قرار میدهد. یکبار لوتر به اراسموس گفت: «افکار شما دربارهٔ خدا بسیار انسانی است». در اینجاست که بسیاری از ماگمراه میشویم. افکار ما

كبريايي عظمت خدا

دربارهٔ خدا چنان که باید بزرگ نیست و به همین دلیل است که نمی توانیم حقیقت حکمت و قدرت بی پایان خدا را جدی بگیریم. از آنجا که خودمان محدود و ضعیف هستیم خیال می کنیم در بعضی موارد خدا هم مثل ماست و بر ایمان مشکل است که بپذیریم او چنین نیست. افکار ما در مورد خدا خیلی شبیه افکاری است که در مورد خودمان داریم. خدا می فر ماید این اشتباه خود را بر طرف سازیم یعنی یاد بگیریم که عظمت کامل خدا و نجات دهندهٔ سنجش ناپذیر خود را بپذیریم.

۲- «ای یعقوب چرا فکر میکنی و ای اسر ائیل چرا میگویی راه من از خداوند مخفی است و خدای من انصاف مرا از دست داده است» (آیهٔ (۲۷). این سؤال *افکار غلطی راکه در مورد خدای خود داریم* مورد نکوهش قرار می دهد. همانگونه که خدا ایوب را ترک نکرده بود، ما را نیز ترک نکرده است. او هرگز کسی را که محبت میکند ترک نمی فرماید. مسیح، شبان نیکو هم هرگز از گوسفندانش بی خبر نمی ماند. هم توهین آمیز و هم اشتباه است که خدا را متهم سازیم که وضعیت و نیازهای قوم خود را فراموش کرده است یا دیگر توجهی به این امور ندارد و در مورد آنها بیکس واگذاشته است، از او فیض بطلبید تا نادرستی این طرز فکر بر شما آشکار شود. این بدبینی که توام با بی ایمانی است بی احترامی شما آشکار شود. این بدبینی که توام با بی ایمانی است بی احترامی

۲- «آیا ندانسته و نشنیدهای که خدای سرمدی یهوه آفریننده اقصای زمین درمانده و خسته نمی شود» (آیه ۲۸). این سؤال *کندی ما را در ایمان به* عظمت و کبریایی خدا مورد نکوهش قرار می دهد.خدا ما را خرجالت زده می کند تا از بی ایمانی خود خارج شویم. او می پرسد: مشکل شما چیست؟ آیا خیال می کنید که من یعنی خدای خالق پیر و خسته شدهام؟ آیا کسی تا به حال حقیقت را دربارهٔ من به شما نگفته است؟

بسیاری از ما واقعاً مستحق این سرزنش هستیم. چقدر ما دیر ایمان

می آوریم که خدا، خداست و فرمانروا، بصیر مطلق و قادر مطلق است! ما چه درک ضعیفی از کبریایی خداوند و نجات دهندهٔ ما، مسیح را داریم آنچه نیاز داریم این است که در تأمل دربارهٔ عظمت و کبریایی خدا، «منتظر خدا» باشیم تا با نوشته شدن این حقایق بر روی قلبمان نیرویی تازه بیابیم.

Contraction of the second second second

فصل نهم

منظور کتاب مقدس هنگامی که خدا را حکیم می خواند چیست؟ در کتاب مقدس، حکمت هم یک ویژگی اخلاقی است و هم یک ویژگی عقلانی و بالاتر از هوش یا دانش محض قرار دارد همچنانکه از تیز فهمی یا زیرکی محض نیز بالاتر است. اگر می خواهیم واقعاً بر طبق معیار کتاب مقدس حکیم باشیم، هوش و زیرکی ما باید در جهتی قرار بگیرد که به نتیجهای صحیح ختم شود. حکمت عبارت است از قدرت دیدن و قصد گزیدنِ بهترین و عالی ترین هدف و مطمئن ترین طرق دستیابی به آن.

حکمت درواقع جنبهٔ عملی نیکویی است. از اینرو، بطور کامل فقط در خدا وجود دارد. فقط اوست که ذاتاً، تماماً و دائماً حکیم است. در یکی از سرودهای روحانی میخوانیم که «حکمت خدا دائم مشغول کار است» و این البته حقیقت دارد. امکان ندارد که خدا در تمام کارهای خویش جز به حکمت عمل کند. همچنانکه متألهین قدیمی میگفتند درست همانطور که قدرت، راستی و نیکویی جزو ذات خدا هستند و عناصر ضروری شخصیت او را تشکیل میدهند حکمت نیز به همین شکل جزو ذات خداست.

حکمت ما و حکمت خدا

حکمت بشری ممکن است تحت تأثیر عوامل مربوط به شرایطی که

خارج از تسلط شخص قرار دارد، تباه شود. اخیتوفل مشاور خائن داود، نصیحت عاقلانهای به ابشالوم کرد و وی را ترغیب نمود تاکار داود را یکباره تمام کند و نگذارد وی بعد از ضربهٔ ناشی از اولین شورش ابشالوم، جانی دوباره یابد. با این حال، ابشالوم بطرزی احمقانه راه اشتباهی را در پیش گرفت و اخیتوفل که هم غرورش جریحهدار شده بود، و هم خشمگین بود، با ناامیدی به خانه رفت و به زندگی خود پایان بخشید چون پیش بینی می کرد که بی تردید شورش ابشالوم محکوم به شکست است و از اینکه تا این اندازه حماقت کرده با ابشالوم همدست شده بود، نمی توانست خودش را ببخشد.(دوم سموئیل باب ۱۷).

با این حال ممکن نیست حکمت خدا همانطور که «مشورت نیکوی» (آیهٔ ۱۴) اخیتوفل تباه شد، تباه شود زیرا بـه قـدرت مـطلق او پـیوسته است. قدرت به همان اندازه جزو ذات خداست که حکمت می باشد.

توصيف اساسی کتاب مقدس از خصائل خدا اين است که علم مطلق خدا بر قدرت مطلق او حاکم است و قدرت بی کرانش حکمت بی کرانش را به کار می گیرد. «او در ذهن حکیم و در قوت تواناست» (ایوب ۲۰:۹). «حکمت و کبریایی نزد وی است» (۱۳:۱۲). «در قوت عقل قادر است» (۹:۳۶). خدا دارای «کثرت قوت و عظمت توانایی» است و «فهم او را تفحص نتوان کرد» (اشعیا ۲۶:۴۰ و ۲۸). «حکمت و توانایی از آن وی است» (دانیال ۲:۰۲). در عهدجدید هم مشاهده می نماییم که حکمت است» (دانیال ۲:۰۲). در عهدجدید هم مشاهده می نماییم که حکمت بر حسب بشارت من...خدای حکیم و حید...» (رومیان ۲۵:۱۶ و ۷۲). جکمت اگر با قدرت اوست. «الان او را که قادر است که شما را استوار سازد بر حسب بشارت من...خدای حکیم و حید...» (رومیان ۲۵:۱۶ و ۲۷). در خدا، حکمت بی کران و قدرت بی پایان دست به دست هم داده و او را سزاوار آن گردانیدهاند که به کامل ترین نحو ممکن به او اعتماد نماییم.

با شکست روبرو نمی شود. تمام اعمال خدا در زمینهٔ آفرینش، تدبیر و فیض، تجلیگاه این حکمت توام با قدرت او هستند و اگرچه ما در آفرینش این اعمال را مشاهده میکنیم اما شاید دقیقاً متوجه نیستیم که حکمت حاکم بر امور آفرینش حکمت الهی است. درواقع نمی توانیم به وجود حکمت خدا پی ببریم مگر زمانی که بدانیم او برای تحقق چه هدفی عمل می فرماید. در اینجاست که بسیاری راه را به اشتباه می روند. (اول یوحنا ۲:۲–۱۰ خوب نفهمیدهاند و خیال میکنند که خدا مایل است همهٔ انسانها صرف نظر از وضع اخلاقی و روحانی خود، زندگی دردناک و نگران کنندهای از قبیل بیماری، تصادف، صدمهٔ جانی، از هستند که یا در حکمت و یا قدرت خلاقی و روحانی خود، زندگی می دردناک و نگران کننده ای از قبیل بیماری، تصادف، صدمهٔ جانی، از هستند که یا در حکمت و یا قدرت خدا و یا در هر دوی آنها مشکلی پدید آمده است یا این که اصلاً خدایی وجود ندارد.

اما این نظر در مورد هدف خدا کاملاً اشتباه است. حکمت خدا نه قبلاً خود را متعهد ساخته و نه اینک متعهد است که دنیای سقوط کرده انسان را شاد نگاه دارد یا موجبات آسودگی خاطر افرادی را که از خدا دور هستند فراهم سازد. خدا حتی به مسیحیان هم وعدهٔ زندگی بی رنج و زحمت را نداده است بلکه عکس آن را مقرر داشته اهدافی که او برای زندگی در این جهان در نظر دارد غیر از این است که آن را برای همه آسان بسازد.

پس خدا در پی چیست؟ هدف او چیست؟ چه مقصودی دارد؟ هنگامی که خدا ما را آفرید هدفش این بود که که او را دوست بداریم و احترام نماییم و بخاطر پیچیدگی و تنوع شگفتانگیزی که در دنیا به وجود آورده است، او را بستاییم و از دنیا مطابق ارادهاش استفاده کنیم و هم از دنیا لذت ببریم و هم از مشارکت با خدا. به علاوه با این که سقوط کرده ایم، خدا هدف اولیهٔ خود را تغییر نداده است. هنوز هم خدا چنان برنامه ریزی می فرماید که خیل عظیمی از انسانها بتوانند او را محبت و احترام نمایند. هدف نهایی خدا عبار تست از رسانیدن انسانها به جایی که تماماً او را خشنود سازند و چنان که باید او را بستایند؛ یعنی در وضعیتی قرار بگیرند که خدا برای آنها کل در کل بشود و خدا و ایشان پیوسته بخاطر درک محبت یکدیگر شادی نمایند بدین معنا که انسانها بخاطر محبت نجات بخش خدا که از ازل تا به ابد ایشان را در برگرفته است شادی کنند و خدا هم بخاطر محبتی شادی کند که از انسانها در پاسخ به محبت او جاری می گردد و توسط فیضی که بر مبنای ان جیل قرار دارد بر انگیخته می شود.

این هم «جلال» خدا و هم «جلال» ما به معنای وسیع کلمه خواهد بود. اما این امر فقط در دنیای بعدی است که کاملاً ادراک خواهد گردید یعنی هنگامی که در وضعیتی قرار بگیریم که تمام کائنات تبدل یابند. با این همه، در طی زمان حاضر خدا مرتباً برای تحقق این هدف مشغول کار است و اهداف فعلی او عبارتند از اینکه هر مرد و زنی را بطور فردی وارد مشارکتی با خود سازد که پر از ایمان، امید و محبت نسبت به او است و ایشان را از گناه نجات بخشد و قدرت فیض را در زندگی آنها متجلی فرماید و از قوم خود در برابر قدرتهای شرارت دفاع نماید و انجیل را از طریق کسانی که نجات داده است، در سراسر جهان منتشر سازد.

برای تحقق هر قسمتی از این هدف، خداوند عیسای مسیح نقش مرکزی را ایفا می فرماید چرا که خدا او را هم به عنوان نجات دهنده از گناه تعیین فرموده است که باید با ایمان او را پذیرفت وهم او را خداوند کلیسا قرار داده است که باید از او اطاعت نمود. ما قبلاً دربارهٔ نحوهٔ تجلی حکمت الهی در تجسم مسیح و صلیب بحث کردهایم. حال این نکته را به گفتههای قبلی خود می افزاییم که در پرتو هدف پیچیده ای که به شکل خلاصه ذکر گردید، باید حکمت خدارا در رفتارش با افراد مشاهده نمود.

رفتار خدا با قومش

شرح حال کتاب مقدس در مورد افراد مختلف، در اینجا کمک مؤثری به ما میکند. بهترین جایی که مشاهده مینماییم چگونه حکمت خدا مسیر زنـدگی افـراد را تعیین میکند عبارتست از برخی روایات کتاب مقدس. به عنوان مثال میتوان زندگی ابراهیم را در نظر گرفت. ممکن بود باز هم ابراهیم به حیلههای زشتی متوسل شود که واقعاً عفت همسرش را تهدید میکرد (پیدایش ۲۱:۰۱–۲۰). کاملاً روشن است که در آن زمان ابراهیم ذاتاً شخصی بود که در مورد حفظ امور اخلاقی شـجاعت انـدکی داشت و روی هم رفته از مرگ بیم بسیار داشت میشد. مثلاً به اصرار همسرش از کنیز خود، هاجر دارای فرزندی شد و هنگامی که ساره نسبت به مغرور شدن هاجر به خاطر حاملگیاش، با تندی و پرخاش عکس العمل نشان داد، ابراهیم به او اجازه داد که هاجر را از خانه بیرون کند (۲۰:۵–۶).

کاملاً معلوم است که در آن زمان ابر اهیم، ذاتاً شخصی نبود که سخت پای بند اصول اخلاقی باشد. احساس مسئولیت اندکی هم داشت، اما خدا با حکمت خود با این شخص ترسو و سهل انگار چنان رفتار نمود که نتیجه ای عالی حاصل گردید. کار حکیمانهٔ خدا باعث شد تا ابر اهیم با وفاداری نقش تعیین شدهٔ خود را که نقطهٔ عطفی در تاریخ کلیساست ایفا نماید و به این ترتیب نخستین متصرف کنعان و اولین کسی شود که خدا با او پیمان بست. همچنین وی (۱۷:۱۸) پدر اسحاق گردید که بطرزی معجزه آسا متولد شد. علاوه بر اینها کار خدا، باعث گردید تا ابر اهیم انسان جدیدی شود.

آنچه ابر اهیم بیش از هر چیز دیگری به آن احتیاج داشت این بود که به *زندگی در حضور خدا* عادت کند یعنی به کل زندگی در ارتباط با خدا بنگرد و فقط خدا را فرمانده، مدافع و جزا دهنده بداند؛ فقط او را و بس. این بزرگترین درسی بود که خدا با حکمت خویش تمام توان خود را برای آموختن آن به ابراهیم به کار گرفت. «ای ابرام مترس من سپر تو هستم و /جر بسیار عظیم تو» (۱:۱۵). «من هستم خدای قادر مطلق پی*ش روی من* بخرام و کامل شو» (یعنی صادق و متوکل بر خدا شو) (۱:۱۷). باز هم خدا با ابراهیم روبرو می شود و او را به جایی می رساند که بتواند در قلب خود با مزمور نویس همصدا شود که «کیست برای من در آسمان و غیر از تو هیچ چیز را در زمین نمی خواهم... صخرهٔ دلم و حصهٔ من خداست» این درس را در زندگی ابراهیم مشاهده می نماییم. ضعفهای قدیمی هنوز این درس را در زندگی ابراهیم مشاهده می نماییم. ضعفهای قدیمی هنوز تازه ای در ابراهیم مشاهده می نماییم. ضعفهای قدیمی هنوز تازه ای در ابراهیم مشاهده می نماییم. ضعفهای قدیمی هنوز معنی با خدا،ماندن در ارادهٔ مکشوف شدهٔ او، اتکا بر او، انتظار برای او، تسلیم شدن به تدبیر او و اطاعت از او حتی زمانی که چیزی می فرماید که اکنون مرد خدا شده بود.

بنابراین هنگامی که او به دعوت الهی لبیک میگوید، خانهٔ خود را ترک گفته عازم سفر در سرزمینی میگردد که اخلافش باید آن را تصاحب میکردند (۷:۱۲) نه خودش؛ توجه داشته باشید که تمام نصیب ابراهیم از سرزمین کنعان یک قبر بیش نبود (۵:۹–۱۰). در ابراهیم ملایمتی مشاهده مینماییم که کاملاً تازگی دارد. مشاهده میکنیم که در رابطه با برادر زادهاش لوط از ادعا در مورد حق تقدم خویش خودداری مینماید (۳:۸–۹). به علاوه شجاعتی در ابراهیم مشاهده مینماییم که آنهم کاملاً تازگی دارد زیرا با بیش از سیصد مرد برای نجات لوط از دست نیروهای متحد چهار پادشاه، قدم به میدان نبرد میگذارد (۲:۱۴–۱۵). اکنون میبینیم که ابراهیم مردی بزرگ منش و با وقار شده است که از قبول غنائم جنگی به این دلیل خودداری میکند که نمی خواهد مردم

فکر کنند این پادشاه سدوم بود که او را ثروتمند نمود نه خدای متعال (۲۲:۲۲–۲۳). همچنین در ابر اهیم بردباری تازه ای می بینیم زیرا یک ربع قرن یعنی از هفتاد و پنج سالگی تا صد سالگی برای تولد وارث موعودش صبر میکند (۲:۱۲ و ۵:۲۱). می بینیم که ابر اهیم مرد دعا می شود و مصرانه در حالی به شفاعت می پردازد که وقتی در حضور خدا ایستاده است احساس مسئولیت در مورد آسایش دیگران، بر شانه هایش سنگینی میکند (۲۳:۲۸–۳۲). و بالاخره ابر اهیم را شخصی می بینیم که چنان در برابر ارادهٔ خدا تسلیم است و بقدری مطمئن است که کار خدا حساب شده است که به فرمان خدا حاضر می شود تنها پسرش یعنی وارثی را که این همه مدت برای تولد او صبر کرده بود قربانی کند (باب ابر اهیم خوب این درس را فراگرفته بود!

با یعقوب، نوهٔ ابر اهیم، لازم بود که خدا بگونهای دیگر رفتار کند. یعقوب پسر یک زن خودرایی بود و از موهبت (یا لعنت) داشتن غریزه فرصت طلبی و سنگدلی یک تاجر حقهباز برخوردار بود. خدا از روی حکمت خود اینطور مقرر فرموده بود که هر چند یعقوب از برادرش کوچکتر بود حق نخست زادگی و برکت را دریافت دارد و به این ترتیب حامل وعدهٔ مبتنی بر پیمان الهی گردد (مقایسه شود با ۲۰:۲۸–۱۵)؛ به علاوه خدا مقرر فرموده بود که یعقوب با دختر عموهایش لیه و راحیل ازدواج کند و پدر دوازده پاتریارخ اسرائیل گردد که وعده می بایست به آنها منتقل می شد (مقایسه شود با بابهای ۴۸ و ۴۹).

خدا همچنین از روی حکمت خویش، در مورد یعقوب تصمیم گرفته بود که دیانت حقیقی را در قلب او جای دهد. در نگرش کلی یعقوب به زندگی، خدا جایی نداشت و بنابراین لازم بود که این نگرش تغییر یابد. خدا باید طوری با یعقوب رفتار میکرد که او دست از اتکا بر زیرکی خویش میکشید و به جای آن به خدا اتکا مینمود و همینطور هم باید از فریبکاری قبیحی که برای او خیلی عادی بود، تنفر پیدا می کرد. بنابراین خدا باید طوری با یعقوب رفتار می نمود که او به ضعف و بی فهمی شدید خود پی برد و طوری خرد و شکسته شود که دیگر از دیگران سوءاستفاده نکند. این اتکاء به نفس نادرست یعقوب، یک بار و برای همیشه می بایست از وجود او رخت برمی بست. خدا که همیشه با صبر و حکمت منتظر می ماند تا زمان مناسب فرا برسد، کار یعقوب را به جایی رساند که توانست احساس عجز و ضعف را آن چنان شدید در او بر انگیزد که یعقوب دیگر هیچگاه فراموش نکند که چقدر ضعیف و ناتوان است. ملاحظهٔ قدمهایی که خدا برای این کار برداشت برای ما آموزنده خواهد بود.

اول از همه این که در مدت زمانی متجاوز از بیست سال، خدا اجازه داد یعقوب به فریبکاریهایی بپردازد که نتایج اجتناب ناپذیر آنها گریبانگیرش شد و نتایج تلخی از قبیل عدم اعتماد متقابل، تبدیل دوستی به دشمنی و تنها شدن در زندگی او پدید آورد. نتایج شوم زرنگی یعقوب، لعنت خدا بود که بر این زرنگی نازل شد. هنگامی که یعقوب با حیله گری حق نخست زادگی و برکت را از چنگ عیسو درآورد (۲۹:۲۵–۳۴ و ۲۲:۱–۴۰) طبیعتاً عیسو با او دشمن شد و به این ترتیب یعقوب مجبور شد خانه را به سرعت ترک کند و به نزد دائی خود لابان برود که ثابت نمود مانند یعقوب آدم حقهبازی است. لابان از وضعیت یعقوب سوءاستفاده کرد و یعقوب را طوری فریب داد که هم با دختر دائی زیبا و مورد علاقهاش ازدواج کرد و هم با دختر دیگر لابان که بدترکیب بود و چشمهای ضعیفی داشت و برای لابان پیدا کردن شوهری خوب برای او کار سادهای نبود (۲۵:۲۹–۳۰).

خدا با استفاده از رفتار فریبکارانهٔ لابان با یعقوب، به یعقوب نشان داد که فریفته شدن چه مزهای دارد و برای اینکه یعقوب از روش قبلی زندگی خود دست بردارد، حتماً باید این درس را یاد میگرفت؛ اما هـنوز هـم

یعقوب عادت ناپسند خود را از دست نداده بود. عکس العملی که بلافاصله نشان داد، این بود که در مقام تلافی بر آمد و حیله گرانه چنان ترتیبی داد که جفتگیری گوسفندان لابان کاملاً به نفع خودش و با منفعتی اندک برای لابان انجام گیرد و این خشم لابان را بشدت برافروخت و یعقوب صلاح را در این دید که با خانوادهٔ خود پیش از آنکه لابان درصدد انتقام بر آید عازم کنعان گردد. (۲۵:۳۰–۵۱:۵۱). خدا که تا آن زمان بی آنکه یعقوب را سرزنش کند فریبکاری او را تحمل کرده بود، او را به رفتن ترغیب کرد (۳:۳۱ و ۱۱–۱۳. مقایسه شود با ۲۳:۱–۲ و اب را به رفتن ترغیب کرد (۱۳:۳ و ۲۱–۱۳. مقایسه شود با ۲۵:۱۰–۲ و سفر خود را به اتمام رساند چه خواهد کرد. همینکه یعقوب رفت، لابان به تعقیب او پرداخت و صریحاً گفت که هیچ مایل نیست یعقوب بازگردد (۱۹۰۹).

هنگامی که کاروان یعقوب به سر حدات سرزمین عیسو رسید، وی خطاب به برادرش پیام احتر ام آمیزی فرستاد تا او را از رسیدن خود مطلع سازد. اما پاسخی که به پیغام او داده شد، باعث شد که یعقوب فکر کند عیسو لشکر مسلحی را به جنگ او خواهد فرستاد تا بخاطر برکتی که بیست سال قبل تصاحب کرده بود، از او انتقام بگیرد. در این شرایط یعقوب به کلی خودش را باخت.

و حال زمان آن رسیده بود که خدا مداخله نماید. آن شب، هنگامی که یعقوب، تنها در کنار رودخانهٔ یبوق ایستاده بود، خدا به ملاقات او آمد (۲۴:۳۲–۳۰). اکنون برای یعقوب زمان درماندگی و کشمکش دردناک از نظر روحانی بود که یعقوب احساس کرد این کشمکش جنبهٔ جسمانی هم دارد. یعقوب خدا را گرفته بود و از او برکت می طلبید. یعنی می خواست خدا به او اطمینان بخشد که در این موقعیت بحرانی به او توجه دارد و از او حفاظت می فرماید اما یعقوب آنچه را که در پی اش بود به دست نیاورد. در عوض، بیش از پیش به وضعیت خود پی برد و فهمید که چقدر عاجز و بدون خدا چقدر درمانده است. وی کاملاً تلخی اقدامات غیراخلاقی و خودپسندانهٔ خود را که اکنون عواقب شوم آن دامنگیرش شده بود، احساس میکرد. تا به حال یعقوب اعتماد بیش از اندازهای به خود داشت و معتقد بود که برای رو به رو شدن با هر شر ایطی کاملاً آماده است، اما اکنون عجز و ناتوانی کامل خود را در حل مسایل احساس می نمود به یقین دریافته بود که دیگر هرگز نباید جرأت کند به خودش اتکا نماید و با قدرت خود سرنوشت خویش را رقم زند و دیگر هرگز نباید جرأت کند با اتکاء به زرنگی های خودش زندگی کند.

خدا برای این که این موضوع را کاملاً برای یعقوب روشن بسازد، هنگامی که با یعقوب کشتی میگرفت او را *لنگ* کرد (آیهٔ ۲۵) و ران او را از ناحیهٔ مفصل مصدوم نمود تا نشانی در بدن او باشد که همیشه ضعف روحانی او را به او یادآوری کند و همچنین به وی یادآوری نماید که همیشه نیاز دارد همانطوری که در مابقی عمرش مجبور بود به عصا تکیه کند، به خدا اتکاء نماید.

یعقوب از خودش بیزار شد. برای اولین بار وجودش مالامال از احساس تنفر نسبت به آن نوع زرنگی شده بود که تصور میکرد واجد آن بود. این زرنگی، عیسو را با او دشمن کرده بود و البته انصافاً هم حق با عیسو بود. دشمنی لابان هم از سوی دیگر او را تهدید میکرد و اکنون ظاهراً خدای او هم دیگر مایل نبود او را برکت بدهد. کسی که یعقوب با او کشتی میگرفت، گفت: «مرا رها کن...». به نظر میرسید که خدا قصد داشت او را ترک گوید؛ اما یعقوب محکم او را گرفته بود و میگفت: «تا مرا برکت ندهی تو را رها نکنم» (آیهٔ ۲۶).

و سرانجام خدا او را برکت داد زیرا یعقوب اکنون ضعیف و درمانده و آنقدر متواضع و به خدا متکی شده بود که خدا او را برکت دهد. مزمور نویس میفرماید: «توانایی مرا در راه ناتوان ساخت» (مزمور ۲۳:۱۰۲) و این همان کاری بود که خدا با یعقوب کرد.

هنگامی که خدا کار خود را با یعقوب به اتمام رسانید، ذرهای از آن اتکاء به نفس نادرست در یعقوب باقی نمانده بود. ماهیت «مجاهده» یعقوب با خدا (آیهٔ ۲۸) بطور ساده این بود که در حالی که یعقوب خدا را گرفته بود، خدا او را تضعیف میکرد و خرد می نمود و روح تسلیم در او پدید می آورد. به علاوه یعقوب به اندازه ای به برکت یافتن از خدا تمایل داشت که در تمام مدتی که بطرزی دردناک درس فروتنی را می آموخت، به خدا چسبید تا این که بقدری در برابر خدا فروتن شد که خدا حاضر شد کلام تسلی بخش خود را به او بفرماید و به وی اطمینان بخشد که دیگر لزومی ندارد از عیسو بترسد.

درست است که یعقوب یک شبه قدیس بزرگی نشد.زیرا می بینیم که روز بعد با عیسو چندان صادقانه رفتار نکرد (۱۴:۳۳–۱۷). اما در اصل، خدا در مبارزهٔ خود با یعقوب به پیروزی قطعی و نهایی دست یافت زیرا یعقوب لنگ درس فروتنی و خرد شدن را آموخته و حکمت خداکار خودش راکرده بود.

یک مثال دیگر از کتاب پیدایش ذکر میکنیم؛ این بار مثال ما یوسف است. برادران یوسف جوان، او را فروختند و به این ترتیب در مصر برده گردید و در آنجا در نتیجهٔ تهمتهایی که زن کینه توز فوطیفار به او زد، زندانی شد، هر چند بعداً شخص معروفی شد. خدا که با حکمت خویش چنین برنامهای را طرح کرده بود، چه هدفی داشت؟ تا جایی که به خود یوسف مربوط می شود، پاسخ این سؤال در مزمور ۱۹:۱۰۵ داده شده است: «کلام خداوند او را امتحان نمود.»

یوسف امتحان می شد و پاک و کامل می گردید. در زمان بردگی اش و نیز موقعی که در زندان بود، یاد می گرفت که به خدا متکی باشد، در شرایط ناامید کننده شاد و نیکوکار باشد و صبورانه برای خدا انتظار کشد. خدا غالباً برای این که این درسها را به ما بیاموزد از دشواری هایی که یکی پس از دیگری به وجود می آیند، استفاده می کند. یوسف برای آن که نشان دهد رفتار خدا با او چه تأثیری بر سرنوشت کل قوم خدا داشت هنگامی که هویت خود را برای برادران سردرگم و حیرانش افشاء نمود، چنین گفت: «خدا مرا پیش روی شما فرستاد تا برای شما بقیتی در زمین نگاه دارد و شما را به نجاتی عظیم احیا کند و الان شما مرا اینجا نفرستادید بلکه خدا...» (۸۰:۲۵–۸).

شناخت یوسف از خدا به اندازهٔ گذشت و نیکوکاریش زیاد بود. یکبار دیگر، ملاحظه میکنیم که حکمت خدا، رویدادهای زندگی انسان را طوری در کنار هم قرار میدهد که دو هدف تحقق یابد؛ یعنی فرد مورد نظر شخصاً پاک شود و از طرف دیگر وظیفه و خدمتی را که برای او تعیین شده است و به زندگی قوم خدا مربوط میگردد، به انجام رساند.در زندگی یوسف، ابراهیم و یعقوب مشاهده میکنیم که این اهداف الهی بطرزی پیروزمندانه تحقق می یابند.

### آزمایشهای گیج کنندهای که در زندگی ما پیش می آیند

این مطالب نوشته شدهاند تا ما از آنها درس بگیریم؛ زیرا همان حکمتی که مسیر زندگی مقدسین خدا را در روزگار کتاب مقدس تعیین نمود، همان هم امروز مسیر زندگی مسیحیان را تعیین میکند. بنابراین، امروز اگر اتفاقاتی غیر منتظره، ناراحت کننده و مأیوس کننده در زندگی ما روی می دهد، نباید چندان هم یکه بخوریم. مفهوم این اتفاقات چیست؟ پاسخ این سؤال بطور ساده عبارت است از این که خدا با حکمت خود قصد دارد از ما شخصی بسازد که هنوز نشده ایم و مطابق همین هدف هم عمل می فرماید.

شاید خدا قصد دارد بردباری، نیک سیرتی، شفقت، فروتنی یا ملایمت ما را افزونتر سازد و برای این منظور ما را در شر ایطی دشوار که عمداً تعیین فرموده است قرار میدهد و ما را وامیدارد تا بیش از گذشته مطابق این فضایل زندگی کنیم. شاید هم خدا می خواهد درسهای تازهای

دربارهٔ انکار نفس و خرد شدن به ما یاد بدهد. شاید هم مایل است مارا از خودپسندی یا دید غیرواقع بینانه و یا اشکال مخفی غرور و خود بینی آزاد سازد. همچنین ممکن است هدف او این باشد که ما را به خودش نزدیکتر نماید تا مشارکتی زنده با او داشته باشیم؛ زیرا همانگونه که تمام مقدسین میدانند خیلی وقتها علت رنج کشیدن ما همین است زیرا مشارکت ما با پدر و پسر زمانی در زنده ترین و شیرین ترین حالت خود و نیز خوشی و شادی مسیحی ما در عالی ترین حد خود است که صلیب سنگین تر از همیشه باشد (ساموئل راترفور د را به خاطر آورید!<sup>(۱)</sup>). امکان این هم وجود دارد که خدا ما را برای خدماتی آماده می سازد که در حال

بولس قسمتی از علت مشقات و سختی هایی را که تحمل می کرد در این واقعیت دید که خدا «ما را در هر تنگی ما تسلی می دهد تا ما بتوانیم دیگران را در هر مصیبتی که باشند تسلی نماییم به آن تسلی که خود از خدا یافته ایم» (دوم قرنتیان ۴:۱). حتی خداوند ما عیسی هم «به مصیبت هایی که کشید، اطاعت را آموخت» (عبر انیان ۵:۸) و به این مصیبت هایی که کشید، اطاعت را آموخت» (عبر انیان ۵:۸) و به این فشار قرار می گیرند همدردی کند و به آنها کمک نماید (عبر انیان ۵:۸–۹). این به این معنی است که از یک طرف مسیح قادر است از ما پشتیبانی کند زیاده از حد نصرت یابیم و از طرف دیگر نباید تعجب کنیم که مسیح ما را فرا می خواند تا در اثر قدمهای وی رفتار نماییم و برای خدمت به دیگران با تجربیات دردناکی روبرو شویم که فکر می کنیم به ناحق گرفتار آنها شده ایم. «او راه را می داند»، اگر چه ما اکنون از این راه بی خبریم.

۱ـ واعظ و متاله مشهور اسکاتلندی که در قرن هفدهم میزیست و بـه سـبب مخالفت و مقاومت صریحش با آنچه که آن را انحرافاتی در کلیسای عصر خود میدانست، تحت آزار و تعقیب قرار گرفت و مدتها در تبعید میزیست.مترجم ممکن است از اتفاقاتی که برایمان میافتد گیج و حیران شویم؛ اما خدا در برخورد با مسایل ما دقیقاً میداند که چه میکند و در پی چه هدفی است. همیشه و در همه چیز او داناست. حکمت خدارا حتی اگر در طول حیات خود مشاهده نکنیم در زندگی پس از مرگ مشاهده خواهیم نمود. (ایوب که اکنون در آسمان است میداند که به چه علت متحمل مشقات گردید، هر چند در طول حیات خود این موضوع را نفهمید). در این میان، ما نباید به حکمت خدا حتی زمانی که ما را در تاریکی میگذارد، شک کنیم.

اما وقتی در حال حاضر نمی توانیم مقصود خدارا بفهمیم چگونه باید با این شرایط گیج کننده و دشوار برخورد کنیم؟ قدم اول برای برخورد صحیح با چنین شرایطی این است که آن را از جانب خدا بدانیم و از خود بپرسیم که انجیل خدا از ما می خواهد در برابر این شرایط و نیز در این شرایط، چه عکس العملی از خود نشان بدهیم. قدم دوم این است که بطور مخصوص دربارهٔ آنها،در دعا روی خداوند را بطلبیم.

اگر این دو قدم را برداریم، در سختیها، نسبت به هدف خدا در جهل مطلق نخواهیم بود و همیشه خواهیم توانست حداقل به همان اندازه هدف خدا را مشاهده نماییم که پولس در خاری که در جسمش وجود داشت،هدف خدا را مشاهده نمود (کاری نداریم که این خار چه بود). پولس میگوید که این خار مانند «فرشتهٔ شیطان» او را وسوسه میکرد تا دربارهٔ خدا افکار نادرستی به ذهن خود راه دهد ولی پولس در برابر این وسوسه مقاومت نمود و سه بار در دعا روی مسیح را طلبید و از او «فیض من تو را کافی است زیرا که قوت من در ضعف کامل میگردد.» پولس به این ترتیب یکی از دلایلی را که چرا می بایست به این شکل رنج بخشد فهمید. دریافت که این رنج کشیدن باعث می شد تافروتن بماند «تا آنکه از زیادتی مکاشفات زیاده سرافرازی» نکند. این طرز فکر و کلام

مسیح برای او کافی بود و دیگر موضوع را دنبال نکرد. طرز برخورد نهایی پولس با موضوع فوق چنین بود: «پس بشادی بسیار از ضعفهای خود بیشتر فخر خواهم نمود تا قوت مسیح در من ساکن شود» (دوم قرنتیان ۲:۱۲–۹).

این طرز برخورد پولس سرمشقی است برای ما. زحماتی که فرد مسیحی متحمل می گردد چه او را برای خدمت در آینده آماده کنند و چه نکنند، حداقل همان هدفی را خواهند داشت که خار در جسم پولس داشت. یعنی می توان گفت زحماتی که در آنها قرار گرفته ایم ما را فرو تن می سازند و فرو تن نگاه می دارند و فرصت تازه ای در اختیار ما قرار می دهند تا قدرت مسیح را در زندگی محدود خود جلوه گر سازیم. آیا لازم است بیش از این دربارهٔ زحمات خود بدانیم؟ آیا این موضوع، خودش ما را در مورد وجود حکمت خدا در زحماتمان قانع نمی سازد؟ پولس به محض این که متوجه شد مشکلی که دارد از جانب خداست و او را قادر می سازد تا مسیح را جلال بدهد، پذیرفت که خدا حکیمانه آنرا مقرر فرموده است و مسرور و شادمان گردید. خدا به ما فیض اعطا فرماید تا ما هم در تمام مشکلاتمان به همین نحو عمل کنیم.

فصل دهم

# حکمت خدا و حکمت ما

وقتی متألهان قدیمی که پیرو الهیات اصلاح شده بودند دربارهٔ صفات خدا سخن میگفتند، آنها را به این دو گروه تقسیم میکردند: صفات غیرقابل انتقال<sup>(۱)</sup> و صفات قابل انتقال.<sup>(۲)</sup>

متألهان فوق، در گروه اول صفاتی را قرار می دادند که بر متعالی بودن خدا تأکید می نمایند و نشان می دهند که او تا چه اندازه با مخلوقات خود فرق دارد. این گروه از صفات معمولاً عبارت بودند از استقلال خدا (یعنی قائم به ذات بودن و بی نیازی خدا)؛ تغییر ناپذیری خدا (یعنی این که هیچگونه تغییری در خداراه ندارد و همین امر باعث می شود تا خدا عملکردی یکپارچه داشته باشد)؛نامحدود بودن خدا (یعنی او در زمان و مکان محدود نمی شود، و به عبارتی ازلی و ابدی و دارای حضور مطلق است) و بسیط بودن خدا (یعنی در او عناصر متضاد وجود ندارد و بنابراین بر خلاف ما، او تحت تأثیر افکار و تمایلات متفاوت مجبور نمی شود می نامیدند زیرا فقط خاص خدا هستند و انسان از این جهت که انسان می نامیدند زیرا فقط خاص خدا هستند و انسان از این جهت که انسان است و نه خدا در داشتن این صفات با خدا شریک نیست و نمی تواند که شریک باشد.

متألهان، در گروه دوم آن دسته از صفات خدا را در کنار هم قرار میدادند که عبارتند از روح بودن، آزاد بودن و قدرت مطلق خدا و در کنار

Incommunicable \_1

حكمت خدا و حكمت ما

این صفات همهٔ صفات اخلاقی او را قرار میدادند که عبارتند از: نیکویی، ر استی، قدوسیت، عدالت و سایر صفات اخلاقی خدا. اما مبنای این تقسیم بندی چه بود؟ این بود که میگفتند وقتی خدا انسان را خلق کرد صفاتی نظیر تمام صفات فوق را به او *انتقال* داد. منظور کتاب مقدس هنگامی که می فرماید خدا انسان را به صورت خود آفرید، همین است (پیدایش ۲۰:۱ – ۲۷) یعنی خدا انسان را به صورت موجودی صاحب روح و آزاد آفرید که دارای اخلاق و مسئولیت در قبال موجودی صاحب روح و آزاد آفرید که دارای اخلاق و مسئولیت در قبال اعمال خود بود و قدرت انتخاب و عمل داشت. او می توانست با خدا ارتباط داشته باشد و به او پاسخ گوید و ذاتاً نیکو، صادق، مقدس و درستکار بود (مقایسه شود با جامعه ۲۹:۷). خلاصه این که انسان به صورت موجودی خداپرست خلق شد.

صفات اخلاقی انسان که وجودشان مدیون وجود صورت خدا در انسان بود، در موقع سقوط انسان از بین رفت. صورت خدا بطور کلی در تمام انسانها تباه شده است زیرا تمام انسانها به نحوی در دام بیخدایی گرفتار شدهاند. اما کتابمقدس میفرماید که خدا در حال حاضر برای تحقق نقشهای که برای رهایی انسان تدارک دیده است در ایمانداران فعالیت میکند تا صورت تباه شدهٔ خود را در آنان، باز آفریند و برای این کار این صفات را دوباره به آنها منتقل میسازد. مقصود کتابمقدس هنگامی که میفرماید مسیحان به صورت مسیح (دوم قرنتیان ۱۸:۳) و خدا (کولسیان ۲۰:۳) تازه میشوند، همین است.

متألهان حکمت را در ردیف این صفات قابل انتقال قرار دادهاند. از آنجا که خدا ذاتاً حکیم است، حکمت را به مخلوقاتش منتقل می سازد.

کتاب مقدس مطالب زیادی دربارهٔ عطای آسمانی حکمت بیان می فرماید. نُه فصل اول کتاب امثال سلیمان، از جمله قسمتهای بی نظیر کتاب مقدس در این مورد است که پیوسته تشویق میکند برای به دست آوردن عطای حکمت بکوشیم. «خوشا به حال کسی که حکمت را پیدا کند و شخصی که فطانت را تحصیل نماید... جمیع نفایس تو با آن برابر نتواند کرد... حکمت کامل و تمیز را نگاهدار. پس برای جان تو حیات است» (امثال ۷:۴ و ۱۳). در امثال به حکمت شخصیت داده می شود و به این ترتیب حکمت می تواند خودش حرف بزند و بگوید: «خوشا به حال کسی که مرا بشنود و هر روز نزد درهای من دیده بانی کند و باهوهای دروازه های مرا محافظت نماید. زیرا هر که مرا یابد حیات را تحصیل کند و رضامندی خداوند را حاصل نماید و اما کسی که مرا خطا کند به جان خود ضرر رساند و هر که مرا دشمن دارد موت را دوست دارد» (امثال ۲۴۰۸–۳۲).

به عنوان ميزبان، حكمت از كساني كه به آن نياز دارند دعوت ميكند تا در ضیافت او شرکت نمایند. «هر که جاهل باشد به اینجا بیاید» (امثال ۴:۹). در کل این قسمت از کتاب امثال تأکید می شود که خدا حاضر است حکمت را ببخشد اما این موضوع به این صورت تصویر شده است که حکمت حاضر است خودش را به هر کس که طالب آن است و قدمهای لازم برای تحصیل آن را برمیدارد، ببخشد. در این مورد تأکید مشابهی در عهد جديد وجود دارد. از مسيحيان خواسته مي شود كه حكمت داشته باشند. «پس باخبر باشید که چگونه به دقت رفتار نمایید نه چون جاهلان بلکه چون حکیمان... بی فهم مباشید بلکه بفهمید که ارادهٔ خداوند چیست» (افسسیان ۱۵:۵-۱۷)؛ «پیش اهل خارج به حکمت رفتار کنید» (كولسيان ۵:۴). مشاهده ميكنيم كه دعا باعث مي شود تا اين حكمت به مسیحیان داده شود. «باز نمی ایستیم از دعا کردن برای شما و مسئلت نمودن تا از کمال معرفت ارادهٔ او در هر حکمت و فهم روحانی پر شوید» (کولسیان ۹:۱). و یعقوب هم از جانب خدا وعده می دهد: «اگر از شما کسی محتاج به حکمت باشد سؤال بکند از خدا...و به او داده خواهد شد» (يعقوب ٥:١).

حکمت را کجا می توان یافت؟ انسان چه قدمهایی را باید بردارد تا این

حكمت خدا و حكمت ما

عطارا به دست آورد؟ مطابق کتابمقدس برای به دست آوردن این عطا دو شرط وجود دارد.

شرط اول این است که باید یاد بگیریم به خدا *احترام بگذاریم.* «ترس خداوند ابتدای حکمت است» (مزمور ۱۰:۱۰۱؛ امثال ۱۰:۹ مقایسه شود با ایوب ۲۸:۲۸، امثال ۷:۱ و ۳۳:۱۵). تا زمانی که فروتن و تعلیم پذیر نشویم و با احترامی عمیق به قدوسیت و اقتدار خدا («خدای عظیم و مهیب»، نحمیا ۵:۱ مقایسه شود با ۱۴:۴ و ۳:۲۹؛ تثنیه ۲۱۰۷ و ۱۷:۱۰. مزمور ۹۹:۳ و ارمیا ۵:۱۱:۲۰) در حضور خدا نایستیم و به کوچکی خود معترف نباشیم و از اتکا به افکار خویش دست نشوییم و مایل نباشیم که فکرمان زیر و رو شود، از حکمت الهی برخوردار نخواهیم شد.

جای تأسف است که بسیاری از مسیحیان در سراسر زنـدگی خود بقدری طرز فکرشان پر از غرور و تکبر است که هرگز از خـدا حکـمت دریافت نمیکنند. بی جهت نیست که کتابمقدس میفرماید: «حکمت با متواضعان است» (امثال ۲:۱۱).

شرط دوم برای برخورداری از حکمت الهی این است که باید یاد بگیریم کلام خدا را دریافت نماییم. حکمت الهی فقط و فقط در زندگی کسانی موجب تحول میگردد که مطابق مکاشفهٔ الهی عمل مینمایند. مزمورنویس اظهار میدارد، *الوامر تو* مرا از دشمنانم حکیمتر ساخته است. از جمیع معلمان خود فهیمتر شدهام». علت این تحولات چیست؟ «زیرا که شهادات تو تفکر من است» (مزمور ۱۹۹:۸۹–۹۹).

پولس كولسيان را اينطور نصيحت مىفرمايد: «كلام مسيح در شما به دولتمندى و به كمال حكمت ساكن بشود» (كولسيان ١۶:٣). اما ماكه در قرن بيستم زندگى مىكنيم بايد چكار كنيم تا كلام مسيح در ما ساكن بشود؟ بايد مجذوب كلام خدا شويم؛ يعنى همان كلامى كه پولس وقتى هنوز فقط عهدعتيق وجود داشت چون هنوز عهدجديد بوجود نيامده بود دربارهٔ آن به تيموتائوس فرمود: «مىتواند تو را حكمت آموزد براى ·نجات بوسیلهٔ ایمانی که بر مسیح عیسی است» و میتواند ما را «بجهت هر عمل نیکو آر استه» بسازد (دوم تیموتائوس ۱۵:۳–۱۷).

باز هم جای تأسف است که امروزه عدهٔ زیادی که خود را متعلق به مسیح میدانند هرگز حکمت نمی آموزند چرا که بطرزی شایسته و مناسب کلام مکتوب خدارا مورد مطالعه قرار نمی دهند. در کتاب دعای کرانمر (که تمام انگلیکن ها باید از آن پیروی کنند) قرائتهای کتاب مقدس طوری تنظیم شده است که باعث می شود در عرض سال، شخص یک بار عهدعتیق و دوبار عهد جدید را مطالعه نماید. ویلیام گاج که جزو پیوریتن ها یا به عبارتی پاکدینان بود بطور منظم هر روز پانزده باب از کلام خدا را مطالعه می کرد. مرحوم اسقف هاموند عادت داشت که هر یکربع، یک مرتبه کتاب مقدس را باز کند و هر جا را که باز می شد مطالعه نماید. آیا به خاطر می آورید که آخرین باری که شما چنین کاری روزنامه می کنید، به مطالعهٔ کتاب مقدس اختصاص می دهید؟ برخی از ما پقدر نادان هستیم! تمام عمر خود هم نادان باقی می مانیم چون برای برخورداری از حکمت که عطای رایگان خداست زحمتی به خود راه نمی دهیم.

### حکمت چه چیزی نیست

اما حکمت چیست؟ بر روی شخص چه تأثیری دارد؟

اینجاست که عدهٔ زیادی مرتکب اشتباه میشوند. از طریق مثالی ماهیت این اشتباه را روشن میسازیم.

اگر در انتهای یکی از سکوهای ایستگاه قطار شهر یورک ایستاده باشیم می توانیم قطارها را که مدام در حال حرکت هستند مشاهده نماییم و اگر هم به قطار و راه آهن علاقهمند باشیم از دیدن این صحنه بشدت به هیجان خواهیم آمد ولی به این ترتیب فقط به دید کلی و غیر دقیقی از

حکمت خدا و حکمت ما

برنامهٔ کلی حرکت قطارها دست خواهیم یافت. (یعنی شاهد اجرای برنامهای خواهیم بود که در جدول زمانبندی حرکت قطارها تعیین شده است و زمان حرکت قطارها را به صورت دقیقه به دقیقه نشان میدهد).

با این همه، اگر از این امتیاز برخوردار شویم که یکی از مسئولان ذی ربط ما را به ساختمان با شکوه کنترل حرکت قطارها ببرد که پر از مدارات الکتریکی است و بین ایستگاه شمارهٔ ۷ و شمارهٔ ۸ قرار دارد، بر روی بلندترین دیوار آنجا نموداری را مشاهده خواهیم نمود که مسیر کامل حرکت قطارها را تا فاصلهٔ پنج مایلی دو سوی ایستگاه نشان می دهد و بر روی آن چر اغهای کوچکی دیده می شود که متغیر یا ثابت هستند و مسیر حرکت قطارها را تا فاصلهٔ پنج مایلی دو سوی ایستگاه نشان می دهد و بر بروی آن چر اغهای کوچکی دیده می شود که متغیر یا ثابت هستند و مسیر مرکت قطارهای مختلف را نشان می دهند و باعث می شوند که متصدی علائم، با یک نگاه بطور دقیق بداند که هر قطاری در چه محلی قرار دارد. به این ترتیب می توانیم کل وضعیت را از دید کسانی مشاهده نماییم که آنرا کنترل می کنند. با دیدن این نمودار متوجه خواهیم شد که چرا این قطار باید متوقف می شد و آن یکی از مسیر عادی خود خارج شد و چرا فلان قطار موقتاً در ایستگاه فرعی توقف نمود. به این ترتیب به محض این که وضعیت را بطور کامل دیدیم به پاسخ تمام سؤالاتی که در مورد

حال اشتباهی که عمومیت دارد این است که تصور می شود، مثال فوق تعبیری است از کاری که خدا با عطا کردن حکمت به شخص انجام می دهد. به عبارتی مردم تصور می کنند وقتی خدا به کسی حکمت عطا می کند این شخص بوسیلهٔ بینش عمیقی متوجه می شود اتفاقاتی که بوقوع پیوسته اند از نظر تدبیر الهی دارای چه مفهوم و هدفی هستند و به علاوه وی به علت اعمال خدا پی می برد و از هدف بعدی خدا آگاه می شود. مردم فکر می کنند که اگر واقعاً مشارکت صمیمانه ای با خدا داشته باشند، خدا به آنها به وفور حکمت می خشد و به این ترتیب در وضعیتی قرار می گیرند که مانند قرار گرفتن در اتاق کنترل حرکت قطارهاست و این امر باعث می شود تا بتوانند هدف واقعی تمام اتفاقاتی را که برای آنها می افتد تشخیص بدهند و همیشه برای آنها روشن خواهد بود که چگونه خدا همه چیز را برای خیریت ایشان به کار می برد. این افراد وقت زیادی را صرف تفکر در مورد تدبیر الهی می نمایند و فکر خود را به این مشغول می کنند که چرا خدا اجازه داد فلان و بهمان اتفاق به وقوع بپیوندد و آیا اتفاق مورد نظر را باید علامتی دانست که نشان می دهد فلان کار را نباید انجام داد و باید به سراغ کار دیگری رفت یا باید دید از این اتفاق چگونه می توان نتیجه گیری کرد. اگر هم این موضوعات آنها را گیج بکند، این را به حساب روحانی نبودن خود می گذارند.

مسیحیانی که دچار افسردگی جسمانی، ذهنی یا روحانی هستند (توجه داشته باشید که اینها سه چیز متمایز هستند!) ممکن است براثر این تفحص بیهوده تقریباً سلامت روانی خود را از دست بدهند. این تفحص و کندوکاو واقعاً عبث و بی حاصل است. در این مورد اشتباه نکنید. درست است که وقتی به کار بردن اصول صحیح هدایت خدا را کسب میکنیم، خدا خودش هم به موقع از طریق تدابیر غیرمعمول این هدایت الهی را برای ما تأیید می فرماید؛ یعنی از طریق تدابیری که ما بلافاصله می فهمیم نشانه تأیید الهی هستند. اما این موضوع کاملاً فرق مخفی خدا مشاهده نماییم. با کمی دقت متوجه می شویم که عطای حکمت نه فقط شامل قدرت برای انجام چنین کاری نیست بلکه در واقع بر این فرض مسلم قرار گرفته است که ما از ناتوانی خود در این مورد آگاهیم.

### لازم است واقع بين باشيم

باز هم سؤال میکنیم منظور از ایـن کـه خـدا بـه مـا حکـمت عطا میفرماید چیست؟ این عطا چگونه است؟

حکمت خدا و حکمت ما

اجازه بدهید باز هم مثالی از رانندگی بزنم. این بار موضوع مورد نظر را میخواهم به یادگیری رانندگی تشبیه نمایم. آنچه در رانندگی مهم است عبارتست از سرعت و عکسالعمل مناسب و قضاوت صحیح از وضعیتی که در آن قرار میگیریم. وقتی راه باریک یا پیچ تند میشود، نمی گوییم چرا باید اینطور میشد یا وانت چرا در آن سمت پارک شده است و یا رانندهٔ اتومبیل مقابل چرا اینقدر مایل است زودتر به مقصد برسد. موقع رانندگی سعی میکنیم در شرایطی که عملاً در آن قرار میگیریم عمل صحیح را تشخیص بدهیم و به انجام برسانیم. تأثیر حکمت الهی این است که من و شما را قادر میگرداند در شرایطی که عملاً هر روز در زندگی ما پیش میآید مثل رانندگی عمل صحیح را

برای اینکه خوب رانندگی کنیم لازم است به دقت به جلو نگاه کنیم و از أنچه ميگذرد دقيقاً أكاه باشيم. بايد اين حقيقت تلخ را پذيرفت كه اگر میخواهیم خردمندانه زندگی کنیم باید به زندگی آنطوری که هست، با روشن بيني و واقع بيني بنگريم. حکمت اينگونه نيست که تصورات واهي تسلى بخشي به ما بدهد يا مارا دچار احساسات كاذبي گرداند و يا این که عینک خوش بینی به چشم ما بزند. بسیاری از ما در یک دنیای رویایی زندگی میکنیم و غرق در خیالات خود هستیم. به ایـن تـرتیب هرگز دنیا و زندگی در آن را آنطور که واقعاً هست نمی بینیم. این غیرواقع بین بودن که ریشهای عمیق در وجود ما دارد و زادهٔ گناه است یکی از دلایل این امر است که چرا تا این اندازه بهرهٔ ما از حکمت اندک است و چرا کسانی هم که در بین ما بیش از همه از عقاید صحیح مسیحی برخوردار هستند بهرهای اندک از حکمت دارند. تعلیم صحیح به تنهایی نمي تواند ما را از اين عدم واقع بيني آزاد سازد. با اين همه در كتاب مقدس کتابی وجود دارد که مخصوصاً برای این نوشته شده است تا ما را افراد واقع بيني سازد. مقصود كتاب جامعه است. لازم است به پيام اين كتاب

بیش از گذشته توجه نماییم. اجازه بفرمایید نگاهی به پیام ایـن کـتاب بیندازیم.

## کتاب جامعه به ما چه چیزی می آموزد

«جامعه» (معادل یونانی عنوان عبری Qoheleth) بطور ساده به معنی «واعظ» است و کتاب جامعه موعظهای است که موضوع آن «باطل اباطیل...است» (۲:۱؛ ۲:۱۲) و به شرح این موضوع می پردازد (بابهای ۱ تا ۱۰) و کاربرد عملی آن را در زندگی بررسی می کند. (باب ۱۱–۲۰:۷) نویسنده قسمت اعظم موعظهٔ خود را به بیان شرح حالش اختصاص می دهد. dot اعلام موعظهٔ خود را به بیان شرح حالش اختصاص می دهد. dot یا واعظ خودش را «پسر داود که در اورشلیم پادشاه بود» معرفی می کند (۱:۱). این مقدمه چه به این معنی باشد که این واعظ خود سلیمان بوده است و چه به این معنی باشد که به قول مفسران محافظه کاری چون هینگستین برگ و ای. جی. یانگ، این واعظ حرف نودش را از زبان سلیمان گفته باشد، تأثیری به حال ما ندارد. این موعظه بطور قطع موعظهٔ سلیمان است زیرا درسهایی به ما می آموزد که فقط سلیمان فرصت استثنایی یادگرفتن آنها را داشت.

«باطل اباطیل جامعه می گوید، باطل اباطیل، همه چیز باطل است» (۲:۱). واعظ یا جامعه با چه روحیه و چه مقصودی این موضوع را پیش میکشد؟ آیا این سخن اعتراف شخص منفی باف ناامیدی است یعنی شخصی که به گفتهٔ ای. جی. الیوت پیر مردی است خودپسند و بی عاطفه که تجربیات بسیاری اندوخته و در پایان تنها چیزی که برای او باقی مانده یأس و ناامیدی شدید است و اکنون سعی میکند احساس خودش را در مورد بی ارزشی و زشتی زندگی به ما هم منتقل نماید؟ آیا واعظ در مقام یک مبشر سخن می گوید و قصد دارد به بی ایمانان بفهماند که «در زیر آفتاب» جدا از خدا، دست یافتن به سعادت امری است محال؟ هیچیک از اینها پاسخ سؤال ما نیست، هر چند که پاسخ دوم به

حكمت خدا و حكمت ما

اندازهٔ اولی دور از حقیقت نیست.

نویسندهٔ کتاب جامعه به عنوان معلمی پخته سخن می گوید و ثمرات تجربیات شخصی طولانی و تأملاتش را به شاگرد جوانی انتقال می دهد (۱۱:۹؛ ۱۲:۱ و ۱۲). می خواهد این ایماندار جوان را به مسأله حکمت حقیقی ر اهنمایی کند و او را از ارتکاب اشتباهی که در مثال مربوط به اتاق کنترل یورک شرح دادیم، باز دارد. ظاهراً این مرد جوان مانند بسیاری دیگر قصد داشت حکمت را با دانش وسیع یکی بداند و تصور می کرد انسان حکمت را فقط از راه مطالعهٔ جدی و مستمر کسب می کند مرد انسان حکمت را فقط از راه مطالعهٔ جدی و مستمر کسب می کند بیرش چیست. آنچه جامعه می خواهد به او نشان بدهد این است که حکمت به او خواهد گفت که علت اعمال مختلف خدا در جریان عادی تدبیرش چیست. آنچه جامعه می خواهد به او نشان بدهد این است که پایههای واقعی حکمت عبارتند از تصدیق صادقانهٔ این امر که جریان اتفاقات این جهان پیچیده است و ما از توضیح علت بسیاری از آنها کاملاً ناتوانیم و در بیشتر اتفاقاتی که «در زیر آفتاب» روی می دهد به هیچ وجه نشانی از این نمی بینیم که خدا آنها را از روی اصول عقلی و اخلاقی نرتیب داده باشد.

همانطور که از متن موعظه برمی آید، این موعظه درواقع به ما هشدار می دهد تا در مورد نحوهٔ کسب فهم و ادراک دیدگاه اشتباهی نداشته باشیم زیرا نشان می دهد که اگر تلاش برای کسب حکمت صادقانه و واقع بینانه دنبال شود به نتیجهای ناخوشایند ختم می گردد. می توانیم پیام این موعظه را به شکل زیر تقسیم بندی نماییم:

(واعظ میگوید) به دنیایی که در آن زندگی میکنیم نگاه کنید. عینکهای خوش بینی را بردارید چشمهای خود را خوب باز کنید و با دقت، مدتی طولانی به این دنیا نگاه کنید. چه می بینید؟ مشاهده میکنید که زمینهٔ حیات از طریق چر خههای مکرر در طبیعت به وجود می آید (۴:۱-۷). می بینید که حالت این دنیا را زمانها و شرایطی که از تسلط ما

خارج هستند، پدید آوردهاند (۲:۳–۸؛ ۱۱:۹–۱۲). می بینید مرگ دیریا زود به سراغ هر کس می آید اما خبر نمی دهد و فرقی نمی کند که طرف مستحق آن باشد یا نه (۱۵:۷؛ ۸:۸). انسانها مانند حیوانات (۱۹:۳–۲۰)، نيکوکاران مانند بدکاران و خردمندان هم مانند جاهلان مي ميرند (۱۴:۲، ۱۶ ۲:۹ ۲:۹). مشاهده مینمایید که شرارت بطرزی مهارناپذیر در حال ازدیاد است (۱۶:۳؛ ۱:۲؛ ۸:۵؛ ۱۱:۸؛ ۳:۹).فرد شریر کار و باری پر رونق دارد اما شخص نیکو اینطور نیست (۱۴:۸). با مشاهدهٔ این امور متوجه می شوید که خدا جریان امور را بطرز اسرار آمیزی تعیین فرموده است و هر قدر بیشتر سعی میکنید علت عمل خدا را درک کنید بیشتر از عجز خود در این مورد آگاه می شوید. (۱۱:۳؛ ۱۳:۷–۱۴؛ ۱۷:۸؛ ۵:۱۱). هر قدر که بیشتر سعی میکنید تا هدف الهی را در جریان تدبیر حاکم بر وقايع درک نماييد با مشاهده اينکه هـمه چيز ظاهراً بيهدف است نگرانتر و آشفتهتر میگردید و به این ترتیب بیشتر وسوسه میشوید نتیجه بگیرید که زندگی واقعاً همانطور که بنظر میرسد عاری از معنا و مفهوم است.

اما اگر اینطور نتیجه گیری کنید که هیچ حساب و کتاب و منطقی بر امور جهان حاکم نیست در این صورت انواع مختلف کوشش هایی که به منظور تعلیم دادن صورت می گیرد چه فایده ای یا ارزش، دستاورد، معنی و هدفی، می توانند داشته باشند؟ (۲۰۱۱، ۲۲؛ ۲۰۱۳، ۲۵؟). اگر زندگی بی معنی است پس بی ارزش هم هست. در این صورت چه فایده ای دارد که تلاش کنید وسایل جدید اختراع نمایید یا بکوشید تا کسب و کاری داشته باشید و پول دربیاورید و یا حتی چه فایده ای دارد که دنبال حکمت باشید زیرا هیچکدام از اینها ظاهراً فایده ای برای شما ندارند (۲۰: ۱۹-۲، ۲۰ (۲۰: ۱۱:). بلکه فقط باعث می شوند دیگران به شما حسادت کنند (۲:۴). بعلاوه هیچیک از اینها را نمی توانید با خود به دنیای دیگر ببرید (۲:۲–۲۱؛ ۲۰:۸؛ ۵: ۵۱–۱۶). وانگهی ممکن است

حکمت خدا و حکمت ما

ماترک شما را بعد از مرگتان بطرزی نادرست به کار ببرند (۱۹:۲). پس فایدهٔ رنج کشیدن و عرق ریختن چیست؟ آیا نباید در مورد همهٔ کارهای ما چنین قضاوت شود که «همهٔ آنها بطالت (پوچ و ناامید کننده) و در پی باد زحمت کشیدن است؟» (۱۴:۱) به عبارتی آیا نمی توان گفت که این کارها فی نفسه نه مهم هستند و نه ارزشی دارند؟

این است آن نتیجهٔ ناخوشایندی که واعظ از آن سخن می گوید و این همان نتیجهای است که توقعات خوش بینانهٔ ما مبنی بر درک هدف الهی در همهٔ امور، ما را نهایتاً به طرف آن سوق خواهد داد (مقایسه شود با ۱۰۷۱–۱۸). البته واعظ حق هم دارد زیرا دنیایی که ما در آن زندگی می کنیم درواقع همان جایی است که واعظ دربارهٔ آن توضیح می دهد. خدایی که این دنیا را اداره می نماید خودش را پنهان کرده است. بندرت می شود و بندرت بنظر می ساید فاز روی تدبیری نیک خواهانه اداره می شود و بندرت بنظر می سد قدرتی که جهان را اداره می نماید بر اساس اصول عقلی این کار را انجام دهد. بکرات اتفاق می افتد که آنچه می ارزش است باقی می ماند و آنچه ارزشمند است نابود می شود. واعظ می گوید که واقع بین باشید و با این واقعیتها روبرو شوید. زندگی را آنطور که هست ببینید. تا وقتی این کار را نکنید حکمت واقعی را نخواهید

بسیاری از ما به این پند احتیاج داریم؛ زیرا نه فقط در دام تصور «اتاق کنترل یورک» یا به عبارتی درک نادرست از ماهیت حکمت، گرفتار هستیم بلکه احساس میکنیم برای حفظ احترام خدا (و همچنین برای حفظ منزلت خودمان به عنوان مسیحیان روحانی) لازم است ادعا کنیم که همین حالا در اتاق کنترل هستیم و از اطلاعات محرمانه ای در مورد علت و هدف اعمال خدا آگاهیم. این تظاهر تسلی دهنده، بخشی از وجود ما شده است و مطمئن هستیم که خدا تا به حال ما را قادر ساخته است به علت رفتارش با ما و اطر افیانمان پی ببریم و این را امری مسلم میدانیم که در آینده هم خواهیم توانست بلافاصله علت تمام اتفاقاتی را که در زندگی ما روی میدهد بفهمیم.

اما ناگهان اتفاقی بس دردناک و غیرقابل درک روی می دهد و خیالات شیرین ما را در مورد اینکه از تدابیر مخفی الهی اطلاع داریم مبدل به یأس می سازد. غرور ما جریحه دار می شود. احساس می کنیم خدا ما را تحقیر کرده است و اگر در این شرایط بخاطر تصوری که در گذشته داشته ایم کاملاً در حضور خدا خود را فروتن نسازیم و توبه نکنیم مابقی زندگی روحانی ما تضعیف خواهد گردید.

طبق عقیدهٔ رایج در قرون وسطی یکی از هفت گناه مهلک تنبلی بود (asdia) که مقصود از آن بدبینی،بی علاقگی و بی حوصلگی شخص بود. امروزه در مجامع مسیحی این حالت زیاد دیده می شود. علائم مشخصهٔ آن عبارتست از ضعف و سستی روحانی در شخص که همراه با بدگمانی و انتقاد از کلیساست و شخص به علت خودخواهی از ابتکار و اعمال تهورآمیز سایر مسیحیان ناراحت می شود.

در پس این وضعیت بیمارگونه و کسالت آور، غالباً غرور جریحهدار شدهٔ شخصی وجود دارد که خیال میکرد دربارهٔ روشهای خدا که در تدبیرش اعمال میفرماید، همه چیز را میداند ولی تجربهای تلخ و گیج کننده خلاف این امر را به او آموخت. این همان مشکلی است که در صورت عدم توجه به پیام کتاب جامعه گریبان ما را خواهد فشرد. زیرا حقیقت این است که خدا با حکمت خود، برای این که ما رافروتن بسازد و فروتن نگاه دارد و به ما یاد بدهد که در ایمان زندگی کنیم، تقریباً همهٔ مطالبی را که دوست داریم دربارهٔ اهدافی بدانیم که خدا در تدبیرش برای کلیساها و زندگی ما دنبال میکند، از ما پنهان نگاه داشته است. «چنان که تو نمی دانی که راه باد چیست یا چگونه استخوانها در رحم زن حامله (۵:۱۱).

حکمت خدا و حکمت ما

يس در اين صورت حكمت چيست؟ تا اينجا واعظ به ما كمك كرده است تا بفهمیم حکمت چه چیزی نیست اما آیا در این مورد که حکمت چیست هم مارار اهنمایی میکند؟ بله این کار را با ذکر نکات مهمی انجام می دهد. «از خدابترس و اوامر او را نگاه دار» (۱۳:۱۲). به خدا اعتمادکن و از او اطاعت نما، به او احترام بگذار، او را عبادت کن،در حضورش فروتن باش و وقتى كه به او دعا مىكنى فقط سخنانى را بگو كه واقعاً به آنها معتقدی و پای آنها هم خواهی ایستاد (۱:۵–۷). نیکی کن (۱۲:۳). به یاد داشته باش که روزی خدا از تو می خواهد که حساب کارهایت را پس بدهی (۹:۱۱؛ ۱۴:۱۲)، پس حتی در خلوت هم کارهایی نکن که وقتی در محکمهٔ الهی حاضر شوی، برملا شود و تو را سر افکنده سازد (۱۴:۱۲). از زندگی خود کاملاً لذت ببر (۱۴:۷؛ ۲۹-۱۰ و ۱۱۰۹-۱۰). لذتهایی که هم اکنون در زندگی تو وجود دارد عطایای نیکوی خداست. اگر چه جامعه رفتار سبک را محکوم میکند (۴:۷-۶) کـاملاً روشن است که به هیچ روی خشکه مذهبی بودن را که باعث می شود بقدري متكبر يا خشكه مقدس باشيم كه نه بخنديم و نه تفريح كنيم تأييد نمی کند. برای انجام دادن هر کاری که در زندگی خود به آن مشغول می شوید فیض خدا را بطلبید (۱۰:۹) و موقعی که به انجام آن مشغول هستید از آن لذت ببرید (۲۴:۲؛ ۲۲:۳–۱۳؛ ۱۸:۵–۲۰ و ۱۵:۸). نتایج آن کار را به خدا بسیارید. بگذارید خداارزش نهایی آن را تعیین نماید. سهم شما این است که عقل خود را کاملاً بکار اندازید و منتهای کوشش خود را به عمل آورید تا از فرصتهایی که در برابر شما قرار دارد برای کاری که دارید استفاده نمایید (۱:۱۱-۶).

این است طریق حکمت. روشن است که این فقط یک جنبه از زندگی در ایمان است. اما چرا این حکمت اساس ایمان را تشکیل میدهد و آنرا حفظ میکند؟ علت این است که متقاعد می شویم خدایی که در ورای ادراک ما قرار دارد و تدابیر از آن اوست، خدای آفرینش و رهایی است که حکیم و پر از فیض است. می توانیم مطمئن باشیم خدایی که دنیا را با چنین نظام پیچیده و حیرتانگیزی خلق فرموده است و نقشهٔ رهایی عظیم از اسارت در مصر را طرح کرد و بعدها نقشهای که برای رهایی از اسارت گناه و شیطان طرح فرمود که به مراتب با شکوهتر بود، می داند که چه می کند و «همه چیز را به خوبی انجام می دهد» حتی اگر در حال حاضر دستهای خود را پنهان کرده باشد. ما حتی زمانی که نمی توانیم راه خدا را تشخیص بدهیم می توانیم به او اعتماد کنیم و در او شادی نماییم. به این ترتیب می توان طریق حکمتی را که واعظ تشریح می کند در این شعر ریچارد باکستر خلاصه کرد:

> شما ای مقدسین که در آن پایین رنج میکشید پادشاه سماوی خود را بستایید و همچنان که به پیش می روید سرودهایی شاد بخوانید آنچه او عطا می فرماید بپذیرید و در غم و شادی او را همچنان بستایید او راکه وجودی ابدی است.

### ثمرة حكمت

پس چنین است حکمتی که خدا ما را از طریق آن حکیم می سازد. وقتی این حکمت را مورد تجزیه و تحلیل قرار می دهیم حکمت خدایی که آنرا به ما عطا می فرماید بیشتر بر ما مکشوف می گردد. گفتیم که حکمت عبارتست از انتخاب بهترین وسیله برای رسیدن به بهترین هدف. عمل خدا در بخشیدن حکمت وسیلهای است که او را به هدفی که تعیین فرموده است می رساند یعنی اصلاح و تکمیل رابطهای که با افراد بشر دارد و برای همین رابطه هم آنها را خلق فرموده است. این

حکمت خدا و حکمت ما

حکمتی که خدا عطا می فرماید چه می کند؟ همانطور که قبلاً گفته ایم این حکمت باعث نمی شود که در تمام دانش خدا سهیم شویم بلکه حالتی است که باعث می شود اعتراف کنیم خدا حکیم است و در نور کلامش در غم و شادی، برای او زندگی کنیم.

بنابراین عطای حکمت به این ترتیب بر ما اثر میکند که سبب می شود تا با در نظر گرفتن ارادهٔ الهی، فروتنی، شادی، دینداری و تیزبینی بیشتری داشته باشیم و در انجام اراده خدا ثابتقدمتر شویم و در برخورد با مسایل تاریک و دردناکی که در این دنیای سقوط کرده وجود دارد و زندگی ما پر از آنهاست کمتر با مشکل روبرو شویم (منظور این نیست که حساسیت خود را از دست بدهیم بلکه کمتر گیج بشویم). عهدجدید می گوید که ثمرهٔ حکمت این است که مانند مسیح می شویم یعنی در ما این ویژگیها پدید می آیند: صلح، ملایمت و محبت (یعقوب شود با دوم تیموتائوس ۱۵:۳) یعنی همان کسی که حکمت متجلی شدهٔ خداست (اول قرنتیان ۲۴:۱ و ۳۰).

بنابراین آن نوع حکمتی که خدا میخواهد به کسانی که در جستجوی آن هستند عطا فرماید، حکمتی است که ما را به او پیوند میدهد و حکمتی است که خودش را در روح ایمان و حیاتی که مملو از وفاداری است جلوهگر میسازد.

پس تلاش ما برای کسب حکمت باید تلاش برای رسیدن به اهداف فوق باشد و نباید هدف حکیمانهٔ خدا را به این طریق خراب کنیم که با نادیده گرفتن ایمان و وفاداری، در پی کسب آن دانشی باشیم که در این دنیا دستیابی به آن محال است.

فصل يازدهم

# کلام تو راستی است

در همهٔ قسمتهای کتاب مقدس دو حقیقت دربارهٔ خدای تثلیث مفروض انگاشته میشوند. اگرچه ممکن است در همه جا صریحاً ذکر نشده باشند. حقیقت اول این است که خدا *پادشاه* است یعنی مالک مطلق جهان هستی است که به تمام کائنات نظم می بخشد و ارادهٔ خود را در هر آنچه در جهان روی می دهد به اجرا درمی آورد. حقیقت دوم این است که او **سخن می گوید** یعنی ارادهٔ خود را از طریق کلمات بیان می دارد تا اجرا شود.

به موضوع اول که به حکمرانی خدا مربوط می شود در فصول قبلی اشاره شد. اکنون می خواهیم به موضوع دوم یعنی کلام خدا بپردازیم. درواقع مطالعهٔ موضوع دوم به ما کمک خواهد کرد تا از موضوع اول هم درک عمیق تری داشته باشیم، زیرا همانطور که با توجه به موضوع حاکمیت مطلق خدا است که می توان روابط او را با جهانی که خلق کرده است، درک کرد؛ همینطور هم موضوع حاکمیت مطلق خدا را باید با توجه به آنچه کتاب مقدس دربارهٔ کلام او می فرماید، درک نمود.

یک حاکم تمام عیار نظیر پادشاهانی که در جهان باستان سلطنت میکردند، در حالت عادی و بطور منظم، به دو نحو و به دو منظور سخن میگوید. از یک طرف قوانین و مقرراتی در مورد مسائل قضایی، مالی و فرهنگی وضع میکند که از آن پس تابعین او میباید تحت آن شرایط جدید زندگی کنند. از طرف دیگر، سخنر انی های عمومی ترتیب میدهد

کلام تو راستی است

تا بتواند تا جایی که ممکن است بین خود و تابعینش همبستگی به وجود آورد و از حداکثر میزان حمایت و همکاری آنها برخوردار شود. در تصویری که کتاب مقدس از کلام خدا ترسیم میکند، کلام خدا تقریباً از چنین ویژگی دوگانه ای برخوردار است. خدا پادشاه است و ما مخلوقاتش، تابعین او هستیم. کلام او، هم به مسایل پیرامون ما مربوط میشود و هم اینکه مستقیماً به خود ما مربوط میگردد. خدا سخن میگوید تا هم شرایط محیطی راکه در آن زندگی میکنیم تعیین کند و هم اینکه فکر و قلب ما را به خودش معطوف سازد.

کلام خدا در مقام کلام پادشاه به عمل خدا در خلقت و تدبیر الهی مربوط می شود که در این حالت کلام خدا شکل حُکمی را به خود می گیرد که بالاتر از آن حُکمی وجود ندارد. «چنین بشود...». اما از هنگامی که کلام خدا به خود ما خطاب می شود شکل تورات ملوکانه را به خود می گیرد. (تورات کلمه ای عبری است که در عهدعتیق ما «شریعت» ترجمه شده است و در واقع در تمام اشکالش به معنی «دستور العمل» می باشد). تورات که از جانب خدا که پادشاه است، صادر گردیده دارای سه ویژگی است: قسمتی از آن شریعت است (به مفهوم خاص به معنی دستور ات، منهیات و مجاز اته ای مربوطه می باشد)؛ قسمتی از آن وعده است (خوشایند یا ناخوشایند، مشروط یا غیر مشروط). قسمتی از آن و استانها به ما می دهد. اطلاعاتی دربارهٔ اینکه انسانها چه اعمالی انجام و انسانها به ما می دهد. اطلاعاتی دربارهٔ اینکه انسانها چه اعمالی انجام داده اند و چه اهداف، خصائل و انتظار اتی داشته اند).

خدا از طریق کلامی که مستقیماً به ما میفرماید (مانند گفتاری شاهانه) نه فقط بر ما سلطنت میکند بلکه با ما وارد مشارکت نیز میشود. زیرا اگر چه خدا پادشاه بزرگی است، مایل نیست دور از تابعینش زندگی کند. برعکس او برای این، مارا خلق کرد تا برای همیشه در ارتباطی آکنده از محبت، با او زندگی کنیم. با این حال چنین ارتباطی فقط زمانی وجود خواهد داشت که هر دو طرف تا حدی یکدیگر را بشناسند. خدا، خالق ما، قبل از اینکه چیزی بگوییم دربارهٔ ما همه چیز را می داند (مزمور ۲۱۳۹ – ۲)، اما ما هیچ چیز دربارهٔ او نخواهیم دانست مگر اینکه خودش چیزی به ما بگوید. به این ترتیب، این دلیل دیگری است که چرا خدا با ما سخن می گوید. با این کار خدا نه فقط برای انجام دادن ارادهاش ما را به عمل وامی دارد، بلکه همچنین کاری می کند تا بتوانیم او را بشناسیم و دوست بداریم. از اینرو، خدا کلام خود را هم به شکل اطلاعات و هم به شکل دعوت به سوی ما می فرستد. کلام او هم محبت مارا برمی انگیزد و هم اینکه به ما تعلیم می دهد. کلام خدا نه فقط ما را در فضای آنچه خدا انجام داده و می دهد، قرار می دهد بلکه همچنین از ما دعوت می کند تا با خود خداوند پر از مهر و محبت به طور شخصی مشارکت داشته باشیم.

## خدایی که سخن میگوید

در سه فصل اول کتاب مقدس عملکرد کلام خدا را در رابطه با مسایل مختلف مشاهده کردیم. اجازه بفرمایید ابتدا به داستان آفرینش که در فصل اول پیدایش نقل گردیده است، بپردازیم.

قسمتی از هدف این فصل از کتاب پیدایش این است که به ما اطمینان بخشد هر چه در محیط طبیعی خود مشاهده میکنیم توسط خدا خلق گردیده است. آیهٔ آغازین موضوعی را ذکر میکند که در ادامهٔ این فصل به تفصیل باید شرح داده شود. «در ابتدا خدا آسمانها و زمین را آفرید.» آیهٔ دوم وضع کائنات را تصویر میکند که تحلیل مفصل عملکرد خدا در مورد آنها در ادامه باید ذکر گردد. وضعیت به این شکل است که زمین بایر، عاری از حیات، تاریک و کاملاً بوسیلهٔ آب پوشانیده شده است. سپس آیهٔ سوم میگوید که خدا چگونه در قلب این آشفتگی و بی حاصلی سخن میگوید. «و خدا گفت روشنایی شود.» چه اتفاقی افتاد؟ بلافاصله «روشنایی شد». هفت بار دیگر (آیات ۶، ۹، ۱۱، ۱۴،

کلام تو راستی است

۲۰، ۲۴ و ۲۶) کلمهٔ خلاقهٔ خدا یعنی «بشود...» تکرار شد و کائنات گام به گام پا به عرصهٔ وجود نهادند و نظم یافتند.روز و شب (آیهٔ ۵)، آسمان و دریا (آیهٔ ۲۶)، دریا و خشکی (آیهٔ ۹) از یکدیگر جدا شدند. گیاهان سبز (آیهٔ ۱۲) اجرام آسمانی (آیهٔ ۱۴)، ماهیان و پرندگان (آیهٔ ۲۰)، حشرات و حیوانات (آیهٔ ۲۴) و سرانجام خود انسان (آیهٔ ۲۶) پا به عرصهٔ هستی نهادند. همهٔ اینها توسط کلام خدا خلق گردید (مقایسه شود با مزمور ۶:۳۳ و ۹؛ عبرانیان ۲۱:۳؛ دوم پطرس ۵:۳).

اما در ادامه، داستان صحنهٔ دیگری را به ما نشان می دهد. خدا با مرد و زنی که آفریده است سخن می گوید. «خدا... *بدیشان* گفت...» (آیهٔ ۲۸). در اینجا خدا مستقیماً با انسانها سخن می گوید و به این ترتیب مشارکت خدا با انسانها آغاز می شود. توجه کنید که سخنان خدا، خطاب به انسان شامل چه قسمتهایی می گردد. اولین سخن خدا خطاب به آدم و حوا فرمانی است که آنها را فر امی خواند تا مطابق استعداد بشری خود بر مخلوقات حکومت کنند. «بارور و کثیر شوید... در آن (زمین) تسلط نمایید» (آیهٔ ۲۸). سخن بعدی *شهادت* است (آیهٔ ۲۹) یعنی خدا توضیح می دهد که گیاهان، محصولات زمین و میوه ها را آفریده است تا خور اک انسان و حیوان شوند.

سپس با یک حکم ممنوعیت مواجه می شویم که مجازات نقض آن هم تعیین می گردد. «اما از درخت معرفت نیک و بد زنهار نخوری، زیرا روزی که از آن خوردی، هر آینه خواهی مرد» (۱۷:۲). سرانجام پس از سقوط انسان براثر گناه، خدا به نزد آدم و حوا می آید و با آنها دوباره سخن می گوید و این بار سخنانش شامل *وعدمای* است که هم خوشایند است و هم ناخوشایند زیرا در حالی که خدا از یک طرف وعده می دهد ذریت زن سر شیطان را خواهد کوبید از طرف دی گر چنین مقرر می فرماید که حوا با درد کشیدن فرزندان خود را به دنیا بیاورد و آدم با مشقت کار کند و برای هر دوی آنها مرگ حتمی است (۱۵:۲۰–۱۹). حال، در این سه فصل کوتاه کلام خدارا در ارتباط با جهان و انسانهایی که در جهان زندگی میکنند، مشاهده مینماییم. می بینیم که کلام خدا از یک سو شرایط و محیط زندگی انسانها را تعیین میکند و از سوی دیگر به انسانها دستور می دهد مطیع باشند و از آنها می خواهد به خدا اعتماد کنند و نیز ارادهٔ خالقشان را بر ایشان مکشوف می سازد. بقیهٔ کتاب مقدس بسیاری سخنان تازهٔ دیگر از خدا نقل میکند اما مطالب فرعی دیگری در مورد ارتباط کلام خدا و مخلوقات او بیان نمی دارد بلکه آنچه در مورد کلام خدا در پیدایش ۱–۳ارائه شده دوباره تکرار و تأیید میگردد.

بنابراین، از یک طرف کل کتاب مقدس تأکید می کند که تمام شرایط و حوادثی که در جهان به وجود می آیند توسط کلام قادر مطلق خدا مقرر شدهاند که عبارتست از: «بشود...». کتاب مقدس توضیح می دهد که تمام تافاقات از تغییرات وضع هوا (مزمور ۱۵:۱۴۷–۱۹؛ ۸:۱۴۸) گرفته تا ظهور و سقوط ملل جهان، درواقع تحقق کلام خدا است. این واقعیت که کلام خدا واقعاً جریان حوادث جهان را تعیین می نماید اولین درسی بود که وقتی خدا ارمیا را خواند تا نبی گردد، به او آموخت. خدا به او فرمود: «بدان که تو را امروز به امت ها و ممالک مبعوث کردم تا از ریشه برکنی و منهدم سازی و هلاک کنی و خراب نمایی و بنا نمایی و غرس کنی» (ارمیا ۱۰:۱).

اما این چطور ممکن است؟ دعوت ارمیا این نبود که سیاستمدار یا فرمانروایی باشد که بر جهان حکومت کند بلکه دعوت شده بود تا نبی باشد و در جوانی پیغام خدا را به مردم برساند (آیهٔ ۷). چطور ممکن بود شخصی که مقامی رسمی نداشت و کارش فقط موعظه کردن بود، حکمرانی محسوب گردد که از طرف خدا برای حکومت بر امتها تعیین گردیده بود. علت این امر بطور ساده این بود که او کلام خداوند را در دهان داشت (آیهٔ ۹) و هر کلامی که خدا در دهان او قرار میداد تا دربارهٔ سرنوشت امتها بگوید مطمئناً تحقق مییافت. خدا برای اینکه این

کلام تو راستی است

موضوع را به ارمیا تفهیم کند اولین رویا را به او نشان داد. «ارمیا چه میبینی؟...شاخهای از درخت بادام (در عبری شکیه)... نیکو دیدی زیرا که من بر کلام خود دیدهبانی (در عبری شوکیه) می نمایم تا آن را به انجام رسانم» (ارمیا ۱۱:۱۱–۱۲).

خدا حقیقت فوق را به این شکل از طریق اشعیا اعلام میکند: «چنانکه باران و برف از آسمان می بارد و به آنجا برنمی گردد بلکه زمین را سیراب کرده، آن را بارور و برومند می سازد... همچنان کلام من که از دهانم صادر گردد خواهد بود. نزد من بی ثمر نخواهد برگشت بلکه آنچه را که خواستم به جا خواهد آورد» (اشعیا ۵۵:۱۰–۱۱). در کل کتاب مقدس پیوسته تأکید می شود که کلام خدا وسیلهٔ اجرایی او در تمام مسایل بشر است. آنچه فقط دربارهٔ خدا و نه هیچ شخص دیگری صادق است عبارتست از اینکه کلامی که خدا می فرماید عمل می کند. در حقیقت این کلام خداست که بر جهان سلطنت می کند و سرنوشت ما را رقم می زند.

از طرف دیگر، کتاب مقدس در همه جاکلام خدارا به این نحو معرفی میکند که این کلام مستقیماً خطاب به ما فرستاده می شود در حالی که از نظر خصوصیت دارای سه جنبه است که در باغ عدن هم وقتی بیان شد از آنها برخوردار بود. گاهی کلامی که بیان می شود شریعت است مثل کلام خدا که در کوه سینا و بسیاری از موعظات انبیا و بسیاری از تعالیم مسیح و نیز در فرمان بشارتی در مورد توبه (اعمال ۲۰:۳۷) و ایمان به خداوند عیسای مسیح بیان گردید (اول یوحنا ۲۳:۳۲). گاهی این کلام وعده است مانند وعدهٔ مربوط به نسل ابراهیم و نیز وعدهٔ مربوط به عهد خدا با بابراهیم (پیدایش ۵:۵۵ و ۲۱:۱–۸) و وعدهٔ مربوط به عهد خدا با ۲:۷–۱۰) و وعده های مربوط به مسیح موعود (مقایسه شود با اشعیا ماند ج.۹ و ۲۰:۱–۲) و ملکوت خدا (دانیال ۲:۴۲ و ۲:۹۲) و وعده های گاهی کلام خداشهادت است که مقصود از آن عبارتست از تعلیم الهی در خصوص حقایق ایمان و اصول زندگی دیندارانه که در قالب روایت تاریخی، استدلال الهیاتی، مزمور و حکمت ارائه میگردد. همیشه تأکید میشود که آنچه کلام خدا از ما می طلبد مطلق است یعنی کلام را باید دریافت کنیم، به آن اعتماد نماییم و از آن اطاعت کنیم زیرا کلام خدایی است که پادشاه می باشد. جوهر بی ایمانی عبارتست از خودسری میکبرانهٔ «این قوم شریری که از شنیدن قول من ابا می نمایند» (ار میا ۲۰:۱۳). از طرف دیگر نشانهٔ فروتنی و دینداری واقعی در این است که شخص «از کلام من (خدا) لرزان باشد» (اشعیا ۲:۶۶).

### حقيقت مطلق

کلام خدااز ما نمی خواهد آن را اطاعت کنیم چون ما در رابطهٔ خود با خدا مخلوق و تابع هستیم. باید به کلام خدا ایمان داشته باشیم و از آن اطاعت کنیم نه فقط به این دلیل که او این کار را از ما می طلبد بلکه در درجه اول به این دلیل که کلام خدا، کلامی است راست و حقیقی. گویندهٔ این کلام «خدای حق» (مزمور ۲۱۰۵، اشعیا ۲۶:۶۵) است که راستی او عظیم است (خروج ۶:۳۴). راستی او «تا افلاک می رسد» (مزمور ۲۰۱۰ مقایسه شود با ۲۵:۷۱) یعنی جهانی و نامحدود است. به همین دلیل در یو حنا ۱۷:۱۷ می خوانیم «کلام تو راستی است». «جملهٔ کلام تو راستی است» (مزمور ۲۵:۱۰) یعنی جهانی و نامحدود است. به همین دلیل در دوم سموئیل ۲۸:۷).

راستی در کتابمقدس در درجهٔ اول، خصوصیتی است که به اشخاص مربوط میشود و در درجهٔ دوم به دیگر موضوعات مربوط میگردد. راستی به معنی ثبات، مطمئن بودن، استواری و قابل اعتماد بودن است و ویژگی شخصی است که تماماً شخصیتی یکدست دارد، صادق و واقع بین است و در اشتباه نیست. خدا چنین شخصی است.

کلام تو ر استی است

راستی با توجه به مفهومی که برای آن ذکر شد جزو ذات خداست. به همین دلیل است که او نمی تواند دروغ بگوید (تیطس ۲:۱ مقایسه شود با اعداد ۱۹:۲۳؛ اول سموئیل ۲۹:۱۵ و عبرانیان ۱۸:۶). به همین دلیل است که سخنان او خطاب به ما راستی است و نمی تواند چیزی غیر از راستی و حقیقت باشد. سخنان خدا معیار حقیقت است زیرا موضوعات مختلف را آن چنان که واقعاً هستند به ما نشان می دهد و نیز سخنان او نشان می دهد که در صورت توجه یا عدم توجه ما به کلام خدا، باید در انتظار چه پیشامدهایی در آینده باشیم.

اجازه بفرماييد اين حقيقت را در دو راستا بررسي نماييم.

ا-اوامر خدا راست است.

«جميع اوامر تو راست است» (مزمور ١٥١:١١٩). چرا احکام خدا چنين توصيف شده است؟ دليل اول اينست که احکام فوق در تمام اعصار بيانگر ارادهٔ الهى براى زندگى بشر هستند و از اين نظر از ثبات و تداوم برخوردارند. دليل دوم اين است که بيانگر حقيقتى تغييرناپذير دربارهٔ ذات خود ما، هستند. زيرا اين بخشى از هدف شريعت خداست. به اين معنى که تعريف مناسب و عملى از ذات واقعى بشر ارائه مى دهد و به ما نشان مى دهد که آفريده شدهايم تا چه باشيم و تعليم مى دهد که چگونه حقيقتاً انسان باشيم و به ما هشدار مى دهد که خود را از نظر اخلاقى تباه نسازيم. اين موضوعى است که اهميت بسيارى دارد و در حال حاضر لازم است که توجه بيشترى به آن بشود.

با این فکر آشنا هستیم که بدن ما مثل یک ماشین است؛ به برنامهٔ غذایی صحیح، استراحت و ورزش نیاز دارد تا بتواند بطرزی مؤثر و مناسب عمل کند و اگر این ماشین از سوخت نامناسب از قبیل الکل، مواد مخدر و سموم پر شود قدرت عملکرد سالم را از دست خواهد داد و سرانجام براثر مرگ، کار آن «متوقف» خواهد گردید. موضوعی که شاید

كمتر دربارهٔ آن فكر ميكنيم اين است كه خدا ميخواهد ما در مورد روح خود هم به همین شکل بیندیشیم. خدا ما را به صورت افر ادی عاقل خلق کرده تا صفات اخلاقی او را در خود داشته باشیم؛ به این معنی که روح و روان ما خلق شد تا برنامه «كار» أن شامل عبادت، حفظ كلام الهي، صداقت، درستکاری،نظم، خویشتن داری و خدمت به خدا و همنوعان باشد. اگر ما این برنامه را ترک کنیم نه فقط در برابر خدا گناهکار خواهیم بود بلکه روح و روان خود را بتدریج تباه خواهیم کرد. وجدان ما به تدريج حساسيت خود را از دست خواهد داد، شرم و حيا از بين خواهد رفت و صداقت، وفاداری و درستکاری از وجودمان رخت بر خواهد بست و به این ترتیب شخصیت ما تباه خواهد گردید. نه فقط به این ترتيب شخص بدبخت و بيچاره مي شود بلكه همچنين صفات انساني خود را از دست میدهد. این یک جنبه از مرگ روحانی است. ریچارد باکستر حق داشت که در مورد آنچه انسان به آن تبدیل می شود این دو شق را قائل شود:«قديس يا حيوان وحشي». زيرا در نهايت هر كس دير يا زود، آگاهانه یا ناآگاهانه یکی از این دو را انتخاب میکند و راه دیگری وجود ندارد.

این روزها، ممکن است عدهای به نام انسانگرایی ادعا نمایند که اخلاق جنسی «پیوریتنی» که در کتاب مقدس تعلیم داده شده باعث می شود تا از رسیدن به کمال بشری واقعی بازبمانیم و اگر کمی در این خصوص آسانگیری شود زندگی غنی تری خواهیم داشت. در مورد این ایدئولوژی تنها چیزی که می توانیم بگوییم این است که نام مناسب برای آن انسانگرایی نیست بلکه حیوانگرایی است زیرا بی بندوباری جنسی باعث نمی شود که صفات انسانی ما ترقی کنند بلکه در جهت عکس این امر عمل می کند. این بی بندوباری ما را به حیوان و حشی تبدیل می کند و روح و روان ما را کاملاً تباه می سازد. این موضوع در مورد عدم توجه به سایر احکام الهی نیز صادق است. فقط وقتی واقعاً به عنوان انسان زندگی

کلام تو راستی است

خواهیم کرد که برای حفظ احکام الهی بکوشیم. راهی جز این نیست.

۲ ـ وعده های الهی راست است زیرا خدا آنها را عملی می سازد.

«وعده دهنده امین است» (عبرانیان ۲۳:۱۰). کتاب مقدس وفاداری خدا را با کلماتی عالی توصیف میکند. «امانت تو تا افلاک (است)» (مزمور ۵:۳۶). «امانت تو نسلاً بعد نسل است» (مزمور ۲۱۱۹۰). «امانت تو بسیار است» (مراثی ۲۳:۳). چگونه میفهمیم که خدا وفادار است؟ از آنجا که خدا همیشه وعدههای خودش را عملی میسازد. او خدایی است که عهدهای خود را نگاه میدارد. هرگز کسانی را که به کلام او اعتماد میکنند، مأیوس نمیکند. زندگی ابر اهیم وفاداری خدا را به این شکل ثابت میکند که در کهولت یک ربع قرن صبر کرد تا وارث موعودش متولد شود و میلیونها نفر تا امروز مهر تأیید بر وفاداری خدا زدهاند.

در روزهایی که در همه جا کتاب مقدس به عنوان «کلام مکتوب خدا» مورد قبول بود، مردم این موضوع را خوب فهمیده بودند که وعدههای خداکه در کتاب مقدس ثبت گردیده، پایه و اساسی است مناسب که خدا برای سراسر زندگی ایمانی انسان تعیین فرموده است و شخص برای اینکه بتواند ایمان خود را تقویت کند راهی جز این ندارد که ایمان خود را بر وعدههای خاصی متمرکز نماید که به وضعیت او مربوط می شود. پیوریتن متأخر، ساموئل کلارک، کتابی دارد به نام وعدههای مذکور در کتاب مقدس یا میراث مسیحی، گردآوری وعدههای کتاب مقدس تحت عنوانهای مناسب. وی در مقدمهٔ این کتاب می نویسد:

توجهی ثابت و مداوم و ایمانی محکم به وعدهها باعث می شود که بخاطر مسایل این زندگی دچار نگرانی و تشویش نشویم. چنین توجهی در همهٔ تغییرات شرایط، فکر و ذهن ما را آرام و آسوده نگاه میدارد و در مشکلات متعدد زندگی از جان بی رمق ما حمایت میکند و آنرا حفظ می نماید... مسیحیان براثر بی ایمانی نسبت به وعدههای خدا خود را از عظیم ترین آر امش ها محروم میکنند. زیرا هر مسألهای هر قدر هم بزرگ باشد وعدههایی مناسب در مورد آن وجود دارند که بقدری کامل هستند که می توانیم با اتکا به آنها آر امش داشته باشیم. آشنایی کامل با وعدهها باعث خواهد شد که در دعا ازبزرگ ترین امتیاز برخوردار باشیم. فرد مسیحی وقتی در مسیح خدا را مورد خطاب قرار می دهد، با به یاد آوردن اینکه خدا شنیده شدن دعای ایماندار را این شخص با چه خرسندی و رضایت خاطری می تواند داشته باشد. متعدد قلب خود را به حضور خدا ببرد وقتی در دعا به آن متعدد قلب خود را به حضور خدا ببرد وقتی در دعا به آن قسمت هایی از کلام خدا می اندیشد که در آنها وعده همان ر حمتهایی داده شده که وی در انتظار آنهاست! و با چه اشتیاق قلبی و ایمانی قوی می تواند برای تقویت دعای خویش وعدههای پرفیض متعددی را بطلبد که مستقیماً به موضوع دعای خود او مربوط می شوند!

مطالب فوق زمانی خوب درک می شد؛ اما الهیات لیبرال با خودداری از قبول اینکه کتاب مقدس همان کلام خداست، تا حد زیادی باعث گردیده که ما عادت تأمل دربارهٔ وعده ها و دعا بر اساس این وعده ها را از دست بدهیم و دیگر این عادت را نداشته باشیم که در زندگی روزانهٔ خود در محدودهٔ ایسن وعده ها، با ایمان عمل کنیم. مردم این روزها جعبه های<sup>(۱)</sup> محتوی وعده های کتاب مقدس را که اجداد ما از آنها استفاده می کردند، مورد تمسخر قرار می دهند اما این طرز بر خورد عاقلانه نیست. ممکن است که از این جعبه های وعده سوء استفاده

۱ـدر دورهٔ ویکتوریا جعبههایی وجود داشت که وعـدههای کـتابمقدس را روی تکـههای کاغذ مینوشتند ودرون این جعبهها قرار میدادند و در زمان بروز مشکلات بصورت انتخابی آنها را از جعبه خارج میساختند و میخواندند. مترجم

کلام تو ر استی است

میشده است اما طرز فکری که آنها در مورد کتابمقدس و دعـا ارائـه میدادند صحیح بود. این طرز فکر را ما از دست دادهایم و نیاز داریم آن را باز یابیم.

ایمان داشته باشید و اطاعت کنید

مسیحی کیست؟ مسیحی را می توان از زوایای متعددی توصیف کرد اما با توجه به أنچه گفتهایم روشن است که می توان تمام مطالب قابل ذکر دربارهٔ مسیحیان را به این ترتیب عنوان کرد: مسیحیان واقعی کسانی هستند که حقانیت کلام خدارا تصدیق و مطابق کلام خدا زندگی میکنند. آنها بدون تعلل به کلام خدا که در «کتاب حق» (دانیال ۲۱:۱۰) مکتوب است خود را تسلیم میکنند، به تعالیم آن ایمان دارند، به وعدههای آن اعتماد میکنند و از دستوراتش پیروی مینمایند. چشمهای آنها به خدای کتاب مقدس که او را پدر خود می دانند و به مسیح کتاب مقدس که او را نجات دهندهٔ خود میدانند دوخته شده است. اگر از آنها بیرسید به شما خواهند گفت که کلام خدا هم آنها را در مورد گناهکار بودن خود متقاعد ساخته و هم در مورد بخشوده شدن ایشان به آنها اطمینان داده است. وجدان آنها مانند لوتر اسیر کلام خداست و مانند مزمور نـویس آرزو دارند کل حیاتشان با کلام خدا هماهنگی پیدا کند. «کاش که راههای من مستحکم شود تا فرایض تو را حفظ کنم»؛ «مگذار که از اوامر تو گمراه شوم»، «فرایض خویش را به من بیاموز. طریق وصایای خود را به من بفهمان»، «دل مرا به شهادت خود مایل گردان»، «دل من در فرایض تـو کامل شود» (مزمور ۵:۱۱۹، ۱۰، ۲۶-۲۷، ۳۶، ۸۰). این افراد هنگامی که دعا میکنند وعدههای الهی در برابر آنـها قـرار دارد و هـنگامی کـه بـه كارهاى روزانه خود مشغول مي شوند وصاياي الهي در مقابل آنهاست. مسیحیان میدانند که علاوه بر اینکه کلام خدا در کتابمقدس مستقيماً با أنها سخن گفته است به منظور خلق، اداره و تعيين امور

گرداگردشان نیز عمل کرده است. لیکن چون کتاب مقدس به آنها می فرماید که همه چیز برای خیریت ایشان با هم در کار است، این فکر که خدا شرایط زندگی آنها را تعیین می نماید، به آنها شادی می بخشد. مسیحیان مردم مستقلی هستند زیرا از کتاب مقدس به عنوان معیاری استفاده می کنند که به وسیله آن دیدگاههای مختلفی را که به آنها ارائه می شود می سنجند و به مسائلی نمی پردازند که مطمئن نیستند کتاب مقدس پرداختن به آنها را مجاز می شمارد.

چرا تعریف فوق از مسیحی بودن فقط در مورد تعداد اندکی از ماکه این روزها ادعای مسیحی بودن داریم صادق است؟ به نفع ما خواهد بود که این را از وجدان خود بپرسیم و بگذاریم به ما پاسخ گوید.

## فصل دوازدهم

# محبت خدا

جملهای که یوحنای رسول دو بار آن را تکرار میکند یعنی «خدا محبت است» (اول یوحنا ۲:۸ ۱۶) یکی از پر شکوه ترین بیانات کتاب مقدس است. در عین حال از بیاناتی است که بسیار سوء تعبیر شده است. عقاید غلط در اطراف آن مثل بو تهٔ خار روئیده و معنی حقیقی آن را از نظرها پنهان کرده است و به این تر تیب کار ساده ای نیست که راه خود را از میان توده ای از افکاری باز کنیم که مانند بو ته های روئیده در زیر ما از میان توده ای از افکاری باز کنیم که مانند بو ته های روئیده در زیر میا میکی که مفهوم واقعی این متون بر فرد مسیحی مکشوف می شود تلافی این افکار مشکل ساز را درمی آورد. کسانی که قلّهٔ دماوند را فتح میکنند، از فراز آن محل، به دیدن مناظر اطراف می پردازند و همین باعث می شود تا خستگی از تنشان به در رود!

واقعاً خوشابه حال کسانی که می توانند مانند یو حنا سخنی را بگویند که وی پیش از دومین «خدا محبت است» می گوید: «ما دانسته و باور کرده ایم آن محبتی را که خدا با ما نموده است» (اول یو حنا ۱۶:۴). وقتی محبت خدا را درک نماییم مثل این خواهد بود که روی زمین در بهشت باشیم. عهد جدید این شناخت محبت الهی را امتیاز عده ای نمی داند که بطور خاص مورد توجه خدا هستند بلکه بخشی عادی از تجربهٔ یک مسیحی معمولی می داند، که فقط برای افرادی بیگانه است که از نظر رو حانی در وضعیت نامطلوبی هستند یا رشد رو حانی آنها دچار کاستی هایی است. وقتی پولس می فرماید: «محبت خدا در دلهای ما به روح القدس که به ما عطا شد ریخته شده است» (رومیان ۵:۵)، مقصودش آن طور که آگوستین فکر می کرد محبت نسبت به خدا نبود بلکه شناخت محبت خدا نسبت به ما و اگر چه هرگز مسیحیان روم را که خطاب به آنها نامهٔ خود را نوشت ندیده بود، این امر را بدیهی می دانست که جملهٔ فوق در مورد آنها به همان اندازه صادق خواهد بود که در مورد خودش صدق می کرد.

### سيل محبت

سه نکته در سخنان پولس در خور توجه است. اولاً به فعل «ریخته شده است» توجه نمایید. این کلمه بطور تحت اللفظی به معنی «ریختن یا (جاری کردن)» است. این کلمه ای است که در مورد «ریخته شدن» خود روح القدس در اعمال ۲۰:۱۲ – ۱۸، ۳۳ و ۴۵:۱۰ و تیطس ۶:۲؛ بکار رفته و مقصود از آن این است که چیزی آز ادانه و به مقدار عظیم جاری شود. به عبارتی مانند سیل سرازیر شود. به همین دلیل ترجمهٔ NEB کتاب مقدس این قسمت را چنین ترجمه کرده است: «محبت خدا مانند سیل درون قلب مارا فر اگرفته است». پولس دربارهٔ تأثیرات ضعیف و ناپایدار محبت الهی سخن نمی گوید بلکه مقصود او تأثیرات عمیق و شدید آن است.

ثانیاً به زمان فعل توجه کنید. زمان فعل حال کامل است و این نشان می دهد که کار به صورت کامل انجام شده است. درواقع پولس می فرماید که شناخت محبت خدا مانند سیل به قلبهای ما سرازیر شده و قلب مارا هم اکنون پر از محبت الهی کرده درست مانند درهای که وقتی سیل به آن سرازیر می شود پر از آب می گردد. پولس چنین فرض می کند که تمام خوانندگان نامهاش چون محبت خدارا نسبت به خود احساس می نمایند و از آنجا که این احساس قوی و بادوام است پس حتماً مثل خودش از شادی عظیمی بهرهمند هستند.

ثالثاً توجه داشته باشيد كه ارائه تدريجي چنين شـناختي از محبت خدا به عنوان بخشی از **خدمت عادی روح القدس** معرفی شده است که آن را برای کسانی انجام میدهد که روحالقدس را دریافت میکنند؛ یعنی کسانی که دارای تولد دوباره هستند و ایماندار واقعی میباشند. ممکن است ارزو کنیم که ای کاش برای این جنبه از خدمت روح القدس بیش از این، ارزش قائل می شدند. این روزها ما براثر در پیش گرفتن روشی غلط برخی خدمات خارقالعاده روحالقدس که مداوم و جهانشمول نیستند بشدت علاقهمند شدهایم و این امر به بهای نادیده گرفتن خدمات عادی و عمومی روحالقدس تمام شده است. به همین دلیل نسبت به عطایای شفا و زبانها که پولس میفرماید لازم نیست همهٔ مسیحیان از آنها برخوردار باشند (اول قرنتیان ۲۸:۱۲ - ۳۰) تمایل بیشتری نشان میدهیم تا نسبت به کار دیگر روحالقدس که عبارتست از بخشیدن آرامش، خوشي، اميد و محبت به ايمانداران از طريق ريختن شناخت محبت خدا در قلب ایشان. باید دانست اهمیت این خدمت از قبلی بیشتر است. قرنتیان این را امری مسلم میدانستند که داشتن زبانهای بیشتر باعث شادی بیشتر و وضعیت روحانی بهتری میگردد و به همین دلیل پولس لازم دید بر این موضوع تأکید کند که بدون محبت که شامل فداکاری و زندگی مسیح گونه است، زبانها واقعاً هیچ ارزشی ندارند (اول قر نتمان ۲:۱۳-۳).

بدون شک اگر پولس حالا زنده بود لازم می دید هشداری مشابه بدهد. بسیار غمانگیز خواهد بود اگر علاقهای که این روزها نسبت به بیداری روحانی در نقاط مختلف به وجود آمده است از مسیر خود منحرف و وارد بن بستی شود که نتیجهٔ گرایشی جدید به روشی است که قرنتیان در پیش گرفته بودند. بهترین چیزی که پولس می توانست در مورد ارتباط روحالقدس با افسسیان آرزو کند این بود که روحالقدس خدمت مذکور در رومیان ۵:۵ را در مورد آنها ادامه دهد، به این معنی که روح القدس به آنها دائماً قدرت بخشد و ایشان را هدایت نماید تا شناخت آنها از محبت خدا در مسیح مرتباً عمیق و عمیق تر شود. در افسسیان ۱۴:۳–۱۶ می خوانیم: «بنابراین من در برابر پدر زانو می زنم... دعا می کنم که... بوسیلهٔ روح او در درون خود قوی و نیرومند شوید... تا با همهٔ مقدسین قدرت داشته باشید به پهنا و درازا و بلندی و عمق محبت مسیح پی ببرید و آن محبت را دریابید (اگرچه مافوق فهم بشر است)» (ترجمهٔ جدید فارسی «مژده برای عصر جدید»).

بیداری روحانی به این معنی است که خدا کلیسای در حال مرگ را که از حالت عادی خارج شده است به این طریق به حالت عادی بازمی گرداند که آن دسته از معیارهای زندگی و تجربهٔ مسیحی را که عهدجدید تماماً عادی معرفی می کند در آن زنده می سازد. طرز فکر صحیح و معقول در مورد بیداری روحانی خودش را در اشتیاق برای اینکه روح القدس محبت خدا را با قدرت بیشتری در قلب ما جاری بسازد، نشان خواهد داد. زیرا از طریق چنین اشتیاقی (که غالباً آغاز آن با تلاش شدید انسان برای دوری از گناه همراه است) بیداری روحانی در فرد شروع می شود و بیداری روحانی که قبلاً در کلیسا شروع شده است تداوم پیدا می کند.

هدف ما در این فصل عبارتست از نشان دادن ماهیت محبت الهی که روح القدس در قلب ما جاری می سازد. به این منظور، توجه خود را به فرمایش عالی یوحنا معطوف می سازیم، یعنی خدا محبت است. منظور یوحنا به عبارتی این است که محبتی که خدا به بشریت نشان می دهد و مسیحیان آنرا می شناسند و بخاطر آن شادی می کنند مکاشفه ای است از حالت درونی خدا. موضوعی که قصد مطالعهٔ آن را داریم، ما را تا جایی که ذهن بشر می تواند در فهم سر ماهیت خدا پیش برود، پیش خواهد برد و به مراتب این موضوع را عمیق تر از موضوعات قبلی بررسی خواهیم کرد. وقتی به حکمت خدا نگاه کردیم، چیزهایی از فکر او دیدیم. وقتی دربارهٔ قدرت او فکر میکردیم، شاهد برخی از اعمال دست وی شدیم. زمانی که کلام او را در نظر گرفتیم دربارهٔ سخنان دهان او چیزهایی یاد گرفتیم. اما اکنون که دربارهٔ محبت او میاندیشیم باید به قلب او نگاه کنیم.بر روی زمین مقدس باید بایستیم و نیاز داریم خدا فیض بدهد تا با پاهای گناهآلود بر روی آن قرار نگیریم.

### محبت، روح، نور

ذکر دو نظر کلی دربارهٔ گفته یوحنای رسول مسیر بررسی ما را روشن خواهد ساخت.

۱ ـ جملهٔ «خدا محبت است» تا جایی که از کتاب مقدس می توان فهمید شامل همهٔ حقایق در مورد خدا نمی شود.

این یک تعریف انتزاعی نیست که به تنهایی مطرح باشد بلکه از دیدگاه یک ایماندار جمع بندی از تمام مکاشفه ای است که کتاب مقدس دربارهٔ نویسنده اش ارائه می دهد. این جمله پیش فرض مابقی شهادت کتاب مقدس دربارهٔ خداست. خدایی که یو حنا دربارهٔ او سخن می گوید، خدایی است که جهان را آفرید و آنرا بوسیلهٔ طوفان داوری نمود؛ خدایی است که ابر اهیم را خواند واز او ملتی به وجود آورد و قوم خویش را در عهد عتیق توسط تسخیر، اسارت و تبعید تزکیه فرمود؛ خدایی است که اندک زمانی قبل از اینکه یو حنا این مطالب را بنویسد اور شلیم را ویران کرد و او خدایی است که یک روز جهان را با عدالت داوری خواه د فرمود. یو حنا می فرماید که این خدا، محبت است.

کار صحیحی نیست که مانند برخی با نقل این جملهٔ یوحنا شهادت کتابمقدس را دربارهٔ جدیت عدالت خدا به زیر سؤال ببریم. ادعای نامعقولی است اگر بگوییم خدایی که محبت است نمی تواند در عین حال خدایی باشد که افراد متمرد را محکوم و تنبیه میکند زیرا یـوحنا دقیقاً دربارهٔ خدایی سخن میگوید که چنین اعمالی انجام میدهد.

اگر می خواهیم گفتهٔ یو حنای رسول را بطرز صحیحی درک کنیم، باید آن را در کنار دو آیهٔ دیگر که یو حنا با همین ساختار دستوری در جای دیگری نوشته است قرار بدهیم و جالب اینجاست که این آیات مستقیماً از سخنان خود مسیح گرفته شدهاند. آیهٔ اول در انجیل یو حنا دیده می شود و عبارتست از این که «خداروح است» (یو حنا ۲۴:۴۱). این همان چیزی است که خود خداوندمان خطاب به زن سامری فرمود. آیهٔ دوم در ابتدای همین رساله دیده می شود و یو حنا این آیه را که «آنچه شنیده ایم (از عیسی) و به شما خبر می دهیم» خلاصه کرده می گوید: «و این است پیغامی که از او شنیده ایم و به شما اعلام می نماییم که خدا نور است» فرمایش را باید با توجه به آنچه این دو آیه تعلیم می دهند تفسیر نمود. نگاهی مختصر به این دو آیه سودمند خواهد بود.

«خدا روح است». وقتی خداوندمان این را فرمود قصد داشت زن سامری را از این اشتباه در بیاورد که خیال میکرد فقط یک محل حقیقی برای پرستش خدا وجود دارد و به این ترتیب به نوعی محل حضور خدا را محدود میکرد. «روح» با «جسم» در تضاد است. مقصود مسیح این بود که ما چون دارای «جسم» هستیم در یک زمان در یک محل میتوانیم حضور داشته باشیم در حالی که خدا «روح» است و بنابرایس چنین محدودیتی ندارد. خدا مرکب از مواد نیست، وجود مادی هم نیست پس نمیتواند در یک محل محدود شود. بنابراین (مسیح در ادامه میفرماید) شرط حقیقی پرستش صحیح خدا این نیست که برای این کار به اورشلیم، سامره یا جای دیگری برویم بلکه قلب ما باید آمادگی پذیرش مکاشفهٔ الهی و پاسخ گفتن به آنرا داشته باشد. «خدا روح است و هر که او را پرستش کند میباید به روح و راستی بپرستد» (یوحنا ۲۴:۴). اولین گفتار از سی و نه اصل<sup>(۱)</sup> مفهوم روح بودن خدا را با این بیان جالب توجه این مطلب که خدا فاقد بدن، اعضا و احساسات است، تشریح مینماید. این اعتقادنامه با نفی وجود چنین خصوصیاتی در خدا به حقایق مهمی اشاره دارد.

خدا **فاقد بدن** است. به همین دلیل چنان که قبلاً هم گفته ایم خدا از قید تمام محدودیتهای مربوط به مکان و فاصله آزاد است و دارای حضور مطلق می باشد. خدا *منقسم و مرکب* نیست. مفهوم این امر این است که شخصیت و جنبه های مختلف قدرت او و ویژگی های او یکیارچه هستند و بنابراین هیچ چیز هرگز در او عوض نمی شود. «نزد او هیچ تبدیل و سایهٔ گردش نیست» (یعقوب ۱۷:۱). به همین دلیل خدا در قید هیچکدام از محدودیتهای زمانی و فرآیندهای طبیعی نیست و از ازل تا به ابـد همان است که هست. خدا دارای *احساسات* نیست. مقصود این نیست که خدا بیاحساس و بیعاطفه است یا در او هیچ چیزی وجود ندارد که مانند عواطف و احساسات ما باشد. احساسات بشری بخصوص يعنی احساسات دردناکی از قبیل ترس، اندوه، پشیمانی و ناامیدی به نوعی تابع شرايط غيرارادي هستند زيرا چنين احساساتي تحت كنترل ما نیستند بلکه شرایط مختلف باعث بروز و تحریک آنها میشود؛ در حالی که بروز چنین حالاتی در خدا، نتیجهٔ انتخابهای آگاهانه و ارادی خود اوست و بنابراین به هیچ وجه مطابق قاعدهای نیست که احساسات بشري از آن پيروي ميکند.

بنابراین محبت خدایی که روح است، محبتی متغیر و در حال نوسان نیست و به علاوه اشتیاقی ضعیف برای چیزی که شایدهرگز عملی نشود نیست. بلکه این محبت عظیم، تصمیم ر اسخی است که خدا خود آز ادانه

1- The thirty-nine Articles اعتقادنامهٔ اساسی کـلیساهای انگـلیکن است و کـه در قـرن شانزدهم تدوین گشت. مترجم اتخاذ کرده است و هرگز تغییر نمی دهد و برای عملی ساختن آن محبوب خویش را برکت می دهد و به او احسان می فرماید. در محبت خدای قادر مطلقی که روح است راه بر هر گونه تغییر و دگرگونی بسته است. محبت او «مثل موت زور آور است» (غزل غزلها ۶۰۸). «آبهای بسیار محبت را خاموش نتوان کرد و سیل ها آن را نتواند فرو نشانید» (غزل غزلها ۶۰۷). هیچ چیز نمی تواند کسانی را که او در آغوش گرفته است از او جدا بسازد (رومیان ۳۵۸–۳۹).

*«خدا نور است».* در کلام خدا می خوانیم خدایی که روح است *«نور»* هم هست. یو حنا با گفتن اینکه خدا نور است قصد داشت در مقابل مسیحیانی بایستد که دارای ادعاهای غلطی بودند و تماسشان با واقعیتهای اخلاقی قطع شده بود و ادعا می کردند که هر کاری هم انجام بدهند گناه محسوب نمی شود. در آیهٔ بعدی یعنی «هیچ ظلمت در وی هرگز نیست» (اول یو حنا ۵:۱) قدرت سخنان یو حنا را آشکار می سازد. «نور» به معنی آن قداست و پاکی است که بر اساس معیارهای شریعت خدا قرار دارد و «ظلمت» هم به معنی فساد و عدم عدالت اخلاقی با توجه به معیارهای شریعت خدا است (مقایسه شود با اول یو حنا کسانی که «در نور سالک هستند» می کوشند در زندگی خود در تقدس و عدالت مانند خدا بشوند و تمام اموری را که با این هدف هماهنگی ندارند از خود دور می سازند و از مشارکت با پدر و پسر لذت می برند. کسانی که «در ظلمت سالک هستند» با وجود ادعاهایی که در مورد خود ندارند با این مشارکت بیگانه هستند» با وجود ادعاهایی که در مورد خود

بنابراین خدایی که محبت است در درجهٔ اول و مهمتر از هـمه نـور است و به همین دلیل از همان اول باید خط بطلان بر آرایی بکشیم که مبتنی بر احساسات هستند و باعث می شوند تا خیال کنیم که محبت خدا چنان است که او بدون در نظر گرفتن مـعیارها و مـوضوعات اخـلاقی، آسانگیری میکند و با ملایمت و رحمت با ما برخورد مینماید. محبت خدا، محبتی مقدس است. خدایی که مسیح به ما شناساند خدایی نیست که نسبت به امور اخلاقی بیاعتنا باشد بلکه خدایمی است که عدالت را دوست دارد و از امور غیر اخلاقی متنفر است و خدایی است که هدف او برای فرزندانش چنین است: «کامل باشید چنان که یدر شما که در آسمان است کامل است» (متی ۴۸:۵). او کسی را که در زنـدگی خود در يي تقدس نيست، هر قدر هم كه افكارش در مورد حقايق الهي صحیح باشد در مشارکت با خود نمی پذیرد. کسانی را که او می یذیرد تحت نظم و انضباطی شدید قرار میدهد تا بتوانند به چیزی که میکوشند به دست آورند، برسند. (هر که را خداونـد دوست میدارد توبيخ مىفرمايد و هر فرزند مقبول خود را به تازيانه مىزند... بجهت فایده تا شریک قدوسیت او گردیم... اما در آخر میوهٔ عدالت سلامتی را برای آنانی که از آن ریاضت یافتهاند به بار می آورد» (عبرانیان ۲۱:۶–۱۱). محبت خدا سختگیر است زیرا نشان میدهد خدایی که ما را محبت میکند دارای تقدس است و میخواهد کسانی که به آنها محبت مي نمايد، مقدس باشند. كتاب مقدس اجازه نمي دهد كه تصور كنيم چون خدا محبت است بايد از او بخواهيم به تمام انسانها شادي عطا نمايد يا اجازه ندهد که محبوبانش با مشکلاتی روبرو شوند هرچند که این مشكلات آنها را ياكتر بسازد.

حال قصد دارم حقیقتی را مطرح کنم که افکار ما را در مورد محبت خدا از توازن برخوردار میسازد.

۲-جملهٔ «خدا محبت است» تا جایی که فرد مسیحی می داند در برگیرندهٔ تمام حقایق در مورد خداست. وقتی می گوییم «خدا نور است» تلویحاً به این موضوع اشاره می کنیم که قداست خدا در هر آنچه می گوید و انجام می دهد عیان است. به همین ترتیب جملهٔ «خدا محبت است» به این معنی است که محبت او در هر آنچه میگوید و انجام میدهد نـمایان است.

مسیحیان وقتی این حقیقت را درک مینمایند و آنرا بطور شخصی می پذیرند تسلی عظیمی می یابند. ما ایمانداران، با نگریستن به صلیب مسیح این اطمینان را به دست می آوریم که فرد فردمان محبوب خدا هستیم. «پسر خدا... مر/ محبت نمود و خود را برای من داد» (غلاطیان ۲۰:۲).با درک این حقیقت می توانیم این وعده را به خود مربوط سازیم که «بجهت آنانی که خدا را دوست می دارند و بحسب ارادهٔ او خوانده شدهاند، همهٔ چیزها برای (خیریت) ایشان با هم در کار می باشند» (رومیان ۲۸:۸). کلام خدا نمی گوید بعضی چیزها بلکه می فرماید همهٔ چیزها! هر اتفاقی که برای ما پیش می آید محبت خدا را نسبت به ما نشان

بنابراین تا جایی که ما میدانیم خدا برای ما در تمام لحظات و در تمام اتفاقاتی که هر روزه برای ما پیش می آید، خدای محبت است، محبتی که مقدس و دارای قدرت مطلق می باشد. حتی زمانی که علت اقدامات خدا بر ما پوشیده است میدانیم که در این اقدامات و در پس آنها محبت وجود دارد و به این ترتیب همیشه حتی زمانی که ظاهراً اوضاع خوب نیست می توانیم شاد باشیم. میدانیم وقتی که روزی همه اسرار زندگی ما معلوم شود، ثابت خواهد شد که چنانکه در سرودی روحانی می خوانیم «از ابتدا تا به انتها مورد رحمت خدا بودهایم». به همین جهت از رضایت خاطر بر خورداریم.

### تعريف محبت خدا

تا اینجا فقط بطور کلی مشخص کردهایم محبت خدا چه وقت و چگونه عمل میکند و البته این کافی نیست. برای ما ایـن سـؤال پیش میآید که ماهیت این محبت چیست؟ چگونه باید آن را تعریف و تجزیه و تحلیل نماییم؟ در پاسخ به این سؤال، کتاب مقدس مفهومی در مورد محبت خدا ارائه می دهد که می توانیم آن را به شکل زیر بیان نماییم: محبت خدا عبار تست از نیکی کردن خدای نیکو به افراد گناهکار، که باعث شد سعادت آنها را سعادت خود دانسته لذا فرزند خود را فرستاد تا نجات دهندهٔ آنها شود و در حال از طریق رابطه ای که با عهد بستن با او ایجاد می گردد این امکان را فراهم می کند تا آنها او را بشناسند و از حضور اولذت ببرند.

اجازه بدهید قسمتهای تشکیل دهندهٔ این تعریف را تشریح نماییم.

۱- محبت خدا عبارتست از نیکی کردن خدای نیکو.

منظور کتاب مقدس از نیکویی خدا، بخشندگی و کرامت عالمگیر اوست. برکهوف<sup>(۲)</sup> میگوید که نیکویی خدا «آن کمالی است در خدا که باعث میگردد با مهربانی و رحمت با تمام مخلوقاتش رفتار کند. نیکویی خدا علاقهای است که خالق نسبت به مخلوقات دارای احساس خود دارد.» (*الهیات نظامند*<sup>(۳)</sup> ص. ۷۰، آیاتی که در این مورد نقل شدهاند عـبارتند از: مـزمور ۹:۱۴۵، ۵۵–۱۶؛ مـقایسه شود با لوقا ۳۵:۶ و اعمال ۱۷:۱۴).

محبت خدا عالی ترین و پرجلال ترین مظهر این نیکویی خداست. جیمز اُر می نویسد: «بطور کلی محبت آن اصلی است که باعث می شود یک موجود اخلاقی به موجودی دیگر علاقه و تمایل پیدا کند و نقطه اوج محبت در آن نوع رابطهٔ شخصی است که در آن هر یک از طرفین در حیات دیگری سهیم است و خشنودی او در این است که دیگری را از حیات خود بهرهمند سازد و در پاسخ ببیند که علاقه و محبت طرف مقابل بسوی او جاری می گردد» (هستینگز فرهنگ لغات کتاب مقدس جلد سوم، ص ۳، ۱۵۳). چنین است محبت خدا. ۲ محبت خدا عبارتست از تحقق نیکی کردن خدای نیکو به گناهکاران. به این ترتیب ماهیت محبت خدا شامل فیض و رحمت می گردد. محبت خداکاری است که او با لطف و مهربانی نسبت به گناهکاران انجام می دهد در حالی که آنها استحقاق چنین محبتی را ندارند و به این ترتیب خدا عملی انجام می دهد که در حقیقت عکس عمل ترک نمودن آنها است؛ زیرا کسانی که مورد محبت خدا هستند موجوداتی ذی شعور می باشند که شریعت خدارا نقض نمودهاند و ذات آنها در نظر خدا فاسد است و فقط مستحق محکوم شدن و در نهایت بیرون رانده شدن از حضور خدا هستند.

بسیار حیرت انگیز است که خداگناه کاران را دوست دارد. اما هر قدر هم حیرت انگیز باشد حقیقت دارد. خدا مخلوقاتی را که دوست نداشتنی و (شاید فکر کنیم) غیرقابل دوست داشتن شده اند محبت می نماید. هیچ چیز در کسانی که خدا به آنها محبت می کند وجود نداشته است که محبت خدا را بر انگیزد. هیچ عاملی در ما نمی توانسته محبت ناهی را جلب نماید یا بر انگیزد. محبت انسانها نسبت به یکدیگر به این نحو بر انگیخته می شود که محب با دیدن خصوصیتی در محبوب شعله محبت در قلبش روشن می گردد اما محبت خدا آزاد و خودانگیخته است محبت در قلبش روشن می گردد اما محبت خدا آزاد و خودانگیخته است می کند زیرا تصمیم گرفته است به آنها محبت کند بطوری که چارلز وسلی می گوید: «او ما را محبت کرده است، او ما را دوست داشته است زیرا می خواسته است که ما را دوست داشته باشد» (مقایسه شود با محبت او ناشی از ارادهٔ نیکو و عالی اوست.

دنیای یونانی و رومی دوران عهدجدید هرگز با مفهوم چنین محبتی آشنا نشده بود. احساس غالب بر خدایان آنها در شهوترانی نسبت به زنان بود نـه در محبت کـردن بـه گـناهکاران. بـه ایـن تـرتیب لازم بـود نویسندگان عهدجدید واژه تازهای را که تقریباً یک کلمهٔ یونانی تازه بود یعن*ی آگابه* ابداع نمایند تا مفهوم محبت خدارا چنانکه مسیحیان شناخته بودند، بیان کند.

۳- محبت خدا عبارتست از نیکویی کردن خدای نیکو به افراد گناهکار

محبت خدا حسن نیتی نیست که ماهیتی نامشخص داشته باشد و شامل حال همهٔ انسانها شود و افراد بخصوصی را شامل نگردد. بلکه برعکس از آنجا که این محبت عملکرد وجودی است که دارای علم و قدرت مطلق میباشد هم هدف آن مشخص است و هم نتایج آن. هدف محبت خدا پیش از خلقت تعیین شد (مقایسه شود با افسسیان (۴:۱) که در درجهٔ اول شامل گزینش کسانی می شد که خدا قصد داشت به آنها برکت دهد و در درجهٔ دوم شامل تعیین برکاتی می گردید که می بایست به آنها داده شود و نیز شامل تعیین وسایل کسب این برکات و بر خورداری از آنها می باشد. تحقق تمام این مسایل از همان اول قطعی شده.

به همین دلیل پولس در نامهٔ خود خطاب به مسیحیان تسالونیکی مینویسد: «اما ای برادران و ای عزیزان خداوند، می باید ما همیشه برای شما خدا را شکر نماییم که از ابتدا (قبل از خلقت) خدا شما را برگزید (برگزیدگی) برای نجات (هدف تعیین شده) به تقدس روح و ایمان به راستی (وسایل تعیین شده)» (دوم تسالونیکیان ۱۳:۲). محبت خدا نسبت به افراد گناهکار در همان اجرای هدف او برای برکت دادن آنان است که در ازل طرحریزی شد.

۴- محبت خدا نسبت به گناهکاران باعث میگردد تا سعادت آنها را سعادت خود بداند.

در هر نوع محبتی چنین اقدامی در مورد نیازهای شخص مورد محبت وجود دارد. در واقع این محکی است که نشان میدهد محبت واقعی است یا نه. اگر یک پدر وقتی می بیند پسرش با مشکل مواجه شده است اهمیتی به موضوع ندهد و همچنان شاد و خوشحال باشد یا مردی وقتی می بیند همسرش مضطرب است هیچ حرکتی برای کمک به او از خود نشان ندهد، در این صورت برای ما این سؤال پیش می آید که در روابط آنها چقدر محبت وجود دارد زیرا می دانیم که کسی اگر واقعاً کسی را دوست داشته باشد فقط زمانی خوشحال خواهد بود که دیگری هم واقعاً خوشحال باشد. محبت خدا هم نسبت به ما به همین شکل است.

در فصول قبلی به این نکته اشاره کردیم که هدف خدا از تمام کارهایش این است که جلال یابد یعنی متجلی و شناخته شود و مورد تحسین و ستایش قرار بگیرد. این جمله صحیح است اما کامل نیست. این جمله وقتی تعدیل میشود که این حقیقت را درک کنیم که خدا با محبت به انسانها، داوطلبانه شادی خود را به شادی آنها مربوط ساخته است. بی جهت نیست که کتاب مقدس غالباً خدا را پدری پر مهر و محبت و شوهر قوم خود معرفی می نماید. ماهیت چنین روابطی به نحوی است که ما را به این نتیجه می رساند که شادی خدا زمانی کامل خواهد شد که تمامی عزیزانش در نهایت از زیر بار همهٔ مشکلات آزاد شوند و چنانکه در سرودی آمده است:

> تا آن هنگام که تمامی کلیسای فدیه داده شدهٔ خدا نجات یابد تا دیگر گناه نکند.

خدا قبل از اینکه انسانها آفریده شوند، بدون وجود آنها خوشحال بود. بعد از اینکه انسانها گناه کردند به سادگی میتوانست با از بین بردن آنها دوباره شادی خود را به دست آورد. اما نکته اینجاست که او گناهکاران را محبت مینماید و این امر به این معنی است که از طریق انتخاب آزاد و آگاهانهٔ خود بر آن است، شادی کامل و حقیقی خود را زمانی بازیابد که تک تک آنها را به بهشت ببرد. درواقع او اینطور مقرر فرموده است که شادی او از این پس تابه ابد به شادی ما بستگی داشته

باشد.

به این ترتیب خدا نه فقط ما را برای جلال خود نجات می دهد بلکه همچنین برای شادی خود این کار را می کند. حال می توانیم بفهمیم که چرا وقتی یک گناهکار توبه می کند در فرشتگان شادی (شادی خود خدا) به وجود می آید (لوقا ۱۰:۱۵) و چرا «فرحی (شادی) عظیم» به وجود خواهد آمد زمانی که خدا ما را در روز آخر در حضور مقدس خود بی عیب حاضر بسازد (یهودا ۲۴). این حقیقت فراتر از فهم و تقریباً فراتر از اعتقادات ماست اما شکی نیست که مطابق کتاب مقدس محبت خدا چنین است.

۵۔ خدا محبت خود را نسبت به گناهکاران به این طریق نشان داده است که فرزند خود را بخشید تا نجات دهنده آنها بشود.

برای محک زدن محبت باید دید چقدر میبخشد و محکی که میزان محبت خدارا تعیین میکنداین است که او فرزند یگانهٔ خودرا عطاکرد تا انسان شود، برای گناهان انسان جان دهد و به این ترتیب تنها واسطهای شود که میتواند ما را به حضور خدا ببرد.

تعجبی ندارد که پولس دربارهٔ محبت خدا می گوید که عظیم و فوق از معرفت است! (افسسیان ۲:۲؛ ۲۹:۳). آیا تا به حال بخششی گرانبهاتر از این وجود داشته است؟ پولس استدلال می نماید که این عطای عالی، بخشیده شدن سایر عطایا را تضمین می کند. «او که پسر خود را دریخ نداشت، بلکه او را در راه جمیع ما تسلیم نمود، چگونه با وی همه چیز را به ما نخواهد بخشید؟» (رومیان ۲:۲۸). نویسندگان عهدجدید مرتباً به صلیب مسیح اشاره کرده آن را قوی ترین دلیل حقیقی بودن و بی حد و مرز بودن محبت خدا دانستهاند.

به این ترتیب یوحنا پس از اینکه نخستین بار می فرماید: «خدا محبت است» سخن خود را ادامه داده می گوید: «محبت خدا به ما ظاهر شده است به اینکه پسر یگانهٔ خود را به جهان فرستاده است تا به وی زیست نماییم. و محبت در همین است، نه اینکه ما خدا را محبت نمودیم، بلکه اینکه او ما را محبت نمود و پسر خود را فرستاد تا کفارهٔ گناهان ما شود» (اول یوحنا ۴:۴–۱۰). یوحنا به همین نحو در انجیل خود می فرماید: «زیرا خدا جهان را اینقدر محبت نمود که پسر یگانهٔ خود را داد تا هر که بر او ایـمان آورد...حیات جاودانی یابد» (یوحنا ۱۶:۳). پولس نیز می نویسد: «لکن خدا محبت خود را در ما ثابت میکند از اینکه هنگامی که ما هنوز گناهکار بودیم، مسیح در راه ما مرد» (رومیان ۵:۸) و دلیل این را که «پسر خدا...مرا محبت نمود» در این میداند که «خود را برای من

۶ محبت خدا نسبت به گناهکاران به این طریق به هدف خود می رسد که از طریق رابطهای که با عهد بستن با او ایجاد می گردد این امکان بوجود می آید که آنها او را بشناسند و از حضور اولذت ببرند.

ار تباطی که از طریق عهد بستن برقرار میگردد، ار تباطی است که در آن طرفین متعهد می شوند برای همیشه یکدیگر را خدمت کنند و به یکدیگر متکی باشند (مثلاً ازدواج دارای چنین ماهیتی است). وعدهٔ مبتنی بر عهد چیزی است که ار تباط مذکور بر آن استوار میگردد. (مانند تعهدات زناشویی). ار تباط خدا با انسان طبق کتاب مقدس به این شکل است که از طریق انعقاد عهد، انسان با خدا ار تباط پیدا میکند. اولین باری که شرایط ار تباط با خدا روشن شد زمانی بود که خدا خودش را به عنوان *ال شادای* (خدای قادر مطلق و خدای بی نیاز) به ابر اهیم ظاهر فرمود و رسماً به او وعدهای داد که متکی بر عهد بود. «تو را و بعد از تو ذریت تو را خدا باشم» (پیدایش ۱:۱۰–۷).

چینانکه پولس در غلاطیان ۱۵:۳–۲۹ استدلال مینماید، تمام مسیحیان از طریق ایمان به مسیح، وارث این وعده میشوند. مقصود چیست؟ درواقع این وعدهای است که شامل همه چیز می شود. سیبس که نویسندهای پیوریتن است، اظهار داشته است: «این اولین وعده و اساسی ترین وعدهای است که درواقع پایه و اساس سایر وعدهها می باشد» (آثار، جلد۶، ص۸). پیوریتن دیگری بنام بروکز این موضوع را به شرح زیر توضیح می دهد:

«...درست مثل این است که خدا می فرماید، شما برای خیریت خویش به همان اندازه علاقهای حقیقی به صفات من خواهید داشت که این صفات برای جلال من به من تعلق دارند...خدا می فرماید که فیض من از آن شما خواهد بود تا شما را مورد عفو قرار دهد؛ قدرت من از آن شما خواهد بود تا از شما حفاظت کند؛ حکمت من از آن شما خواهد بود تا شما را هدایت نماید. نیکی من از آن شما خواهد بود تا شما را از زیر بار مشکلات رهایی بخشد؛ رحمت من از آن شما خواهد بود تا زندگی شما ما تأمین کند و جلال من از آن شما خواهد بود تا تاج کمال بر سر شما نهد. این وعده که خدا، خدای ما شود، و عده ای است که طیف وسیع آن شامل همه چیز می گردد. لوتر می گوید: «Deus meus et omnia یعنی وقتی که خدا را دارم همه چیز دارم» (آثار، جلد ۵ ص ۳۰۸).

تیلوتسان می گوید: «اگر می خواهیم به کسی واقعاً محبت کنیم باید بهترین کاری را که می توانیم برای او انجام بدهیم» آنچه خدا برای کسانی که آنها را دوست دارد انجام می دهد همین است یعنی بهترین کار را برای ما *آنها می کند* و خدا به اندازهٔ قدرت مطلق خود می تواند بهترین کار را برای ما انجام دهد. به این ترتیب ایمان به مسیح ما را وارد رابطه ای با خدا می سازد که هم برای زندگی کنونی ما و هم برای ابدیت دارای برکتی عظیم و بی قیاس است.

### محبت حيرتانگيز!

آیا این حقیقت دارد که خدا در ارتباط خود با ما که مسیحی هستیم،

خدای محبت است؟ و آیا محبت خدا همانطور است که گفته شد؟ اگر چنین است پس سؤالاتی پیش میآید.

چرا در شرایطی که خدا ما را قرار داده است لب به اعتراض میگشایم و اعلام عدم رضایت و انزجار میکنیم؟ چرا افسرده هستیم و قلبی آکنده از ترس و تردید داریم؟ چرا در خدمت به خدایی که ما را چنین محبت میکند سرد و خشک و بی شور و شوق هستیم؟ چرا با دل بستن به چیزهای مختلف نمی گذاریم تا خدا کاملاً مالک قلب ما باشد؟

پیر ی می این قرمود «خدا محبت است» که این نکتهٔ اخلاقی را ذکر یو حنا برای این فرمود «خدا محبت است» که این نکتهٔ اخلاقی را ذکر نماید (اگر خدا با ما چنین محبت نمود، ما نیز می باید یکدیگر را محبت نماییم» (اول یو حنا ۱۱:۴). آیا دیگران با دیدن کیفیت و میزان محبتی که نسبت به سایرین یعنی نسبت به زن، شوهر، خانواده، همسایگان، اعضای کلیسا و همکاران خود نشان می دهیم، می توانند به بزرگی محبت خدا نسبت به ما پی ببرند؟ دربارهٔ این موضوعات تأمل کنید. خود را بیازمایید.

فصل سيزدهم

فيض خدا

بطور معمول در تمام کلیساها مسیحیت را دین فیض می خوانند. یکی از حقایق مسلم در الهیات مسیحی عبارتست از اینکه فیض قدرتی غیرشخصی نیست یعنی اینطور نیست که نوعی جریان برق آسمانی باشد که وقتی دو شاخهٔ سیم حامل آنرا به مراسم مذهبی وصل میکنیم جاری گردد؛ بلکه فیض فعالیتی است شخصی که خدا با قلبی آکنده از محبت برای انسانها انجام می دهد. غالباً در کتابها و موعظات به این نکته اشاره می شود که کلمهٔ یونانی عهدجدید برای فیض (کاریز)<sup>(۱)</sup> مانند کلمهای که برای محبت (آگایه)<sup>(۲)</sup> به کار رفته، کلمهای است که کاربرد آن مفقط در متون مسیحی دیده می شود و به مفهوم لطفی است خودانگیخته مفهومی است که قبلاً در علم اخلاق و الهیات رومی – یونانی وجود نداشته است. در کلاس های کانون شادی یکی از درسهای اساسی این است که فیض خدا ثروت خداست که مسیح آنرا بخشید. اما با وجود راقعیات فوق به نظر می رسد تعداد کسانی که واقعاً به فیض معتقدند کم است.

نمی توان منکر این حقیقت شد که همیشه کسانی بودهانـد کـه مـوضوع فیض الهـی بـقدری بـرای آنـها عـمیق و حیرتانگیز بـوده است کـه نتوانستهاند از کنار آن بسادگی عبور کنند و همیشه فیض الهی مـوضوع

Charis \_1

سخن و دعای *آنها بوده است و دربارهٔ آن* سرودهای روحانی نوشته اند که بعضی از آنها جزو بهترین سرودها هستند. نیاز به توضیح نیست که تا احساسات عمیق وجود نداشته باشد سرود روحانی غنی به وجود نخواهد آمد. این افراد بخاطر موضوع فیض مبارزه کرده و هر وقت لازم بوده است حاضر شده اند برای حفظ موضع خود تمسخر شوند و آگوستین هم با پیروان پلاگیوس مبارزه نمود و اصلاحگران با فلسفهٔ مدرسی<sup>(۳)</sup> مبارزه کردند و فرزندان روحانی پولس، آگوستین و اصلاحگران تا به امروز با آموزه هایی که قصد کاتولیکی یا پلاگیوسی کردن میدهند: «لیکن به فیض خدا آنچه هستم هستم» (اول قرنتیان ۱۰۰۱) و قاعدهٔ زندگی آنها چنین است: «فیض خدا را باطل نمی سازم» (غلاطیان ۲۱:۲).

با این حال بسیاری از اعضای کلیسا اینطور نیستند. ممکن است چیزهای خوبی دربارهٔ فیض به زبان آورند ولی از این حد فراتر نمی روند. تصور آنها در مورد فیض در حد انکار آن نیست ولی این موضوع برای آنها بی معنی است و اصلاً جایی در تجربهٔ آنها ندارد. اگر دربارهٔ وسایل حرارتی کلیسا یا حسابهای سال گذشته با آنها صحبت کنید بلافاصله دنبال حرف شما را می گیرند اما اگر دربارهٔ حقایقی صحبت کنید که کلمهٔ «فیض» به آنها اشاره می کند خواهید دید که احترام شما را نگاه می دارند شما را به مهمل گویی متهم نمی کنند آنچه می گویید مفهومی برای آنها ندارد. با معنی است، اما احساس می کنند آنچه شما دربارهاش سخن می گویید هرچه هم که باشد فر اسوی تجربه شخصی آنهاست و هر قدر بدون آن زندگی می کنند مطمئن تر می شوند که نوع زندگی آنها چنان است که بدان

Scholasticism \_\*

فيض خدا

احتياجي ندارند.

### عدم درک فیض

چه چیز نمی گذارد کسانی که ادعا می کنند به فیض ایمان دارند واقعاً چنین ایمانی داشته باشند؟ چرا موضوع فیض حتی برای کسانی که به تفصیل دربارهٔ آن سخن می گویند مفهومی بسیار اندک دارد؟ به نظر می رسد که ریشهٔ این مشکل در اعتقاد اشتباه در مورد رابطهٔ اساسی بین انسان و خدا باشد یعنی در آن اعتقاد اشتباهی که نه فقط در فکر ما که در اعماق قلب ما جای دارد؛ جایی که چیزهایی وجود دارند که ماهرگز آنها رازیر سؤال نمی بریم زیرا اهمیتی برای ما ندارند. در این زمینه چهار حقیقت اساسی وجود دارند که آموزهٔ فیض وجود آنها را از قبل مسلم فرض می کند و اگر قبلاً به وجود آنها معترف نباشیم، ایمان به فیض خدا است که کاملاً بر ضد قبول این حقایق عمل می کند. به این ترتیب نباید از است که کاملاً بر ضد قبول این حقایق عمل می کند. به این ترتیب نباید از این تعجب کرد که ایمان به فیض این روزها تا این اندازه کم شده است. چهار حقیقت مورد نظر عبارتند از:

۱- سقوط اخلاقی انسان. مردان و زنان امروز با آگاهی از دستاوردهای علمی عظیم خود در طی سالیان اخیر، طبیعتاً میل دارند خود را بزرگ بدانند. آنها ثروت مادی را در همه جا مهمتر از صفات اخلاقی میدانند و در امور اخلاقی بیاندازه نسبت به خود مهربان هستند و فکر میکند چند امتیاز اخلاقی کوچکی که دارند گناهان بزرگشان را جبران میکند و این موضوع را جدی نمیگیرند که از نظر اخلاقی وضع آنها بدتر از اینهاست. آنها خود و دیگران را از فکر یک وجدان ناراحت به این ترتیب خلاص میکند که این فکر را نوعی وسواس خطرناک و نشانهٔ بیماری و انحراف ذهنی میدانند، نه نشان دهندهٔ واقعیتی اخلاقی؛ زیرا مردان و زنان امروز خود را متقاعد ساختهاند که علی رغم لغزش های کوچک از قبیل مصرف مشروبات الکلی، قمار،عدم احتیاط در رانندگی، اه میت ندادن به گناهان جنسی، دروغهای مصلحتی و غیر مصلحتی، سوءاستفاده در امر تجارت، خواندن مطالب ناپاک و مسائلی از این دست، باز هم قلباً انسانهای خوبی هستند. بعد هم مانند بت پرستان (خاطر جمع باشید قلب انسان امروزی، قلبی است بت پرست) خدا را به صورت تصویر بزرگ شدهٔ خودشان به تصور درمی آورند و تصور میکنند که خدا هم مثل خودشان از آنها راضی است. این فکر که آنها مخلوقاتی هستند که صورت خدا در آنها تباه شده و علیه قانون خدا سرکشی کردهاند و در نظر خدا مجرم و ناپاک و فقط سزاوار محکومیت الهی هستند هرگز به فکرشان هم خطور نمیکند.

۲-عدالت جزادهند الهی. راه و روشی که مردان و زنان امروزی در پیش گرفته اند این است که تا وقتی خطری متوجه آنها نیست چشم خود را بر روی تمام اعمال نادرست می بندند. آنها اعمال نادرست دیگران را تحمل می کنند مگر این که تصادفاً شرایطی بوجود آید که مجبور به مخالفت با آنها شوند. والدین در تصحیح اشتباهات فرزندان خود و معلمین در تنبیه دانش آموزان خود تعلل می کنند و جامعه با هر نوع عمل وحشیانه و رفتار ضد اجتماعی برخورد بسیار ضعیفی می کند. به نظر نادیده گرفت باید این کار را کرد. تنبیه فقط می تواند آخرین راه حل باشد و از نتایج اجتماعی در دان استفاده کرد که برای جلوگیری از نتایج اجتماعی دردناک شرارت لازم است. تمایل به آسانگیری در مورد شرارت و تحمل آن تا حد فوق، فضیلت به شمار می رود در حالیکه برخی زندگی بر طبق اصول ثابت نیک و بد را مورد انتقاد قرار داده انطباق آن را با موازین اخلاق مشکوک می دانند. در این راه و روش مبتنی بر بت پرستی، ما این امر را مسلم میدانیم که خدا علت اعمال ما را درک میکند. این طرز فکر که قانون اخلاقی حاکم بر جهان خدا، کیفر اعمال را میدهد و نشان دهندهٔ شخصیت مقدس خداست برای مردم موضوعی است کاملاً تخیلی؛ این امر به این معنی است که هر کس که وجود چنین قانونی را می پذیرد متهم می شود به است که هر کس که وجود چنین قانونی را می پذیرد متهم می شود به اینکه انگیزه ها و کشش های درونی بیمارگونهٔ خود را که به خشم و انتقامجویی مربوط می گردند به خدا نسبت می دهد. با این حال در همه جای کتاب مقدس تأکید می شود که این جهان که خدا آن را در نیکویی خویش خلق فرموده دنیایی است اخلاقی که در آن کیفر اعمال به همان اندازه بنیادی و اساسی است که نفس کشیدن.

خدا داور جهان است و عمل صحیح را به جا خواهد آورد به این نحو که انتقام مظلومان را خواهد گرفت و کسانی را که شریعت الهی را نقض میکنند تنبیه خواهد کرد (عبارتی که کتاب مقدس به کار می برد «تأدیب معصیت» است)، (پیدایش ۲۵:۱۸). خدا زمانی واقعاً خداست که گناه را تأدیب نماید و تا وقتی شخص این حقیقت را درک نکند که بدکاران در نتیجهٔ داوری الهی نمی توانند جز کیفر اعمال خود چیزی از خدا دریافت کنند، قادر نخواهد بود آن ایمانی را به فیض الهی داشته باشد که منطبق بر حقایق کتاب مقدس است.

۳- ناتوانی روحانی انسان. می توان گفت کتابی که دیل کارنگی تحت عنوان آیین دوست یابی و نفوذ در دیگران نوشته است، کتاب مقدس عصر حاضر می باشد و در سالهای اخیر روشهای پیشرفته ای در خصوص روابط تجاری ابداع گردیده اند که مطابق آنها باید شخص مقابل را در چنان وضعیتی قرار داد که نتواند به راحتی پاسخ «منفی» بدهد. این موضوع باعث گردیده مردان و زنان امروزی در ایمانی استوار شوند که مذهب بت پرستی را احیاء می کند زیرا مذهب بت پرستی بر این باور است که می توانیم برای اصلاح رابطهٔ خود با خدا او را در وضعیتی قرار بدهیم که نتواند پاسخ «منفی» بدهد.

بت پرستان قدیم این کار را از طریق زیاد کردن تعداد هدایا و قربانیها انجام میدادند و بت پرستان جدید سعی دارند این کار را به وسیلهٔ احترام به کارمندان کلیسا و رعایت اصول اخلاقی انجام بدهند. با اینکه تصدیق میکنند کامل نیستند باز هیچ شکی ندارند که از این پس محترم بودن آنها، این را تضمین خواهد کرد که خدا در پایان، آنها را صرف نظر از آنچه در گذشته انجام دادهاند خواهد پذیرفت. اما موضع کتاب مقدس بطوری که تاپلدی بیان میکند چنین است:

> کارهای دستهایم قادر نیست انتظارات شریعت را برآورد. غیرت من هر اندازه هم که باشد، و از دیدگانم تا ابد هم اشک ببارد، گناهانم را کفاره نمی توانند کرد.

این امر ما را به تصدیق عجز و ناتوانیمان و به سوی ایـن نـتیجه سـوق میدهد که:

فقط این تو هستی که باید نجات بدهی، فقط تو.

پولس اظهار می دارد: «به اعمال شریعت هیچ بشری در حضور او عادل شمرده نخواهد شد» (رومیان ۲۰:۳). هیچ یک از ما قدرت این را ندارد که بعد از محروم شدن از عنایت الهی، رابطهٔ خود را با خدا اصلاح نماید و دوباره مورد توجه خدا قرار بگیرد. به این ترتیب اول باید این حقیقت را بفهمیم و قبول کنیم تا بعد بتوانیم ایمانی به فیض خدا داشته باشیم که منطبق بر حقایق کتابمقدس در این مورد باشد.

*۴-آزادی مطلق خدا.* در بت پرستی ایام گذشته این عقیده وجود داشت که هر یک از خدایان برای تأمین منافع خود به عبادت کنندگان خود وابسته است زیرا رفاه و آسایش او در گرو خدمت و هدایای آنها قرار دارد. بطور مشابه در پس بت پرستی جدید این احساس نهفته است که خدا به نوعی موظف است ما را محبت و کمک کند و تا حدی لیاقت این را هم داریم. یک آزاد اندیش فرانسوی زمانی که در حال احتضار بود زمزمه کنان گفت: «خدا مرا خواهد بخشید، این کار وظیف اوست cest son (cest son ما باید دانست که این فکر براساس نادرستی استوار است زیرا خدای کتاب مقدس برای رفاه و آسایش خود به انسانهایی که مخلوق او هستند، وابسته نیست (مزمور ۲۵۰۰ و اعمال ۲۵:۱۷) و بعلاوه هم اکنون که ما گناهکاریم به هیچ وجه مجبور نیست به ما توجه کند.

تنها چیزی که می توانیم از خدا بطلبیم عدالت است و عدالت برای ما به مفهوم محکومیت قطعی است. خدا به خاطر هیچ کس مجبور نیست از جریان عدالت خود ممانعت کند. او مجبور نیست رحم کند و ببخشد. اگر چنین کاری انجام بدهد، کاری است که انجام داده و همانطور که می گوییم «اراده کرده چنین کند» و هیچکس او را مجبور ننموده است. «نه از خواهش کننده و نه از شتابنده است، بلکه از خدای رحم کننده» (رومیان ۱۶:۹). فیض آزاد و مستقل است به این معنی که خود انگیخته بوده و از کسی صادر می شود که این آزادی را داشت که رحیم و مهربان نباشد. انسان فقط وقتی می تواند دیدگاه کتاب مقدس را دربارهٔ فیض داشته باشد که بفهمد آنچه سرنوشت هر فردی را تعیین می کند این است که آیا خدا تصمیم می گیرد او را نجات بدهد یا نه و خدا در مورد هیچ کس مجبور نیست چنین تصمیمی بگیرد.

### نه در نتیجهٔ تلاشهایمان و نه به شایستگی ما

فیض عبارتست از محبتی که خدا آزادانه نسبت به گناهکاران مجرم نشان میدهد بدون اینکه شایستگی آنها را در نظر بگیرد و درواقع با مد نظر قرار دادن عدم شایستگی آنها برای کسب فیض، ایـن کـار را انـجام میدهد. این خداست که به کسانی نیکویی مینماید که فقط لیاقت دارند با آنها بشدت برخورد شود و دلیلی برای این ندارند که جز این برخورد چیز دیگری از خدا بطلبند. دیدیم علت اینکه موضوع فیض برای برخی از اعضای کلیسا چندان مفهومی ندارد این است که آنها دربارهٔ خدا و انسان فاقد عقایدی هستند که جزو شرایط اولیهٔ درک موضوع فیض است. حال باید پرسید که چرا این موضوع برای عدهای دیگر چنین مفهوم گستردهای دارد؟ برای یافتن پاسخ این سؤال لازم نیست زیاد تلاش کنیم زیرا از آنچه قبلاً گفته ایم میتوان به پاسخ دست یافت. کاملاً وضعیت و احتیاج او ذکر میکند، می پذیرد با شنیدن موضوع فیض از فرط حیرت و شادی نمی تواند سرپا بایستد زیرا درمی یابد که چگونه داور ما نجات دهندهٔ ما گردیده است.

«فیض» و «نجات» علت و معلول هستند. «محض فیض نجات یافتهاید» (افسسیان ۵:۲ مقایسه شود با آیه ۸). «فیض خدا که برای همهٔ مردم نجات بخش است، ظاهر شده» (تیطس ۱۱:۲). انجیل بیان می فرماید که چگونه «خدا جهان را اینقدر محبت نمود که پسر یگانهٔ خود را داد تا هر که بر او ایمان آورد هلاک نگردد بلکه حیات جاودانی یابد» (یو حنا ۱۶:۳). در عین حال می فرماید که چطور «خدا محبت خود را در ما ثابت می کند از اینکه هنگامی که ما هنوز گناهکار بودیم، مسیح در راه ما مرد» (رومیان ۵:۸) و چگونه چشمهای که در پیشگویی ذکر گردیده بود مفتوح گردیده است (زکریا ۲:۱۳) برای پاک کردن گناه و نجات و چگونه مسیح زنده تمام کسانی را که انجیل او را می شنوند دعوت می کند که واتس در یکی از اشعارش که هر چند بهترین شعرش نیست اما بهتر از نمام اشعارش حقایق انجیل را منعکس میکند، می گوید که ما ذاتاً بشدت فاسد و از خدا دور هستیم: صدایی از فیض ملوکانه، صدایی از کلام مقدس خدا به گوش میرسد ای گناهکاران اسیر، بیایید و به خداوند توکل کنید.

جان من این عالی ترین دعوت را لبیک میگوید، و به سوی آرامشی که در آن وجود دارد، شتاب میگیرد. به وعدهٔ تو ایمانمی آورم، خداوندا، بی ایمانی مرا امداد فرما.

> به سوی چشمه مبارک خونت، ای خدای مجسم، پر میگشایم. تا جان من از لکههای ارغوانی گناه، و گناهان بس تیره شسته شود.

مجرم و ضعیف و کرمی ناتوانم که در دستهای تو میافتم. تو خداوند هستی، عدالت من هستی، نجات دهندهٔ من هستی و همه چیز من هستی.

کسانی که صادقانه ایـن سـخنان واتس را تکـرار میکنند از سـرود خواندن بخاطر فیض خدا زود خسته نمیشوند.

عهدجدید سه جنبه خاص از عملکرد فیض خدا را بیان میدارد که هر کدام باعث میشود ایمانداران دائماً در حیرت باشند.

**۱۔ فیض، منشاء آمرزش گناہ است.** انجیل بر روی موضوع عادل

شمردگی متمرکز می شود؛ یعنی آمرزش گناهان که در نتیجهٔ آن در حضور خدا پذیرفته می شویم. عادل شمردگی در واقع عبارتست از انتقال حیرتانگیز از وضعیت یک مجرم محکوم که در انتظار حکم وحشتناکی به سر می برد، به وضعیت وارثی که در انتظار میراث شگفت آوری است.

عادل شمردگی از طریق ایمان است و در همان لحظهای صورت میگیرد که شخص بطرزی اساسی به خداوند عیسای مسیح به عنوان نجات دهنده ایمان می آورد. عادل شمردگی برای ما مجانی است اما برای خدا به قیمت زیادی تمام گردید زیرا بهایی که برای آن باید پرداخت می شد عبارت بود از مرگ پسر خدا برای کفارهٔ گناهان. علت چه بود که خدا «پسر خود را دریغ نداشت بلکه او را در راه جمیع ما تسلیم نمود»؟ (رومیان ۳۲:۸). او به دلیل فیض این کار را کرد. تـصمیم آزادانهٔ او برای نجات بشر بود که باعث گردید برای کفارهٔ گناهان اقدام فرماید. پولس این امر را روشن میسازد. میفرماید ما مجاناً (یعنی بدون پرداخت بهایی) و براثر فیض (که نتیجهٔ تصمیم پر از رحمت خداست) از طریق نجاتی که عیسای مسیح عطا مینماید، عادل شمرده شدهایم. خدا مسیح را معین کرد تا قربانی برای کفارهٔ گناهان ما باشد ( یعنی غضب الهي را از طريق كفارهٔ گناهان فرو نشاند) و (اين قرباني براي انسانها مؤثر می گردد) به واسطهٔ ایمان به وسیلهٔ خون او (رومیان ۲۴:۳–۲۵؛ مقایسه شود با تبطس ۲:۷).

یک بار دیگر پولس به ما میگوید: «در وی به سبب خون او فدیه یعنی آمرزش گناهان را به اندازهٔ دولت فیض او یافته ایم» (افسسیان ۷:۱). فرد مسیحی وقتی دربارهٔ تمام این موضوعات می اندیشد و شرایط را قبل و بعد از ظهور فیض در جهان با هم مقایسه میکند، عکس العملی از خود نشان می دهد که ساموئل دیویس مدیر سابق پرینستون آن را به بهترین نحو چنین شرح داده است:

فيض خدا

ای خدای بزرگ شگفتی ها! تمام راههای تو صفات الهی را می نما یا نند. لیکن اعمال بیشمار فیض بخشایشگر، در میان سایر عجایب تو، ای خداوند، می در خشند؛ آیا خدایی بخشایشگر نظیر تو وجود دارد؟ آیاکسی فیضی به اندازهٔ فیض تو اینسان دولتمند و رایگان دارد؟

بهتزده و حیران، مسرور و شادمان، بخشایش الهی را دریافت میکنیم، بخشایشی برای سنگین ترین گناهان؛ بخشایشی خریداری شده توسط خون عیسی: آیا خدایی بخشایشگر نظیر تو وجود دارد؟ آیاکسی فیضی به اندازهٔ فیض تو اینسان دولتمند و رایگان دارد؟

باشدکه این فیض حیرتانگیز و بی همتا این معجزهٔ خدای محبت، زمین پهناور را با حمد و تسبیع پر بسازد، همچنانکه آسمان را پر گردانیده است! آیا خدایی بخشایشگر نظیر تو وجود دارد؟ آیاکسی فیضی به اندازهٔ فیض تو اینسان دولتمند و رایگان دارد؟

۲- فیض محرک اجرای نقشهٔ نجات است. بخشایش گناهان، قلب انجیل است اما کل آموزهٔ فیض را شامل نمی شود زیرا عهدجدید بخشایش الهی را در محدودهٔ نقشهٔ نجاتی معرفی می کند که قبل از خلق عالم با برگزیدن عدهای برای نجات شروع شد و فقط موقعی تکمیل خواهد شد که کلیسا در جلال کامل شود. پولس این نقشه را به شکل موجز در جاهای مختلفی ذکر میکند از جمله رومیان ۲۹،۲–۳۰ و دوم تسالونیکیان ۲۲:۲–۱۳ اما کامل ترین شرحی که دربارهٔ آن می دهد در پاراگرافی طولانی است که از افسسیان ۳:۱ شروع می شود و تا ۱۰:۲ ادامه پیدا میکند. با این حال باید دانست که علیرغم موضوعات فرعی، جریان تفکر موجود در آن، آنرا اساساً به صورت یک پاراگراف واحد در می آورد. مطابق معمول پولس با یک جمله که شامل خلاصهٔ موضوع است شروع میکند و در ادامهٔ پاراگراف موضوع مورد نظر را تحلیل و تشریح می نماید. او با این جمله شروع میکند: «خدا... ما را مبارک ساخت به هر برکت روحانی در جایهای آسمانی (در قلمرو حقایق روحانی) در مسیح» (آیهٔ ۳).

تحلیل پولس با موضوع برگزیدگی ازلی و تقدیر ازلی خدا که سبب می شود تا در مسیح پسر خوانده شویم (آیهٔ ۴) شروع می شود و تا آمرزش و رهایی از گناهان در مسیح (آیهٔ ۷) و امید جلال یافتن در مسیح (آیهٔ ۱۱) و عطای روحالقدس در مسیح که مُهر مالکیت ابدی خدا را بر ما می زند، ادامه پیدا می کند (آیهٔ ۱۳).

از این قسمت پولس توجه خود را به عمل مقتدرانه ای معطوف می سازد که خدا از طریق آن گناهکاران را در مسیح خلقت تازه می بخشد (۱۹:۱ و ۲:۲) و آنها را به سوی ایمان هدایت می کند (۸:۲). پولس تمام این موضوعات را به صورت عناصری نشان می دهد که در یک نقشهٔ بزرگ برای نجات عمل می کنند (۵:۱، ۹ و ۱۱) و می فرماید که فیض ( حمت، محبت، لطف کلماتی است که برای فیض در ۲:۴ و ۷ به کار رفته اند) قدرتی است که محرک اجرای این نقشه می باشد (۲:۲-۸) و «دولت فیض خدا» در سراسر این نقشه به چشم می خورد (۱:۷، ۲:۷) و تمجید خدا به خاطر این فیض هدف نهایی آن است (۶:۱ مقایسه شود با ۲۱، ۱۴ و ۲:۲). بنابراین ما ایمانداران باید خوشحال باشیم از اینکه توبهٔ ما یک امر تصادفی نبوده است بلکه نتیجهٔ عملی بوده که خدا مطابق نقشهٔ ازلی خود انجام داده است تا ما را با عطای رایگان نجات از گناه، برکت بدهد (۸:۲–۱۰). خدا وعده می فرماید و قصد دارد نقشهٔ خود را به کمال برساند و از آنجا که این نقشه تحت هدایت قدرت عظیمی می باشد (۱۹:۱–۲۰) هیچ چیز نمی تواند خللی در آن وارد سازد. آیزاک واتس به درستی در ابیات ذیل که به اندازه حقیقی بودنشان عالی و پر شکوهند می گوید:

> از وفاداری حیرتانگیز او سخن گویید وقدرت او را اعلام نمایید. دربارهٔ فیض شیرین خدای ما بسرایید که به اهدافش جامهٔ عمل می پوشاند.

حک شده برلوح ابدی، وعدههای عظیمالهی، میدرخشند و قدرتهای ظلمت و تاریکی این خطوط را هرگز پاک نمی توانند کرد.

کلامی که او دربارهٔ فیض گفته است بسان همان کلام که آسمان را ساخت، پرقدرت است. صدایی که ستارگان را می چرخاند همان است که تمامی وعدها را بیان نموده است.

درواقع ستارگان ممکن است سقوط کنند اما وعدههای خدا باقی میمانند و تحقق مییابند. خدا نقشهٔ نجات را به نحو پیروزمندانهای به کمال خواهد رساند و به این ترتیب نشان خواهد داد که فیض دارای قدرت مطلق است. ٣- فيض، محافظت مقدسين را تضمين ميكند.

اگر نقشهٔ نجات بطور حتم تحقق خواهد یافت پس آیندهٔ فرد مسیحی هم جای نگرانی ندارد. نجات من محفوظ است و خواهد بود «به قوت خدا ... به ایمان برای نجاتی که مهیا شده است» (اول پطرس ۵:۱). لازم نیست نگران این باشم که ممکن است ایمان من از بین برودزیرا همانطور که بار اول، فیض مرا به سوی ایمان هدایت کرد، تا به آخر هم مرا در ایمان محفوظ خواهد داشت. به وجود آمدن و تداوم ایمان، عطای فیض است (مقایسه شود با فیلپیان ۲۹:۱). به این ترتیب مسیحیان می توانند همصدا با دادریج بگویند:

> اول بار، این فیض بودکه نامم را در کتاب ابدی خدا ثبت نمود. این فیض بودکه مرا به بره بخشید. برهای که تمامی غم و اندوه مرا زدود.

فیض به روحم آموخت که دعا کند و محبت بخشایشگر را بشناسد، این فیض است که مرا تا به امروز محفوظ داشته است و اجازه نخواهد داد که گمراه شوم.

واكنش مناسب

لازم نیست که اکنون استفادهٔ آزادانهٔ خود را از میراث «سرودهای روحانی مربوط به فیض مجانی» توجیه نماییم. (جای تأسف است که در معتبرترین سرودنامههای روحانی قرن بیستم ارائهٔ این سرودها بطرز بسیار ضعیفی صورت گرفته است). سرودهای مربوط به فیض خدا، مقصود ما را روشن تر از هر نوشتهای بیان می دارند. به علاوه لازم نیست

فيض خدا

برای اینکه در آخر جهت نتیجهگیری سرودی دیگر از ایـن دست نـقل میکنیم پوزش بطلبیم چون مایل هستیم برای یک لحظه به عکسالعملی بیندیشیم که شناخت فیض خدا در ما پدید میآورد.

گفته شده است که آموزهٔ اصلی مطرح شده در عهدجدید فیض است و اخلاقیات مطرح شده در آن عبارتست از قدردانی و سپاسگزاریای که در برابر این فیض می شود و هر صورتی از مسیحیت که در آن از نظر تجربی و بطور عملی این گفته تأیید نشود، نقایصی دارد. عدهای تصور می نمایند آموزهٔ فیض خدا باعث می شود تا معیارهای اخلاقی کمرنگ شوند (بدین معناکه سبب می شود تا فکر کنیم که نجات نهایی ما بهر حال قطعی است و کارهای ما اه میتی ندارند و بنابراین رفتار ما مهم نیست).بدون شک چنین اشخاصی به مفهوم واقعی کلمه، معنی فیض را درک نکردهاند.

حقیقت این است که محبت، محبت را برمیانگیزند و محبت به محض اینکه برانگیخته می شود تمایل می یابد که موجبات رضایت خاطر محبوب را فراهم کند و ارادهٔ مکشوف شدهٔ خدا این است که کسانی که فیض او را دریافت کردهاند بعد از این باید خود را وقف «اعمال نیکو» (افسسیان ۲۰۱۲، تیطس ۲۰۱۲–۱۲) سازند و روحیهٔ شکرگزاری هر کسی راکه واقعاً فیض دریافت کرده است برمی انگیزد که مطابق خواست خدا عمل کند و هر روز چنین بگوید:

> به دلیل فیضی که نصیب من گردیده است هر روز مجبورم چه بدهکار بزرگی باشم. بگذار، خداوندا، که آن فیض تو، کنون قلب پریشانم را همچو زنجیر به تو پیوند زند! احساس می کنم این قلبم، خداوندا، مستعد پریشانی است، مستعد برای ترک خدایی است که او را دوست می دارم.

بلى قلب مرا بگير و آن را مُهر كن. آن را برای بارگاه خود در آسمان، مُهر کن.

آیا مدعی هستید که مفهوم محبت و فیض خدارا در زندگی شخصی خود درک کردهاید؟ در این صورت، بروید و با دعا ایـن ادعـا را ثـابت نمایید.

## فصل چهاردهم

# خدای داور

آیا به داوری الهی معتقدید؟ مقصودم این است که آیـا بــه خــدایــی اعتقاد دارید که به عنوان داور ما عمل میکند؟

بنظر می رسد که عدهٔ زیادی چنین اعتقادی ندارند. با انسانها دربارهٔ خدایی حرف بزنید که پدر، دوست و یاور ماست و علی رغم تمام ضعف ها، حماقت ها و گناهانمان ما را دوست دارد. همین که این حرفها را بزنید می بینید که خیلی خوشحال می شوند زیرا این سخنان با طرز تفکر آنها هماهنگی دارد. حال بیایید و با آنها دربارهٔ خدایی سخن گویید که داور است. به محض شنیدن این حرف ابرو در هم می کشند و سر خود را تکان می دهند. ذهن آنها پذیرای چنین اندیشه ای نیست. بنظر آنها این فکر نفرت انگیز و ناشایست است.

با این حال باید دانست که در کتاب مقدس فقط چند موضوع وجود دارد که بیش از کار خدا به عنوان داور مورد تأکید قرار گرفته است. «داور» کلمه ای است که غالباً برای خدا به کار رفته است. ابر اهیم وقتی برای سدوم، شهری که غرق در گناه بود، شفاعت می کرد، فریاد بر آورد: «آیا داور تمام جهان انصاف نخواهد کرد؟» (پیدایش ۲۵:۱۸). یفتاح در خاتمهٔ هشدار خود به مهاجمین بنی عمون، اظهار داشت: «من به تو گناه نکردم بلکه تو به من بدی کردی که با من جنگ می نمایی پس یهوه که داور مطلق است امروز در میان بنی اسر ائیل و بنی عمون داوری نماید (داوران ۲۷:۱۱). مزمور نویس می فرماید: «خدا داور است» (مزمور ۷:۷۷) و «ای خدا برخیز و *جهان را داوری فرما*» (مزمور ۸:۸۲). در عهدجدید، نویسندهٔ رساله به عبرانیان دربارهٔ «*خدای داور جمیع»* (عبرانیان ۲۳:۱۲) سخن میگوید.

چنین نیست که «داور» صرفاً یکی از اسامی خدا باشد. حقیقی بودن داوری الهی واقعیتی است که در تمام صفحات تاریخی که کتابمقدس نقل میکند، به چشم میخورد.

خدا آدم و حوا را داوری نمود و آنها را از باغ عدن اخراج کرد و در مورد زندگی آنها بر روی زمین لعنتهایی را ذکر کرد (پیدایش ۳). خدا دنیای فاسد زمان نوح را داوری کرد و طوفانی برای از بین بردن بشر فرستاد (پیدایش ۶–۸). خدا سدوم و عموره را داوری فرمود و این شهرها را بوسیلهٔ فوران فاجعهآمیز آتشفشان مجازات کرد (پیدایش ۱۸–۱۹). خدا اربابان مصری اسرائیلیها را همانطور که قبلاً ذکر فرموده بود داوری کرد (پیدایش ۱۴:۱۵) و ده بلای وحشتناک برای مجازات آنها فرستاد (خروج ۷–۱۲).

خدا کسانی را که گوسالهٔ طلایی را پرستیده بودند داوری نمود و از لاویان برای از بین بردن آنها استفاده کرد (خروج ۲۶:۳۲–۳۵). خدا ناداب و ابیهو را بخاطر تقدیم آتش غریب (لاویان ۱:۱۰–۳) داوری کرد همانطور که بعداً قورح، داتان و ابیرام را داوری نمود و آنها در شکافی که در زمین پدید آمد فرو رفتند. خدا عخان را بخاطر سرقت آنچه خدا حرام اعلام فرموده بود داوری کرد و به این ترتیب او و خانوادهاش از بین رفتند (یوشع ۷). خدا اسرائیل را بعد از اینکه وارد کنعان شد به دلیل عدم وفاداری داوری نمود و به این ترتیب آنها تحت سلطهٔ سایر ملل در آمدند (داوران ۲:۱۱–۱۵ و ۳:۵–۸ و ۴:۱–۳) قبل از اینکه قوم اسرائیل وارد نهایی آنها به خاطر بی احترامی به خدا خواهد بود و پس از هشدارهای حکومت شمالی (اسر ائیل) به اسارت آشوریان در آمد و حکومت جنوبی (یهودا) به اسارت بابل در آمد (دوم پادشاهان ۱۷ و ۱۵:۲۲–۱۷ و ۲۶:۲۳–۲۷). در بابل خدا هم نبوکدنصر و هم بلشصر را به دلیل بی احتر امی نسبت به او داوری فرمود. به نبوکدنصر فرصت داده شد تا خود را اصلاح کند (دانیال ۵:۴، ۲۷، ۳۴) اما به بلشصر این فرصت داده نشد (دانیال ۵:۵–۶، ۳۲–۲۸، ۳۰).

داستانهای مربوط به داوری الهی به عهدعتیق محدود نمی شود. در عهدجدید، داوری الهی گریبان یهودیان را به خاطر نپذیرفتن مسیح می گیرد (متی ۲۳:۲۱–۴۴ و اول تسالونیکیان ۲:۱۴–۱۶) و حنانیا و سفیره بخاطر دروغ گفتن به خدا (اعمال ۲۵:۵–۱۰) و هیرودیس بخاطر تکربرش (اعصال ۲۱:۱۲–۲۳) و علیما بخاطر مخالفت با انجیل

(اعمال ۸:۱۳–۱۱) با داوری الهی مواجه می شوند و مسیحیان قرنتس به این ترتیب مورد داوری الهی قرار می گیرند که به دلیل رفتار ناشایست خود در خصوص شام خداوند مریض شده بودند (که این بیماری در بعضی موارد کشنده بوده است) (اول قرنتیان ۲۹:۱۱–۳۲). آنچه ذکر گردید فقط منتخبی بود از گزارش های متعددی که کتابمقدس دربارهٔ داوری الهی نقل می نماید.

حال وقتی از تاریخ مذکور در کتاب مقدس به سراغ تعلیم کتاب مقدس یعنی شریعت، گفته های انبیا، کتابهای حکمت و سخنان مسیح و رسولانش می رویم، می بینیم که داوری خدا همه چیز را تحت الشعاع قرار می دهد. شریعتی که توسط موسی داده شد از طرف خدایی بود که خود داور عادل است و در صورتی که قوم او شریعت او را نقض می کرد، بدون معطلی آنها را آنطور که از پیش تعیین کرده بود مجازات می کرد. در واقع انبیا هم این موضوع را مورد بحث قرار داده اند و قسمت اعظم تعالیم ثبت شده آنها شامل تشریح شریعت و ارائه آن و نیز شامل تهدید در مورد داوری شدن نقض کنندگان شریعت و افراد ناتو به کار است. آنها بیش از اینکه دربارهٔ مسیح موعود و ملکوت او پیشگویی کنند دربارهٔ داوری موعظه کردهاند! در کتب حکمت نیز همین دیدگاه به چشم میخورد. آن حقیقت قطعی و اساسی که زیربنای همهٔ مباحثات مربوط به مسایل زندگی را در کتاب ایوب، جامعه و مثلهای عملی کتاب امثال، تشکیل میدهد عبارتست از «خدا هر عمل را با هرکار مخفی خواه نیکو و خواه بد باشد به محاکمه خواهد آورد» (جامعه ۱۱:۹ و ۱۴:۱۲).

درواقع، کسانی که کتاب مقدس را نمی خوانند به ما اطمینان می بخشند که وقتی از عهدعتیق وارد عهدجدید می شویم، موضوع داوری الهی اهمیت قبلی خود را از دست می دهد؛ اما اگر هر قدر هم سرسری عهدجدید را بررسی نماییم متوجه می شویم که تأکید عهدجدید بر عمل خدا به عنوان داور به جای اینکه کمتر شود، درواقع شدیدتر هم می گردد.

موضوعی که تمام عهدجدید را در برمیگیرد عبارتست از قطعی بودن رسیدن روزی که تمام جهان داوری خواهد شد و سؤالی که این امر بوجود می آورد اینست که ما گناهکاران تا وقتی فرصت باقی است، چگونه می توانیم رابطهٔ خود را با خدا اصلاح کنیم؟ عهدجدید دربارهٔ «روز داوری» «روز غضب» و «غضب آینده» سخن می گوید و اعلام می دارد که عیسی نجات دهندهای است آسمانی و در عین حال داوری است که خدا او را تعیین فرموده است.

داوری که بر در می ایستد (یعقوب ۹:۵) و «مستعد است تا زندگان و مردگان را داوری نماید» (اول پطرس ۹:۴) و «داور عادلی» که به پولس تاج خواهد داد (دوم تیموتائوس ۸:۴) خداوند عیسای مسیح است. «خدا او را مقرر فرمود تا داور زندگان و مردگان باشد» (اعمال ۴۲:۱۰). پولس به اهالی آتن گفت: « (خدا) روزی را مقرر فرمود که در آن ربع مسکون را به انصاف داوری خواهد نمود به آن مردی که معین فرمود» (اعمال ۲۱:۱۷) و خطاب به رومیان می نویسد: «خدا رازهای مردم را داوری خواهد نمود به وساطت عیسی مسیح بر حسب بشارت من» (رومیان ۱۶:۲). خود عیسی هم، همین حقیقت را می فرماید: «پدر... تمام داوری را به پسر سپرده است... بدو قدرت بخشیده است که داوری هم بکند... ساعتی می آید که در آن جمیع کسانی که در قبور می باشند، آواز او را خواهند شنید، و بیرون خواهند آمد؛ هر که اعمال نیکو کرد، برای قیامت حیات و هر که اعمال بد کرد، به جهت قیامت داوری» (یوحنا ۲۵:۵ و ۲۷–۲۹). عیسای عهدجدید که نجات دهندهٔ جهان است، داور جهان هم هست.

خصوصيات داور

مقصود چیست؟ وقتی میگوییم پدر یا عیس*ی داور* است، چه حقایقی در این موضوع نهفته است؟ در این مورد حداقل به چهار حقیقت می توان اشاره کرد.

1-داور شخصی است که اقتدار دارد. در دوران کتاب مقدس پادشاه عالی ترین داور محسوب می شد زیرا عالی ترین مرجع حاکم بود. مطابق کتاب مقدس به همین دلیل است که خدا داور دنیای خود می باشد. به عنوان خالق ما صاحب اختیار ماست و به عنوان صاحب اختیار ما حق دارد به وضعیت ما رسیدگی کند و بنابراین حق دارد برای ما قوانینی وضع کند و با توجه به اطاعت یا عدم اطاعت ما از قوانین فوق به ما جزا دهد. امروزه در اکثر حکومتهای مترقی قوهٔ مقننه و مجریه از هم جدا هستند بطوری که قاضی قوانینی را که به اجرا درمی آورد خودش وضع نمی کند. اما در دنیای کهن اینطور نبود و خدا هم اینطور نیست. او هم قانون گذار و هم قاضی است.

۲-داور شخصی است که خودش نیکویی و راستی است. نظری که امروزه

وجود دارد و عبارتست از اینکه (داور) باید سرد و بی طرف باشد هیچ جایی در کتاب مقدس ندارد. داوری که مورد تأیید کتاب مقدس است شخصی است که به عدالت و رعایت قوانین علاقه مند می باشد و از هر گونه رفتار غلطی که شخصی نسبت به شخص دیگر مرتکب می گردد بیزار است. داور بی انصافی که هیچ علاقه ای به دیدن غلبهٔ راستی بر نار استی ندارد مطابق معیارهای کتاب مقدس فردی است قصی القلب.

کتاب مقدس هیچ شکی در این مورد برای ما باقی نمیگذارد که خدا به عدالت علاقهمند است و از بی عدالتی نفرت دارد و این خصوصیت ایدهآل که یک داور خودش باید عین نیکویی و راستی باشد بطور کامل در خدا تحقق مییابد.

"داور شخصی است حکیم که باید حقیقت را تشخیص دهد. در دنیای کتاب مقدس اولین وظیفهٔ داور عبارت است از روشن کردن حقایق در پرونده ای که در برابر او قرار دارد. هیچ هیأت منصفه ای در کار نیست. این فقط و فقط کار اوست که سؤال و جواب و بازجویی کند و دروغ ها را کشف نماید و از طریق تفحص در علت طفره رفتن ها، حقیقت موضوعات را آنطور که واقعاً هست نشان بدهد. موقعی که کتاب مقدس خدا را در حال داوری تصویر می کند علم مطلق و حکمت او را به عنوان تفحص کنندهٔ قلبها و یابندهٔ حقایق مورد تأکید قرار می دهد. هیچ چیز از او پوشیده نمی ماند. می توانیم انسانها را فریب بدهیم اما خدا را نمی توان. او ما را آنطور که واقعاً هستیم می شناسد و داوری می کند.

هنگامی که ابر اهیم خدا را در ظاهر بشری در بلوطستان ممر ملاقات کرد، خدا به ابر اهیم فهماند که به سدوم می رود تا حقیقت را دربارهٔ وضعیت اخلاقی آنجا معلوم نماید. پس خداوند گفت: «چونکه فریاد سدوم و عموره زیاد شده است و خطایای ایشان بسیارگران، اکنون نازل می شوم تا ببینم موافق این فریادی که به من رسیده، بالتمام کردهاند والا خواهم دانست» (پیدایش ۲۰:۱۸–۲۱). همیشه همینطور است. خدا خواهد دانست. داوری او مطابق حقیقت است؛ یعنی حقیقتی که هم شامل اخلاق است و هم وقایع. او «خفایای انسانها» را هم داوری می کند و اینطور نیست که فقط اعمال ظاهری آنها را که در جمع انجام می دهند داوری کند. پولس بی جهت نمی فرماید: «لازم است که همهٔ ما پیش مسند مسیح حاضر شویم» (دوم قرنتیان ۱۰:۵).

<sup>4</sup>-داور شخص مقتدری است که باید حکم را اجراکند. قاضی امروزه کاری جز صدور حکم نمی تواند انجام بدهد. بخش دیگری از قوهٔ قضائیه مسئول اجرای حکم می باشد. این امر در دنیای باستان هم وجود داشت. اما خدا خودش مجری حکم خود می باشد. همینطور که قانون وضع می کند و حکم صادر می نماید تنبیه هم می کند. همهٔ عمل کردهای قضایی با هم در او جمع شده اند.

جزا

از آنچه گفته شد معلوم می شود که آنچه کتاب مقدس دربارهٔ کار خدا به عنوان داور اظهار می دارد گویای بخشی از شهادت آن دربارهٔ شخصیت خداست. بدین طریق کتاب مقدس به تأیید مطالبی می پردازد که در جاهای دیگر دربارهٔ کمال اخلاقی، عدل و عدالت خدا، حکمت، علم مطلق و قدرت مطلق او بیان می فرماید. همچنین به ما نشان می دهد که قلب عدالتی که بیان کنندهٔ ذات الهی است عبار تست از جزا دادن یعنی خدا آنچه را که افراد درخور دریافت آن هستند به آنها می دهد زیرا این ماهیت وظیفهٔ داور است. این کار برای خدا طبیعی است که نیکی را با نیکی و شرارت را با شرارت جزا بدهد.

بنابراین وقتی که عهدجدید در مورد داوری نهایی صحبت میکند همیشه موضوع جزا دادن را مطرح میسازد. عهدجدید میفرماید که خدا انسانها را بر طبق اعمالشان جزا خواهد داد (متی ۲۷:۱۶ و مکاشفه ۲:۲۰-۱۳). پولس به این شکل موضوع را بسط می دهد که می فرماید: «خدا به هر کس بر حسب اعمالش جزا خواهد داد. اما به آنانی که با صبر در اعمال نیکو طالب جلال و اکرام و بقایند، حیات جاودانی را؛ و اما به اهل تعصب که اطاعت ر استی نمی کنند بلکه مطیع نار استی می باشند خشم و غضب و عذاب و ضیق بر هر نَفْس بشری که مرتکب بدی می شود...لکن جلال و اکرام و سلامتی بر هر نیکوکار...زیرا نزد خدا طرفداری نیست» (رومیان ۲:۶–۱۱). اصل جزا دادن در مورد اعمالشان جزا خواهند دید. روشن است که این گفتهٔ پولس مسیحیان بر هم شامل می شود: «زیرا لازم است که همهٔ ما پیش مسند مسیح حاضر شویم تا هر کس اعمال بدنی خود را بیابد، بحسب آنچه کرده باشد، چه نیک چه بد» (دوم قرنتیان (۱۰:۵)

به این ترتیب جزا دهنده بودن خدا به نظر می رسد که انعکاسی است طبیعی و مقدر شده از خصائل الهی. خدا بر آن شده است که داور همهٔ انسانها باشد و به هر کس بر طبق اعمالش جزا بدهد. جزا قانون اخلاقی حاکم بر خلقت است که از آن نمی توان فرار کرد. خدا ترتیبی خواهد داد تا هر کس دیر یا زود آنچه را که لیاقت دارد دریافت کند و اگر در این زندگی دریافت نکرد در زندگی پس از مرگ دریافت کند. این یکی از واقعیتهای اساسی زندگی است و همهٔ ما که به صورت خدا آفریده شده ایم به گواهی قلب خود می دانیم که این امر حقیقت دارد و همانطور است که باید باشد.

اغلب اعتراض میکنیم که «عدالتی در کار نیست». تجربه تلخ مزمورنویس که مشاهده میکرد مردم بی آزار قربانی می شوند و شریران «مانند سایر انسانها گرفتار مشکلات نیستند» بلکه در رفاه و موفق هستند (مزمور ۷۳) بارها در تجربهٔ بشری منعکس گردیده است. اما خصائل خدا این را تضمین میکند که یک روز همهٔ نابسامانی ها برطرف خواهند شد یعنی زمانی که «روز غضب و ظهور داوری عادلهٔ خدا» (رومیان ۵:۲) برسد، عمل جزا دادن بطور دقیق به انجام خواهد رسید و همهٔ بیعدالتی های جهان از بین خواهد رفت و مسأله ای باقی نخواهد ماند که ذهن ما را مرتباً آزار دهد. خدا داور است پس عدالت به اجرا در خواهد آمد.

پس چرا سعی داریم از مطرح ساختن این فکر که خدا داور است طفره برویم؟ چرا احساس میکنیم که این فکر زیبندهٔ او نیست؟ درواقع یک قسمت از کمال اخلاقی خدا، این است که او عمل داوری را بطور کامل به انجام رساند. آیا خدایی که برای او فرق بین خوب و بد مهم نیست میتواند وجودی نیکو و قابل تحسین باشد؟ آیا خدایی که تمایزی میان چهرههای خونخوار تاریخ از قبیل هیتلر و استالین و مقدسین خود قائل نمی شود از نظر اخلاقی قابل ستایش و کامل است؟ بیاعتنا بودن نسبت به مسایل اخلاقی نقص خدا است نه کمال او. اما داوری نمودن که ثابت میکند خدا وجودی است که کاملاً مطابق اصول اخلاق عمل میکند و نسبت به راستی و نار استی بیاعتنا نیست. دلیل نهایی میکند و نسبت به راستی و نار استی بیاعتنا نیست. دلیل نهایی

روشن است که حقیقی بودن داوری الهی تأثیر مستقیم بر روی دیدگاه ما دربارهٔ زندگی دارد. اگر بدانیم داوری جزا دهندهٔ الهی در پایان راه در انتظار ماست، طوری زندگی نخواهیم کرد که در صورت ندانستن این حقیقت زندگی میکردیم. اما باید تأکید کنیم که نباید فکر کرد که آموزهٔ داوری الهی و بخصوص داوری نهایی اساساً برای این است که مردم را بترساند تا مجبور شوند به اصطلاح نوعی «عدالت» قر اردادی و ظاهری را از خود نشان بدهند. بله صحیح است که این آموزه برای افراد شریر دارای مفاهیم ترسناکی است اما موضوع اصلی آن مکاشفهای از خصائل اخلاقی خدا است و این موضوع بـه زنـدگی انسـان از لحـاظ اخـلاقی اهمیت میبخشد. لئون موریس نوشته است:

آموزهٔ داوری نهایی... بر مسئولیت انسان تأکید میکند و نیز تأکید مینماید که نهایتاً پیروزی عدالت بر تمام خطاهایی که در حال حاضر جز لاینفک زندگی ما هستند، قطعی است. تأکید بر مسئولیت انسان به کوچکترین عمل ماارزش میبخشد و تأکید دوم برای کسانی که در اوج مبارزه هستند آرامش و اطمینان به ارمغان میآورد... نظر مسیحی در مورد داوری به این معنی است که تاریخ به سوی هدفی پیش میرود...داوری از اعتقاد به غلبهٔ خدا و پیروز شدن نیکی حفاظت می مینماید. حتی تصور این امر هم محال است که مبارزهای که اکنون میان نیکی و شرارت وجود دارد در ابدیت هم ادامه پیدا کند. داوری به این نیکی و شرارت وجود دارد در ابدیت هم ادامه پیدا کند. داوری به این نیکی و شرارت می معنی است که در پایان، ارادهٔ الهی کاملاً به نجواهد برد. داوری به این معنی است که در پایان، ارادهٔ الهی کاملاً به (۲۳).

#### عیسی عامل پدر

چنین نیست که مردم همواره متوجه باشند کسی که در عهدجدید در مورد داوری نهایی صاحب قدرت اصلی است همانطور که در مورد بهشت و دوزخ صاحب اختیار است، خود عیسای مسیح خداوند است. در مراسم تدفین کلیسای انگلیکن در یک جمله عیسی به این شکل مورد خطاب قرار می گیرد: «نجات دهندهٔ مقدس و پر از رحمت، تو که شایسته ترین داور ابدی هستی» و این کاملاً صحیح است چون عیسی مرتباً تأکید می فرمود در آن روز که همهٔ انسانها در برابر تخت خدا بایستند تا نتایج ماندنی و ابدی اعمالی را که در زندگی خود انجام داده اند دریافت نمایند، او خودش عامل پدر در داوری خواهد بود و حکم او در مورد نجات یا هلاکت شوندگان قطعی خواهد بود. آیاتی که در این باره می توان به آنها مراجعه کرد در بین آیات دیگر قرار دارند و عبارتند از مستی ۱۳:۷–۲۰، ۲۶:۱۰ –۵۰، ۲۶:۱۲ –۳۷، ۲۶:۱۰ –۵۰،

۲۶:۲۴–۲۶:۲۵ و لوقا ۲۳:۱۳–۳۰ و ۱۹:۱۶ –۳۱ و یوحنا ۲:۵۵–۳۰.

متی ۳۱:۲۵–۳۴، ۴۱ روشن ترین تصویر را در مورد عیسی که در مقام داور قرار دارد، ارائه می دهد: «پسر انسان... بر کرسی جلال خود خواهد نشست و جمیع امتها (همهٔ انسانها) در حضور او جمع می شوند و آنها را از همدیگر جدا می کند... آنگاه پادشاه به اصحاب طرف راست گوید: بیایید ای برکت یافتگان از پدر من... به میراث گیرید... پس اصحاب طرف چپ را گوید: ای ملعونان از من دور شوید در آتش جاودانی.»

امتیاز مخصوص عیسی به عنوان داور در یوحنا ۲۲:۵ به روشن ترین نحو بیان شده است: «پدر بر هیچکس داوری نمیکند بلکه تمام داوری را به پسر سپرده است. تا آنکه همه پسر را حرمت بدارند، همچنانکه پدر را حرمت مىدارند ... پدر ... بدو قدرت بخشيده است كه داورى هم بكند زیرا که پسر انسان است» که به او ملکوت که شامل عملکردهای قضایی است وعده داده شده بود: (دانیال ۱۳:۷–۱۴) «... ساعتی می آید که در آن جمیع کسانی که در قبور میباشند آواز او را خواهند شنید و بیرون خواهند آمد؛ هر که اعمال نیکو کرده برای قیامت حیات و هر که اعمال بد کرده به جهت قیامت داوری.» خدا خودش عیسای مسیح را برای داوری کردن تعیین فرموده است و به همین دلیل از دست عیسای مسیح نمی توان فرار کرد. او در پایان راه زندگی هر کس ایستاده است. «خویشتن را مهیا ساز تا با خدای خود ملاقات نمایی» (عاموس ۱۲:۴). «برای ملاقات با عیسای قیام کرده آماده شوید» پیامی است که خدا برای دنیای امروز دارد (به اعمال ۳۱:۱۷ مراجعه فرمایید). می توانیم مطمئن باشیم عیسی که خدای حقیقی و انسان کامل است داوری کاملاً عادلانهای را به

انجام خواهد رساند.

## مكشوف كننده درون قلب

همانطور که دیدیم داوری نهایی بر طبق *اعمال ما* یعنی آنچه در طی حیات خود انجام داده ایم صورت خواهد گرفت. ارتباط اعمال ما با داوری الهي به اين نحو نيست كه اعمال ما استحقاق دريافت پاداش از دادگاه آسمانی را خواهند داشت زیرا برای چنین مقصودی از کمال فاصله بسیاری دارند. ارتباط فوق به این معنی است که اعمال ما درواقع نشان دهندهٔ آنچه در قلب ما میگذرد و به عبارتی نشان دهندهٔ ماهیت واقعی نیات ما می باشند. عیسی یکبار فرمود «هر سخن باطل که مردم گویند، حساب آن را در روز داوری خواهند داد. زیرا که از سخنان خود عادل شمرده خواهی شد و از سخن های تو بر تو حکم خواهد شد» (متى ٣٤:١٢-٣٧) چرا سخنان ما اهميت دارند؟ (البته با توجه به موضوع مورد بحث ما گفتن چنین سخنانی «عمل» محسوب میگردد). اهمیت سخنان ما در ایـن است کـه نشـان مـیدهند بـاطن مـا چگـونه می باشد. عیسی به این نکته اشاره کرده فرمود: «درخت از میوه اش شناخته می شود. چگونه می توانید سخن نیکو گفت و حال آنکه بد هستید زیرا که زبان از زیادتی دل سخن میگوید» (آیهٔ ۳۳). به همین ترتیب در جایی که مسیح از جدا کردن میشها از بزها سخن میگوید مسأله اینست که آیا شخص نیازهای مسیحیان را برطرف کرده است یا نه. ولی این کار چرا مهم است؟ علت اهمیت آن این نیست که یک دسته برخلاف دستهٔ دیگر به شایستگی عمل کرده بود بلکه نکتهٔ مهم اینجاست که با توجه به خدمتی که شخص انجام میدهد می توان گفت آیا در قلب او نسبت به مسیح، محبت یعنی محبتی که از ایمان نشأت میگیرد وجود دارد یا نه. (مراجعه فرمایید به متی ۳۴:۲۵–۴۶).

وقتی درک نماییم که اهمیت اعمال ما در داوری نهایی از این جهت

است که نشان دهندهٔ خصائل روحانی ما هستند می توانیم به سؤالی که ذهن عدهٔ زیادی را به خود مشغول کرده است، پاسخ دهیم. سؤال از این قرار است که عیسی فرمود: «هر که کلام مرا بشنود و به فرستندهٔ من ایمان آورد، حیات جاودانی دارد و در داوری نمی آید، بلکه از موت تا به حیات منتقل گشته است» (یوحنا ۲۴:۵). پولس هم فرمود: «لازم است که همهٔ ما پیش مسند مسیح حاضر شویم تا هر کس اعمال بدنی خود را بیابد، بحسب آنچه کرده باشد» (دوم قرنتیان ۲۰:۵). این دو قسمت را چگونه می توان با هم انطباق داد؟ بخشایش مجانی و عادل شمرده شدن از طریق ایمان چگونه با داوری بر طبق اعمال هماهنگی پیدا می کند؟

به نظر میرسد پاسخ از این قرار باشد.اولاً، عطای عادل شمرده شدن بطور يقين ايمانداران را از محكوم شدن به عنوان گناهكار و رانده شدن از حضور خدا، حفظ میکند. این حقیقت را از تـصویری کـه در مکـاشفه ۱۱:۲۰-۱۵ در مورد داوری ارائه گردیده است میتوان فهمید زیرا در آنجا مشاهده می گردد که در کنار «دفترهایی» که اعمال هر کس در آن ثبت شده است «دفتر حیات» باز می شود و کسانی که نام آنها در آن نوشته شده است برخلاف سایرین «به دریاچهٔ آتش» افکنده نمی شوند. اما نکتهٔ دوم این است که عطای عادل شمرده شدن به هیچ وجه باعث نمی شود تا ایمانداران به عنوان مسیحی مورد سنجش قرار نگیرند و در صورتی که معلوم شود مسیحیان تنبل، دردسر ساز و مخربی بودهاند از آن نیکویی که سايرين لذت خواهند برد، محروم نشوند. اين موضوع را از اينجا مي توان فهمید که پولس به قرنتیان هشدار میدهد تا در مورد شیوهٔ زندگی خود که بر مسیح یعنی یگانه بنیاد، بنا میکنند، دقت داشته باشند. «اگر کسی بر أن بنياد، عمارتي از طلا يا نقره يا جواهر يا چوب يا گياه يا كاه بنا كند، کار هر کس آشکار خواهد شد، زیرا که آن روز آن را ظاهر خواهد نمود، چونکه آن به آتش به ظهور خواهد رسید و خود آتش، عمل هر کس را خواهد آزمود که چگونه است. اگر کاری که کسی بر آن گذارده باشد

بماند، اجر خواهد یافت. و اگر عمل کسی سوخته شود، زیان بدون وارد آید، هر چند خود نجات یابد اما چنانکه از میان آتش» (اول قرنتیان ۱۲:۳-۱۵). «اجر» و «زیان» به مفهوم ارتباطی قوی یا ضعیف با خداست گرچه در حال حاضر نمی توانیم چگونگی این ارتباط را درک نماییم.

داوری نهایی، همچنین بر طبق معرفت ما خواهد بود. همهٔ انسانها از طریق مکاشفهٔ عمومی چیزهایی از ارادهٔ الهی میدانند حتی اگر از شریعت یا انجیل تعلیم نیافته باشند و همه به این دلیل در نظر خدا محکوم هستند که مطابق آنچه میدانستهاند عمل نکردهاند. اما میزان محکومیت انسان از روی عملی تعیین میگردد که انسان با توجه به میزان آگاهی خود می بایست انجام میداد. مراجعه فرمایید به رومیان ۱۲:۲ و آن را مقایسه نمایید با لوقا ۲۲:۲۲–۲۸. اصلی که در اینجا اعمال میگردد عبارتست از اینکه «به هر کسی که عطا زیاده شود از وی مطالبه زیادتر گردد» (آیهٔ ۴۸). عادلانه بودن این موضوع بدیهی است. داور همهٔ جهان در تمام موارد بدرستی عمل خواهد کرد.

#### نیازی به فرار نیست

پولس به این نکته اشاره میکند که همهٔ ما باید به عنوان «کسانی که ترس خدارا دانستهاند» (دوم قرنتیان ۱۱:۵) در برابر مسند داوری مسیح حاضر شویم و خود پولس بدرستی این حقیقت را درک کرده بود. عیسای خداوند مانند پدر خود پاک و مقدس است در حالی که ما نیستیم. ما در برابر دیدگان او زندگی میکنیم. او همهٔ مسایل مخفی زندگی مارا میداند و در روز داوری تمام زندگی گذشتهٔ ما در برابر دیدگان او به نمایش درخواهد آمد و مورد ارزیابی قرار خواهد گرفت. اگر خود را شناخته باشیم میفهمیم که آمادهٔ روبرو شدن با او نیستیم. امروز نجات دهمندهٔ شما این است پاسخ عهدجدید: بطبید که داور آینده، امروز نجات دهندهٔ شما انجیل است. اگر اکنون از او فرار کنید در آینده او را به عنوان داور ملاقات خواهید کرد و هیچ امیدی هم نخواهید داشت. او را هم اکنون بطلبید و او را خواهید یافت (زیرا هر کس که می طلبد می یابد و بدین سان با شادی در انتظار ملاقات با او در آینده خواهید بود چون می دانید «هیچ قصاص نیست بر آنانی که در مسیح عیسی هستند» (رومیان ۱۸۸). بنابراین: هنگامی که نفس هایم به شماره افتد، و مرگ دیدگانم را خاموش سازد، در مسیرهای ناشناخته پر خواهم کشید، و تو را بر تخت داوری نشسته خواهم دید، ای صخرهٔ اعصار برایم شکافته شو، و بگذار خود را در تو پنهان سازم.

## فصل پانزدهم

## غضب خدا

کلمهای که در انگلیسی برای «غضب<sup>(۱)</sup>» به کار رفته کلمهای قدیمی است که در فرهنگ لغت من چنین معنی شده است: «عصبانیت و خشم عمیق و شدید». در توضیح عصبانیت هم آمده است: «بر انگیخته شدن نارضایتی غضب آلود که با خصومت شدید همراه است و براثر آزردگی یا توهین پدید آمده است». «خشم» هم چنین معنی گردیده «عصبانیتی عادلانه که علت آن دیدن بی عدالتی و عدم توجه به اصول اخلاقی است». غضب چنین است و کتاب مقدس می فرماید که غضب یکی از صفات خداست.

در همهٔ کلیساها عادتی که این روزها وجود دارد عبارتست از پنهان کردن این موضوع. کسانی که هنوز به غضب خدا معتقدند (همه به آن اعتقاد ندارند) دربارهٔ آن کم حرف میزنند. شاید علت آن این است که زیاد دربارهٔ غضب خدا فکر نمیکنند. برای عصری که خودش را بی شرمانه به خدایان حسد، تکبر، روابط گناه آلود جنسی و خودر أیی فروخته است کلیسا دربارهٔ مهربانی خدا زمزمه میکند اما تقریباً می توان گفت چیزی در مورد داوری الهی نمی گوید. در سال گذشته چند مرتبه دربارهٔ غضب خدا موعظه ای شنیده اید و اگر خادم هستید سال قبل چند بار دربارهٔ این موضوع، موعظه کرده اید؟ این سؤال برای من پیش آمده است که از وقتی یک مسیحی مستقیماً دربارهٔ موضوع فوق از رادیو یا تلویزیون سخن گفته است یا مطلبی را در نشریه ای به چاپ رسانده است چه مدتی میگذرد؟ (و اگر کسی این کار را کرده است چقدر طول کشیده تا دوباره از او خواسته شود تا دربارهٔ غضب خدا صحبت کند یا بنویسد؟) حقیقت این است که در جامعهٔ امروز موضوع غضب الهی، در زمرهٔ موضوعاتی است که مطرح ساختن آن با مذاق مردم سازگار نیست و مسیحیان عموماً این را پذیرفته اند و به خود عادت داده اند که موضوع مزبور را هرگز مطرح نسازند.

بجاست که از خود بپرسیم آیا واقعاً هم باید همینطور باشد یا نه؛ زیرا کتاب مقدس به نحو بسیار متفاوتی با این موضوع برخورد میکند. حتی نمی توان تصور کرد که صحبت دربارهٔ داوری الهی زمانی مورد علاقهٔ عموم بوده باشد. با وجود این نویسندگان کتاب مقدس پیوسته در این باره قـلمفرسایی کـردهانـد. یکی از قابل ملاحظه ترین مسائل در مورد کتاب مقدس عبارتست از شدت تأکیدی که هم عهدعتیق و هم عهد جدید بر حقیقی بودن و ترسناک بودن غضب خدا می نمایند. «با بررسی کشف آلایات متوجه می شویم که اشارات کتاب مقدس به خشم، غیظ و غضب خدا بیش از اشارات آن به محبت و شفقت خداست» (طرز برخوردهای خدا. ص ۷۵ نوشته پینک).

کتاب مقدس مکرراً اعلام می دارد همانطور که خدا نسبت به کسانی که به او توکل میکنند مهربان است، نسبت به کسانی که به او توکل نمی کنند بطرز و حشتناکی عمل میکند. «یهوه خدای غیور و انتقام گیرنده است. خداوند انتقام گیرنده و صاحب غضب است. خداوند از دشمنان خویش انتقام می گیرد و برای خصمان خود خشم را نگاه می دارد. خداوند دیر غضب و عظیم القوت است و گناه را هرگز بی سزا نمی گذارد... پیش خشم وی که تواند ایستاد؟ و در حدت غضب او که تواند بر خاست؟ غضب او مثل آتش ریخته می شود و صخره ها از او خرد میگردد. خداوند نیکوست و در روز تنگی ملجا میباشد و متوکلان خود را میشناسد... و تاریکی دشمنان او را تعاقب خواهـد نـمود» (نـاحوم ۲:۱–۸).

پولس میگوید که خداوند عیسی روزی «در آتش مشتعل، ظهور خواهد نمود و انتقام خواهد کشید از آنانی که خدا را نمی شناسند و انجیل خداوند ما عیسی مسیح را اطاعت نمی کنند... ایشان به قصاص هلاکت جاودانی خواهند رسید از حضور خداوند و جلال قوت او هنگامی که آید تا در مقدسان خود جلال یابد» (دوم تسالونیکیان ۱:۷–۱۰) همین گفته پولس دلیلی کافی است که نشان می دهد تأکید ناحوم خاص عهد عتیق نیست. درواقع، در سراسر عهد جدید «غضب ناحوم خاص عهد عتیق نیست. درواقع، در سراسر عهد جدید «غضب خدا»، «غضب الهی» یا «غضب» تقریباً لغاتی فنی هستند که مفهوم آنها کردهاند اشاره می نمایند. (مراجعه فرمایید به رومیان ۱:۱۸، ۲:۵؛ ۵:۹ کردهاند اشاره می نمایند. (مراجعه فرمایید به رومیان ۱:۱۸، ۲:۵؛ ۵:۹ کردهاند اشاره می نمایند. (مراجعه فرمایید به رومیان ۱:۱۸، ۲:۵؛ ۵:۹

علاوه بر این کتاب مقدس غضب خدا را فقط با جملات کلی، نظیر آنچه نقل کردیم به ما معرفی نمی کند. همانطور که در فصل قبل مشاهده کردیم، تاریخ کتاب مقدس با صدای بلند اعلام می دارد که خدا هم سختگیر و هم مهربان است. به همان نحو که می توان کتاب سیاحت مسیحی را کتابی دربارهٔ راههایی که به جهنم ختم می شوند نامید، می توان کتاب مقدس را هم کتاب غضب خدا نامید زیرا مملو از داستانهایی است که به جزای الهی مربوط می شوند، از لعنت شدن و اخراج آدم و حوا از بهشت در باب سوم پیدایش گرفته تا سرنگونی بابل و داوری های بزرگ مطرح شده در مکاشفه باب های ۱۷ الی ۱۸ و ۲۰.

روشن است که موضوع غضب خدا، موضوعی است که نویسندگان کتابمقدس به هیچ وجه محدودیتی در مورد سخن گفتن دربارهٔ آن احساس نمی کردند. پس ما چرا احساس کنیم؟ چرا در حالی که کتاب مقدس دربارهٔ آن به روشنی و صراحت سخن می گوید ما احساس کنیم که موظفیم در این باره سکوت کنیم؟ چه چیز باعث می شود که وقتی این موضوع مطرح می گردد دستپاچه و پریشان شویم و وقتی دربارهٔ آن از ما سؤال می شود آن را کم اهمیت جلوه بدهیم و از توضیح دادن طفره برویم؟ در پس این تعلل ها و مشکلات ما چه چیزی نهفته است؟ در اینجا مقصود ما کسانی نیستند که عدم اعتنای آنها به موضوع غضب الهی فقط به این معنی است که حاضر نیستند حقایقی را که کتاب مقدس ما کسانی هستند که خودشان را به اصطلاح «آگاه از حقایق عمیق کلام خداوند عیسای مسیح معتقدند و در سایر مسائل مجدانه از کتاب مقدس اطاعت می نمایند اما نوبت که به موضوع غضب الهی می رسد، در انعکاس دادن قاطعانهٔ این حقیقت تعلل می کنند. واقعاً مشکل کجاست؟

### غضب خدا چگونه است

به نظر میرسد علت اصلی ناراحتی ما از انعکاس دادن موضوع غضب خدا این باشد که نگرانیم که دلالتهای مفهوم غضب به نحوی *شایستهٔ خدا* نباشد و همین تردید هم باعث نگرانی ما میگردد.

مثلاً عدهای وقتی کلمهٔ غضب را می شنوند خود به خود به یاد حالتی می افتند که شخص بقدری خون جلوی چشمش را گرفته است که کنترل خودش را از دست می دهد و این حالت اگر نگوییم کاملاً، لااقل تا حدی غیر منطقی است. عده ای دیگر غضب را حاصل عجز شدید، غرور جریحه دار شده یا نتیجه خلق و خویی بسیار بد می دانند و بنابراین سؤال پیش می آید که آیا اشتباه محض نیست که خدا را واجد چنین خصایلی بدانیم؟ پاسخ این است که بله کاملاً اشتباه است اما کتاب مقدس از ما نمی خواهد چنین چیزی بگوییم. بنظر می رسد که در اینجا زبان «انسان گونه انگاری خدا یا آنترو پومورفیک» کتاب مقدس مورد کج فهمی قرار گرفته است. مقصود از این زبان عبار تست از این که کتاب مقدس معمولاً برای تشریح طرز بر خوردها و احساسات خدا از کلماتی استفاده می کند که معمولاً برای سخن گفتن دربارهٔ انسانها به کار می روند. کتاب مقدس این کار را به این دلیل انجام می دهد که خدا ما را بصورت خود آفریده است بطوری که شخصیت و خصایل بشری بیشتر شبیه وجود خداست تا هر وجود دیگری که سراغ داریم. اما وقتی کتاب مقدس برای سخن گفتن از خدا از این زبان استفاده می کند، این کار به این معنی نیست که محدودیت ها و نقایصی که جزو صفات شخصی ما مخلوقات گناهکار هستند در صفات مشابه موجود در خالق مقدس ما هم وجود دارند. کتاب مقدس محال بودن چنین چیزی را بدیهی می داند.

بنابراین محبت خدا از دیدگاه کتاب مقدس هرگز باعث نمی شود که خدا اعمالی سبک، غیر اخلاقی و نسنجیده انجام دهد در حالی که نوع بشری این صفت اغلب ما را به سوی چنین اعمالی سوق می دهد. به همین ترتیب غضب خدا در کتاب مقدس هرگز مانند خشم بشری نیست که غالباً شرم آور و منشاء آن روحیهٔ ناپایدار، خودخواهی و تندمز اجی باشد، بلکه غضب خدا عبار تست از عکس العمل صحیح و ضروری خدا می گردد که لازم باشد. حتی در میان انسانها هم چیزی نظیر خشم عادلانه وجود دارد هرچند احتمالاً بندرت مشاهده می گردد.آیا خدایی که از شرارت به همان اندازه لذت می برد که از نیکویی، می تواند خدای خوبی باشد؟ آیا خدایی که در دنیای خود بشدت در مقابل شرارت عکس العمل نشان نمی دهد از نظر اخلاقی کامل است؟ قطعاً نیست. اما وقتی کتاب مقدس دربارهٔ غضب خدا سخن می گوید دقیقاً همین عکسالعمل شدید در مقابل شرارت را در نظر دارد که بـرای کـمال اخلاقی ضروری است.

موضوع «غضب» خدا در ذهن عدهای دیگر مفهوم بی رحمی را القاء مىكند. شايد أنها به مطالبي مىانىدىشند كه دربارة موعظة معروف جوناتان ادواردز یعنی گناهکاران در دستهای خدای خشمگین شنیدهان. خدا از این موعظه استفاده کرد و در سال ۱۷۴۱ در شهر انفیلد واقع در نيوانگلند، بيداري روحاني بوجود آورد. در اين موعظه ادواردز اعلام داشت: «خدا انسانها را بر فراز کورهٔ جهنم در دستهای خود گرفته است.» وی با تشبیه کردن غضب خدا به کورهٔ آتش، جماعت کلیسای خود را از خطر وضعیتی که در آن قرار داشتند آگاه ساخت و به این طریق به نتیجه گیری خود قوت داد که «پس هرکس خارج از مسیح قرار دارد اکنون بیدار شود و از غضب آینده فرار کند». اگر کسی این موعظه را خوانده باشد خواهد دانست که إ اچ استرونگ، متاله بزرگ باپتيست حق داشت تأكيد كندكه تشبيه بكار رفته توسط ادواردز هر چند خوب به هدف مىزد اما چیزی بیشتر از یک تشبیه نبود، به عبارتی «منظور ادواردز این نبود که واقعاً در جهنم آتش وگوگرد وجود دارد بلکه مقصودش این بود که جهنم شامل ناپاکی و جدایی وجدانی تقصیرکار و گناهکار از خداست و آتش و گوگرد درواقع نماد این وجدان ناراحت هستند» (الهیات نظاممند ص ۱۰۳۵). اما این پاسخ به هیچ وجه کسانی را که از ادواردز انتقاد مینمودند قانع نمیساخت زیرا میگفتند خدایی که طوری تنبیه میکند که لازم است برای تشریح آن از چنین زبانی استفاده کرد جداً هیولای بی رحم و درنده ای است.

آیا این نتیجهگیری صحیح است؟ دو حقیقتی که کتابمقدس در اینمورد مد نظر قرار میدهد نشان میدهند که این نتیجهگیری نادرست است.

در درجهٔ اول، غضب خدا در کتابمقدس همیشه قضایی است یعنی

غضب یک قاضی است که عدالت را اجرا می کند. بی رحمی همیشه خلاف اخلاق است اما چه در کتاب مقدس و چه در موعظهٔ ادوار دز تأکید شده است که هنگامی که غضب خدا بر گناهکاران فرو می ریزد آنها به اندازه گناهانشان عذاب می بینند. پولس می فرماید «روز غضب خدا» همچنین روز «ظهور داوری عادلهٔ خدا» است. روزی است که خدا «به هر کس بر حسب اعمالش جزا خواهد داد» (رومیان ۲:۵-۶). خود عیسی که دربارهٔ این موضوع بیش از هر یک از شخصیت های عهدجدید سخن برای گفتن داشت و به این نکته اشاره فرمود که جزا بر حسب لیاقت افر اد داده خواهد شد. «آن غلامی که ار ادهٔ مولای خویش را دانست و خود را مهیا نساخت تا به ار ادهٔ او عمل نماید، تازیانهٔ بسیار خواهد خورد و به هر آنکه نادانسته کارهای شایستهٔ ضرب کند، تازیانهٔ کم خواهد خورد و به هر کسی که عطا زیاده شود از وی مطالبه زیادتر گردد و نزد هر که امانت بیشتر نهند از او باز خواست زیادتر خواهند کرد» (لوقا ۲:۲۲–۴۷).

ادواردز در موعظهای که به آن اشاره شد می گوید که خدا کاری خواهد کرد که «شما بیش از آنچه عدالت دقیق الهی معین می کند عذاب نکشید» اما این عذاب «دقیقاً همان عذابی خواهد بود که مطابق عدالت دقیق الهی» است. ادوادز تأکید می نماید که این عذاب برای کسانی که بی ایمان از دنیا می روند بسیار سخت خواهد بود. اگر سؤال بشود که آیا عدم اطاعت از خالق واقعاً تنبیه شدید و سختی را به دنبال دارد؟ هرکس که تا به حال به گناه ملزم شده است بدون هیچگونه شک و شبههای می داند که پاسخ این سؤال مثبت است و همچنین می داند کسانی که هنوز وجدانشان بیدار نشده است تا مانند آنسلم، بگویند «گناه چقدر سنگین است»، شایستگی این را ندارند که در اینمورد نظر بدهند.

حقیقت دوم این است که غضب خدا در کتابمقدس چیزی است که مردم برای خود *انتخاب* میکنند. قبل از اینکه جهنم تجربهای باشد که خدا آن را برای کسی تعیین نماید وضعیتی است که شخص خودش آن را

غضب خدا

انتخاب میکند و این کار را به این طریق انجام می دهد که از نوری که خدا برای هدایت او به طرف خود به قلب وی می تاباند، دوری میکند. یو حنا می فرماید: (هر که ایمان نیاورد (به عیسی) الان بر او حکم شده است (داوری شده است) به جهت آنکه به اسم پسر یگانهٔ خدا ایمان نیاورده» در ادامه یو حنا سخن خود را بدینگونه توضیح می دهد که (حکم این است که نور در جهان آمد و مردم ظلمت را بیشتر از نور دوست داشتند، از آنجا که اعمال ایشان بد است» (یو حنا ۱۸:۳–۱۹). منظور یو حنا همان است که می فرماید؛ یعنی عمل داوری بطور قطع در مورد گمشدگان انجام نواهد شد و آنها به این نحو خودشان را محکوم می سازند که نوری را که از طریق عیسای مسیح به سوی آنها می آید رد می کنند. در تحلیل نهایی و چه در حیات پس از مرگ این است که آنها نتایج اعمال خود را بطور کامل مشاهده کنند.

چارهٔ کار اصولاً ساده بوده، هست و خواهد بود و عبارت است از اینکه یا به این دعوت «بیایید نزد من... یوغ مرا بر خود بگیرید و از من تعلیم یابید» (متی ۲۸:۱۱–۲۹) پاسخ مثبت بدهیم و یا اینکه آن را رد نماییم. یا باید زندگی خود را به این طریق «نجات» بدهیم که آنرا از ملامت شدن به خاطر عیسی حفظ نماییم و در برابر خواست او در مورد تسلط کامل بر زندگیمان مقاومت کنیم و یا زندگی خود را به این طریق «از دست بدهیم» که نفس خود را انکار نماییم، صلیب خود را بر دوش گیریم، شاگرد بشویم و اجازه بدهیم عیسی روش پرفراز و نشیب خود را در مورد ما اجرا کند. عیسی می فرماید که در روش اول ممکن است تمام دنیا را به دست آوریم اما این هیچ فایدهای برای ما نخواهد داشت زیرا جان ما از دست خواهد رفت. اما در روش دوم با از دست دادن زندگی خود برای او، آن را باز می یابیم (متی ۲۶:۱۶–۲۶).

وقتى مىگوييم جان ما از دست خواهد رفت مقصود چيست؟ براى

پاسخ به این سؤال عیسی از تشبیهات خاص خود استفاده میکند که عـبارتند از: *«گههنا» ک*ه در مرقس ۴۷:۹ و ده قسمت دیگر در انجیلها، «جهنم» ترجمه شده است و در اصل درهای در خارج از اورشلیم بود که در آنجا زباله ها را می سوز اندند. «کرمی» که «نمیرد» (مرقس ۴۷:۹) تصویری است که به نظر می رسد برای بیان عذاب دیدن ابدی شخصیت توسط وجدانی محکوم کننده به کار رفته است. «آتش» یعنی آگاه بودن از عدم خشنودی خدا که عذاب دهنده است. «ظلمت خارجی» یعنی آگاهی از اینکه همه چیز از دست رفته است که این فقط شامل جدایی از خدا نمی شود بلکه شامل محروم شدن از همهٔ چیزهای خوب است یعنی تمام چیزهایی که زندگی را زیبا می سازد. «فشار دندان» که مقصود از آن عبارتست از محکوم کردن خود و تنفر از خود.

شکی نیست که این چیزها خیلی وحشتناک هستند هرچند کسانی که به گناه ملزم شده اند خیلی کم از ماهیت آنها با خبر می باشند. اما اینها رنج و عذاب های تحمیلی نیستند بلکه نشان دهندهٔ حرکت آگاهانه شخص به سوی وضعیتی هستند که شخص برای خودش انتخاب کرده است. بی ایمان ترجیح داده است خودش باشد و دور از خدا زندگی کند؛ خدا را به مبارزه بطلبد و خدا را در برابر خود ببیند؛ پس نتیجهٔ انتخاب خودش را خواهد دید. هیچکس زیر غضب خدا قرار نخواهد گرفت مگر این که خود بخواهد. خدا غضب خود را به این شکل نشان می دهد که چیزی را آنهاست نه کمتر و نه بیشتر. آمادگی خدا برای محترم شمردن انتخاب انسان آنهم تا این حد ممکن است گیج کننده و حتی وحشتناک بنظر برسد اما روشن است که طرز برخورد خدا در اینجا بی نهایت عادلانه است و خیلی فرق می کند با تحمیل بی جهت و غیر مسئولانه رنج و عذاب که برای ما به معنی بی رحمی است.

بنابراین لازم است به یاد داشته باشیم که کلید تفسیر بسیاری از

بخش های کتاب مقدس حتی بخشهایی که بسیار تمثیلی است و پادشاه و داور آسمانی را به این صورت تصویر می کند که بر ضد ما با غضب و برای انتقام جویی بر خاسته است، اینست که درک کنیم داوری الهی چیزی نیست جز تصویب و تأیید داوری هایی که گریبانگیر کسانی می شود که قبلاً خدا آنها را ملاقات کرده است و آنها با روشی که با انتخاب خود در پیش گرفتهاند خود را گرفتار داوری الهی ساختهاند. این حقیقت در داستانی مشاهده می شود که در باب سوم کتاب پیدایش نقل گردیده می کند زیرا آدم انتخاب کرده بود خودش را از خدا مخفی سازد و از می کند زیرا آدم انتخاب کرده بود خودش را از خدا مخفی سازد و از عدن اخراج کند. در تمام کتاب مقدس غضب خدا به همین شکل افروخته می شود.

### رومیان؛ رسالهای دربارهٔ غضب خدا

بحث کلاسیک عهدجدید دربارهٔ موضوع غضب خدا در رساله به رومیان دیده میشود که لوتر و کالون آن را مدخل کتابمقدس میدانند و درواقع اشاراتی که در این رساله به غضب خدا شده است بیش از مجموع تمام اشاراتی است که در سایر رسالات پولس به این موضوع گردیده است. ما این فصل را با تحلیل آنچه رساله رومیان دربارهٔ غضب خدا میگوید به پایان میبریم. این بررسی کمک خواهد کرد که برخی از نکاتی که قبلاً ذکر گردید روشن شود.

**۱-معنی غضب خدا.** غضب خدا در رساله به رومیان عبارتست از عملی که خدا مصمم است برای مجازات گناه انجام دهد. این عمل به اندازهٔ محبت خدا نسبت به گناهکاران بیان کنندهٔ برخورد شخصی و عاطفی خدای تثلیث با مسأله است. درواقع غضب خدا تجلی فعال تنفر او از بىدينى و شرارت اخلاقى است. كلمهٔ «غضب» (٥:٢؛ ٩:۵) ممكن است بطور خاص مربوط باشد به «روز غضب» که در آن این تنفر به اوج خود ميرسد ولي در عين حال ممكن است به حوادث و جريان وقايع در زمان حاضر مربوط باشد که از روی تدبیر الهی مسیر آنها تعیین میگردد و مي توان جزاي الهي را در مورد گناه در اين وقايع تشخيص داد. بنابراين آن قاضی که مجرمین را محکوم مینماید «خادم خداست و با غضب انتقام از بدکاران میکشد» (رومیان ۴:۱۳ مقایسه شود با آیه ۵). غضب خدا عبارتست از عکس العمل او نسبت به گناه ما و «شریعت باعث غضب است» (۱۵:۴) زیرا شریعت باعث می گردد که گناه مخفی در وجود انسان فعال گردد و نقض شریعت را موجب شود و این رفتاری است که باعث می گردد غضب خدا،زیاد شود (۵:۲۰ و ۷:۷–۱۳). غضب خدا که عکس العمل او در مقابل گناه است عدالت او را نشان می دهد و یولس بشدت این نظر را تکذیب میکند که «خدا ظالم است وقتی که غضب می نماید» (۵:۳). یولس کسانی را که «برای هلاکت معین شده اند» به عنوان «مجرای غضب» معرفی میکند یعنی کسانی که در مورد غضب الهي واقع مي شوند و همين افراد را در جاهاي ديگر به نحو مشابهي خادمین دنیا، جسم و شیطان و «فرزندان غضب» (افسسیان ۳:۲) میخواند. چنین افرادی بسادگی بدلیل آنچه هستند غضب الهی را به سوی خود متوجه می سازند.

۲-مکشوف شدن غضب خدا. «غضب خدا از آسمان مکشوف می شود بر هر بی دینی و نار استی مردمانی که راستی را در نار استی باز می دارند» (رومیان ۱۸:۱). در این آیه «مکشوف می شود» دارای فعل زمان حال است و نشان می دهد که پیوسته مکاشفه ای مستمر از غضب خدا صورت می گیرد و این غضب در جریان نازل شدن است. «از آسمان» نقطهٔ مقابل «در انجیل» می باشد که پولس دومی را در آیهٔ قبلی به کار برده بود و تلویحاً به این امر اشاره دارد که یک مکاشفهٔ *جهانی* برای کسانی صورت میگیرد که پیام انجیل هنوز به آنها نرسیده است.

این مکاشفه چگونه انجام میشود؟ به این شکل که مستقیماً در وجدان تمام کسانی انجام میگیرد که خدا آنها را «به ذهن مردود» (۲۸:۱) واگذاشته است تا بطرزی افسار گسیخته مشغول اعمال شریرانه شوند در حالیکه «انصاف خدا را میدانند که کنندگان چنین کارها مستوجب موت هستند » (۳۲:۱). نمی توان کسی را پیدا کرد که لااقل تا حدی از آینده آگاه نباشد. این مکاشفهٔ بدون واسطه را کلام مکشوف شدهٔ انجیل تأیید میکند و برای آماده ساختن ما جهت شنیدن خبر خوش آن، اول خبر بد آمدن «روز غضب» و ظهور داوری عادلهٔ خدا را میدهد (۵:۲).

موضوع به اینجا ختم نمی شود. برای کسانی که چشم بینا دارند نشانههای غضب خدا در زندگی فعلی بشر هم دیده می شود. فرد مسیحی همه جا می تواند نوعی انحطاط مشاهده کند که رشدی فز اینده دارد و از شناخت غلط خداگرفته تا عبادت آنچه خدا نیست و از بت پرستی گرفته تا نوع به مراتب شرم آور و فاسدتر آن را شامل می شود بطوری که هر نسلی محصول تازهای از «بیدینی و نار استی» را تولید میکند. در این انحطاط ما باید کاری را که غضب خدا در حال حاضر انجام میدهد تشخیص بدهیم یعنی متوجه شویم که در جریان داوری الهي قلبها سخت ميگردند و خدا موانع را برميدارد و به اين طريق انسانها به امیال فاسد خود واگذاشته می شوند و بدین سان بیش از پیش بی بند و بار می شوند و مطابق شهوات قلب گناهکار خویش عمل می نمایند. پولس این فر آیند را چنان که از کتاب مقدس و روزگار زمان خویش فهمیده بود در رومیان ۱۹:۱–۳۱ شرح می دهد. جایی که عبارات کلیدی این قسمت عبارتند از «خدا...ایشان را در شهوات دل خودشان به ناپاکی تسلیم فرمود» و «خدا ایشان را به هوس های خباثت تسلیم نمود» و «خدا ایشان را به ذهن مردود واگذاشت» (آیات ۲۴ و ۲۶ و ۲۸).

اگر به دنبال دلیلی باشید که ثابت کند غضب خدا که به عنوان یک واقعیت در وجدان شما مکشوف گردیده است در حال حاضر به منزله یک قدرت در جهان عمل میکند، پولس خواهد گفت کافی است فقط به زندگی مردم پیرامون خود نگاه کنید و ببینید خدا آنها را «به چه چیزهایی واگذاشته است». چه کسی امروز بعد از گذشت نوزده قرن می تواند به نظریهٔ پولس حمله کند؟

۲- نجات از غضب خدا. در سه فصل اول رساله به رومیان پولس میخواهد مارا وادار سازد تا به این سؤال فکر کنیم که اگر «غضب خدا از آسمان مکشوف می شود بر هر بی دینی و نار استی مردمان» و «روز غضب» فرا خواهد رسید که در آن خدا «به هر کس بر حسب اعمالش جزا خواهد داد» پس کدامیک از ما می تواند از این مصیبت جان سالم بدر برد؟ این سؤال بر ذهن ما فشار می آورد زیرا همهٔ ما «به گناه گرفتاریم» و «کسی عادل نیست، یکی هم نی» و «تمام عالم زیر قصاص خدا» است این است که گناه را آشکار میکند و به ما نشان می دهد که چقدر از عادل بودن فاصله داریم. تشریفات ظاهری مذهبی هم نمی تواند ما را نجات بدهد همانطور که ختنه به تنهایی قادر نیست یهودیان را نجات بدهد.

یک راه وجود دارد و پولس هم از وجود آن آگاه است زیرا اعلام می دارد «چقدر بیشتر الان که به خون او عادل شمرده شدیم، بوسیلهٔ او از غضب نجات خواهیم یافت» (رومیان ۹:۵). توسط خون چه کسی عادل شمرده شدهایم؟ خون عیسای مسیح که پسر مجسم خداست. منظور از عادل شمرده شدن چیست؟ به معنی بخشوده شدن و عادل محسوب شدن است. چگونه عادل شمرده شویم؟ از طریق ایمان که عبارتست از اعتماد به شخصیت و کار عیسی همراه با انکار نمودن نفس خود. سؤال بعدی این است که چگونه خون عیسی که منظور از آن مرگ او به عنوان قربانی گناه است مبنا و اساسی برای عادل شمرده شدن ما پدید می آورد؟ پولس در اینمورد در رومیان ۲۴:۳ – ۲۵ توضیح می دهد که «به وساطت آن فدیه ای که در عیسی مسیح است که خدا او را از قبل معین کرد تا کفاره باشد به واسطهٔ ایمان به وسیلهٔ خون او». کفاره چیست؟ عبارتست از نوعی قربانی که غضب خدا را از طریق پاک کردن گناه و رفع محکومیت فرو می نشاند.

بطوری که بعداً در اینمورد توضیح مفصل تری خواهیم داد قلب واقعی پیام انجیل عبارتست از اینکه عیسای مسیح از طریق مرگ خود بر روی صلیب به عنوان جانشین، و حامل گناهانمان «کفاره به جهت گناهان ما» (اول یوحنا ۲:۲) شد. بین ما انسانهای گناهکار و ابرهای طوفانی غضب الهی، صلیب خداوند ما عیسای مسیح قرار گرفته است. اگر ما از طریق ایمان، به مسیح تعلق داریم بوسیلهٔ صلیب او عادل شمرده شدهایم و نه در این زندگی و نه در حیات پس از مرگ گرفتار غضب الهی نخواهیم شد. عیسی «ما را از غضب آینده می رهاند» (اول تسالونیکیان ۱۰:۱).

## حقيقتي پرشكوه

شکی نیست که در گذشته به موضوع غضب الهی به شکل نظریه پردازی با بی حرمتی و حتی مغرضانه برخورد شده است. تردیدی نیست که عدهای دربارهٔ غضب الهی و لعنت الهی موعظه کردهاند در حالیکه اشکی در دیدگانشان جمع نشده است و دردی در قلب خود احساس نکردهاند. شکی نیست دیدن فرقه های کوچکی که با شادی اعلام میدارند جز خودشان همهٔ دنیا روانهٔ دوزخ خواهد گردید انزجار عده بسیاری را بر انگیخته است. با این حال اگر میخواهیم خدا را بشناسیم بسیار مهم است با حقیقتی که به غضب او مربوط می شود روبرو شویم حال هرچقدر هم که این حقیقت ناخوشایند باشد و هر قدر هم تعصبات اولیهٔ مابر ضد آن میخواهند قوی باشند. در غیر اینصورت مفهوم حقیقی نجات از غضب را درک نخواهیم کرد همینطور موضوع کفارهای راکه بوسیلهٔ صلیب پدید آمده است را نیز درک نخواهیم نمود به علاوه نخواهیم فهمید که محبت رهایی بخش خدا چقدر حیرت انگیز است. همچنین دست خدا را در تاریخ نخواهیم دید و درک نخواهیم کرد که چرا خدا در حال حاضر با مردم زمان ما چنین رفتار میکند. از کتاب مکاشفه هم سر در نخواهیم آورد. به علاوه ضرورت بشارت دادن را که یهودا ما را به انجام آن سفارش میکند درک نخواهیم کرد. «بعضی را از آتش بیرون کشیده، برهانید» (یهودا ۲۳). به این ترتیب نه شناخت ما از خدا و نه خدمت ما به او با کلام الهی هماهنگی نخواهد داشت.

ا.دبليو ينيك مي نويسد: غضب خدا حد كمال خصائل الهي است كه لازم است غالباً دربارهٔ آن تامل كنيم. زيرا اولاً قلب ما تا جايي كه لازم است تحت تأثير تنفر خدا از گناه قرار خواهد گرفت. همیشه مایلیم در مورد گناه تخفیف بدهیم و زشتی آن را آنطور که بايد تشريح نكنيم و براي ارتكاب گناه بهانه بتر اشيم. اما هر قدر بیشتر دربارهٔ تنفر خدا از گناه و انتقام وحشتناک او از گناهکاران بررسی و تأمل مینماییم بیشتر وقاحت گناه را درک میکنیم. ثانیاً این امر باعث می شود ترس واقعی از خدا در روح و جان ما شکل بگیرد. «تا به خشوع و تقوا خدا را عبادت پسندیده نماییم زیرا خدای ما آتش فرو برنده است» (عبرانیان ۲۸:۱۲ و ۲۹). ما نمی توانیم خدا را «بطرزی پسندیده» خدمت نماییم مگر اینکه برای شکوه و عظمت او بطرزی شایسته حرمت قایل شویم و از غضب عادلانهٔ او «ترسی خدایرستانه» داشته باشم. به این منظور باید که مرتباً به خود یادآوری نماییم که «خدای ما آتش فرو برنده است». سوم باعث می شود با دل و جان (عیسای مسیح) را بخاطر

اینکه ما را از «غضب آینده» (اول تسالونیکیان ۱۰:۱) رهانیده است ستایش کنیم. آمادگی یا بی میلی ما در مورد تأمل دربارهٔ غضب خدا محکی مطمئن است که نشان می دهد قلب ما چقدر تحت تأثیر خدا قرار می گیرد (صفات خدا ص. ۷۷).

حق با پینک است. اگر میخواهیم واقعاً خدا را بشناسیم و او به ما شناسانیده شود باید از او بخواهیم هم اکنون و در اینجا به ما تعلیم دهد که حقیقت مهم و درخور تأمل غضب او را جدی بگیریم.

فصل شانزدهم

# مهربانی و سختگیری

یسولس در رومیان ۲۲:۱۱ میفرماید: «یس مهربانی و سختی (سختگیری) خدارا ملاحظه نما». کلمهٔ مهم در این آیه حرف عطف «و» است. پولس رسول در اینجا ارتباط بین یهودیان و امتها را در نقشهٔ خدا تشريح ميكند. كمي قبل به خوانندگان رسالهٔ خود كه جزو امتها بودند يادآوري كرده بود كه خدا خيل عظيم يهوديان أن زمان را به دليل بی ایمانی رد کرد در حالیکه بت پر ستان زیادی مثل مخاطبان نامهاش را به سوی ایمان نجات بخش هدایت نمود. اکنون از آنها دعوت میکند به دو جنبهٔ شخصیت الهی که در اجرای نقشهٔ فوق مکشوف شده است توجه کنند. «پس مهربانی و سختی خدارا ملاحظه نما؛ اما سختی بر آنانی که افتادهاند، اما مهربانی بر تو.» مسیحیان روم نمی بایست فقط دربارهٔ مهربانی خدا فکر میکردند همینطور هم نمی بایست فقط دربارهٔ سختگیری او می اندیشیدند بلکه می بایست در مورد هر دو تأمل میکردند. برای اینکه هر دو جزو صفات الهی یعنی جنبه هایی از شخصيت مكشوف شدة خدا هستند. هر دو جزو مقولة فيض الهي هستند. اگر میخواهیم واقعاً خدارا بشناسیم وجود هر دو را باید قبول داشته باشيم.

#### بابانوئل و غول ياس

شاید، از زمانی که پولس به نکتهٔ فوق اشاره نمود هرگز به اندازهٔ حالا

مهربانی و سختگیری

لازم نبوده است این نکته مجدداً ذکر شود و مورد بحث قرار گیرد. امروزه تشتت آرا و نظرهای گیج کننده دربارهٔ معنی ایمان به خدا تقریباً غیرقابل توصیف است. مردم میگویند به خدا ایمان دارند اما در مورد اینکه این کسی که به او ایمان دارند کیست و ایمان داشتن به او چه تفاوتی در زندگی آنها ایجاد میکند، نظری ندارند.

مسیحیان که میخواهند همنوعان سردرگم خود را بسوی آنچه یک جزوهٔ روحانی معروف و قدیمی آنرا «آر امش، اطمینان و شادی» میخواند، هدایت کنند خودشان گیج میشوند که از کجا باید شروع کرد زیرا خیالات درهم و برهم و عجیب و غریب دربارهٔ خدا آنها را بهت زده کرده است. فرد مسیحی سؤال میکند چرا مردم گرفتار چنین وضعیت سردرگمی شدهاند؟ ریشهٔ این سردرگمی آنها چیست؟ و برای سروسامان دادن به این وضعیت از کجا باید شروع کرد؟

برای این سؤالات پاسخهای متعددی وجود دارد که هر یک دیگری را کامل میکند. پاسخ اول این است که مردم خود را مشغول پیروی از احساسات مذهبی خود ساختهاند به جای اینکه برای تعلیم یافتن از خدا به کلام خود او مراجعه نمایند. ما باید به آنها کمک کنیم که تکبر خود را ترک کنند و در مواردی هم که تصورات اشتباهی از کتاب مقدس دارند که باعث می شود چنین شیوهای را در پیش بگیرند تصورات اشتباه خود را کنار بگذارند و از این پس عقاید آنها بر اساس احساساتشان نباشد بلکه بر اساس آنچه کتاب مقدس بیان می فرماید. پاسخ دوم این است که مردم دیگر حقیقت گناهکار بودن خود را درک نمیکنند یعنی متوجه نیستند که همین گناهکار بودنشان باعث می شود تا در همهٔ افکار و اعمال خود تا حدی انحراف و با خدا دشمنی داشته باشند. وظیفهٔ ما این است که این حقیقت را به مردم معرفی کرده به آنها کمک کنیم آن را قبول نمایند و به باشند مطابق کلام مسیح اصلاح شوند. پاسخ سوم که به اندازهٔ دو پاسخ این ترتیب باعث شویم از اطمینان داشتن به خود دست بشویند و با قبلی اساسی نیست عبارتست از اینکه مردم امروزه عادت دارند موضوع مهربانی خدا را از سختگیری او متمایز سازند و ما باید با جدیت به آنها کمک کنیم تا از این عادت خود دست بردارند زیرا در صورت تـداوم نتیجهای جز اعتقاد غلط در پی نخواهد داشت.

عادت مورد بحث که برای اولین بار براثر تعلیمات برخی از متالهین آلمانی هوشمند قرن اخیر به وجود آمد، به تمام دنیای پروتستان مغرب زمین سرایت کرده است. آنچه عمومیت دارد و خاص یک عده نیست عبارتست از عدم قبول تمام آراء مربوط به غضب و داوری الهی و اعتقاد به اینکه شخصیت خدا در بسیاری از قسمتهای کتابمقدس به غلط توصیف شده است و شخصیت حقیقی خدا، بگونهای است که بر انسانها آسان میگیرد و به آنها برکت میدهد و به هیچ وجه سختگیر نیست.

این امر حقیقت دارد که برخی از متالهین اخیر در واکنش نسبت به این طرز فکر تلاش کردهاند حقیقت قدوسیت خدا را مورد تأکید مجدد قرار بدهند اما بنظر می رسد تلاش های آنها تؤام با دودلی بوده است و برای شنیدن اکثر سخنانشان گوش شنوایی وجود نداشته است. علت این که پروتستانهای مدرن حاضر نیستند حمایت به اصطلاح «تنویریافته» خود را از آموزهٔ بابانوئل آسمانی ترک کنند فقط این نیست که شخصی مانند برونر یا نیبور موضوع را چندان جدی نگرفتهاند. اگر بخواهیم یقین مردم را در مورد اینکه خدا (البته اگر خدایی در کار باشد) بی نهایت صبور و مهربان است و هرگز سختگیر نیست، از بین ببریم کار ما به همان اندازه اعتقادی در افکار مردم ریشه بدواند مسیحیت به معنای واقعی کلمه رو به زوال خواهد نهاد زیرا جوهر مسیحیت عبارتست از ایمان به بخشایش می گردد. اما براساس الهیات مربوط به بابانوئل آسمانی، گناهان هیچ

مهربانی و سختگیری

مشکلی ایجاد نمیکنند و نیازی به کفاره نیست. خدا به کسانی که به احکام او توجه نمیکنند به همان اندازه لطف و توجه دارد که به کسانی که احکام او را حفظ مینمایند. این عقیده که طرز برخورد خدا با من از این تأثیر میپذیرد که آیا به آنچه میفرماید عمل میکنم یا نه هیچ جایی در اذهان مردم عادی ندارد و مردم بر هر گونه تلاشی که برای نشان دادن لزوم ترسیدن از حضور خدا یا لرزیدن از کلام او انجام میگیرد برچسب «کهنه» میزنند در شمار اعتقادات «ویکتورین»ها، «پیوریتن»ها و نیز جزو عقایدی قرار میدهند که نمی توان آنها را عقاید استوار مسیحی دانست.

با این حال الهیات مربوط به بابانوئل آسمانی بذر انهدام خود را با خودش حمل میکند زیرا نمی تواند خود را با موضوع شر انطباق دهد. این تصادفی نیست که وقتی اعتقاد لیبرالیسم به «خدای نیکو» در اوایل قرن بيستم انتشار يافت به اصطلاح مسأله شر (كه قبل از آن به عـنوان مسأله مطرح نبود) ناگهان از نظر درجهٔ اهمیت مهم ترین مسأله از نظر دفاعیات مسیحی گردید. این امر اجتناب ناپذیر بود زیرا امکان نـدارد حسن نیت بابانوئل آسمانی را در مسائل جانسوز و ویرانگری مثل بی حمی یا خیانت در زندگی زناشویی و یا مرگ در تصادفات و یا سرطان ريه مشاهده نمود. تنها راه حفظ ديدگاه ليبرال دربارهٔ خدا ايس است که ارتباط این امور را با خدا انکار کنیم و منکر این شویم که خدا با این مسائل ارتباط مستقیم دارد و یا آنها را کنترل میکند. به عبارتی منکر قدرت مطلق و خداوندی کردن او بر دنیایی که خلق کرده است بشویم. متألهین لیبرال این خط فکری را پنجاه سال قبل در پیش گرفتند و مردم کوچه و بازار این کار را امروز میکنند. به این ترتیب انسان میماند و خدای مهربانی که مقاصد نیکویی دارد ولی هیچوقت نمی تواند فرزندان خود را از مشکلات و اندوه نجات بدهد. در نتیجه هنگامی که با سختی ها مواجه می شویم چارهای جز سوختن و ساختن نیست. به این طریق در نتیجهٔ یک تعریف متناقض، ایمان به خدایی که تماماً مـهربان

است و بهیچ وجه سختگیر نیست باعث میشود تا در مردم نوعی نگرش بدبینانه به زندگی به وجود آید.

به این ترتیب درروزگار ما از نظر مذهبی شاهد یکی دیگر از جادههای پوشیده از سبزهها هستیم که (همانند سایر جادههای مشابهٔ خود) ما را به طرف قلعهٔ شک و غول یاس هدایت میکنند.<sup>(۱)</sup> کسانی که براثر ورود به این جاده از راه اصلی منحرف شدهاند چگونه می توانند به راه اصلی باز گردند؟ فقط یک راه وجود دارد و آنهم عبارتست از اینکه یاد بگیرند مطابق کتاب مقدس مهربانی خدا را در کنار سختگیری او قرار دهند. هدف ما در اینجا اشاره به مغز تعلیم کتاب مقدس در مورد این نکته است.

## مهربانی خدا

مهربانی در خدا مانند مهربانی در انسانها به معنی چیزی است که شایستهٔ تحسین، جذاب و درخور ستایش است. وقتی که نویسندگان کتاب مقدس خدارا «نیکو» می خوانند بطور کلی به همهٔ آن خصوصیات اخلاقی فکر میکنند که باعث می شود قوم خدا او را «کامل» بدانند و مخصوصاً منظور نویسندگان کتاب مقدس از این کلمه اشاره به کر امت خداست که باعث می گردد قوم او وی را «رحیم» و «بخشنده» بخوانند و از «محبت» او سخن بگویند. اجازه بفر مایید کمی در اینمورد توضیح بدهیم.

کتاب مقدس مرتباً دربارهٔ موضوع کمال اخلاقی خداکه به زبان خود او بیان شده و تجربهٔ قوم او آن را تأیید کرده است مطالب متنوعی را بیان میدارد. خدا در کوه سینا با موسی ایستاد و «نام خود را ندا کرد (که مقصود از نام عبارتست از خصائل مکشوف شدهٔ خدا). او گفت که نامش خداوند است (یعنی خدا، یهوهٔ قوم خودش است به این معنی که نجات

۱– احتمالاً اشاره به داستان سیاحت مسیحی اثر جان بنیان است. مترجم

مهربانی و سختگیری

دهندهای است که قادر مطلق است و خود را در پیمان فیض «هستم آنکه هستم» معرفی میکند.) آنچه خدا در آن موقع در کوه سینا به موسی فرمود این بود: «یهوه، یهوه، خدای رحیم و رئوف و دیر خشم و کثیر احسان و وفا، نگاه دارندهٔ رحمت برای هزاران و آمرزندهٔ خطا و عصیان و گناه، لکن گناه را هرگز بی سزا نخواهد گذاشت» (خروج ۲۴-۶-۷) . کمال اخلاقي خدا به اين منظور چنين اعلام گرديد تا به وعدهٔ او در مورد اينكه تمام *احسان* خود را پیش روی موسی خواهد گذاشت، تحقق بخشد. (خروج ۱۹:۳۳).مهربانی خدا در مجموع تشکیل شده است از تمام کمالات خاص که در اینجا ذکر شدهاند و همهٔ آن کمالاتی که در کنار آنها قرار دارند يعنى حقانيت و قابل اعتماد بودن خدا، عـدالت و حكـمت پایدار او، شفقت و تحمل او و اینکه کاملاً می تواند کسانی را که صبورانه از او کمک می طلبند، کمک کند و مهربانی عظیم او که باعث می شود به انسانها سرنوشت پرجلالی ببخشد، سرنوشتی که نتیجهٔ مشارکت با او در قدوسیت و محبت است. به ایـن تـرتیب مـهربانی خـدا بـه طـور كـلى مجموعة تمام فضايل الهي است.

هنگامی که داود فرمود: «خدا طریق او کامل است» (دوم سموئیل ۳۱:۲۲ و مزمور ۳۰:۱۸) مقصودش این بود که قوم خدا مانند داود به تجربه خواهند یافت که خدا وقتی خودش فرموده مهربان است در نشان دادن این مهربانی هیچوقت کوتاهی نمیکند.

«خدا طریق او کامل است و کلام *خداوند* مصفی. او برای همهٔ متوکلان خود سپر است». در این مزمور داود با نگاه به گذشته بیان می فرماید که خدا به وعدههای خود وفادار است و چون از هر نظر وجود خدا کامل است پس سپر و مدافع می باشد و هر یک از فرزندان خدا، که براثر سیر قهقر ایی، خودش را از حق تعلق به خانوادهٔ الهی محروم نکرده است می تواند تجربهای مشابه تجربهٔ داود داشته باشد.

(تصادفاً اگر تا به حال به دقت این مزمور را نخوانده اید و با خواندن هر

نکته از آن از خود نپرسیدهاید که شهادت شما چقدر با شهادت داود مطابقت دارد شما را تشویق میکنم که یکبار تمام این مزمور را در یک نشست بخوانید و سپس با ایجاد وقفههای متعدد در خواندن دوباره آن را بخوانید. خواهید دید که این روش مطالعه اگرچه ممکن است خسته کننده باشد مفید است).

هنوز سخنان بیشتری برای گفتن وجود دارد. در مجموعهٔ کمالات اخلاقی خدا، یک کمال اخلاقی خاص وجود دارد که کلمهٔ «مهربانی» به آن اشاره می کند. خدا هنگامیکه تمامی محسنات خود را به موسی اعلام می کرد از میان تمام ویژگی های خود به کمال اخلاقی فوق اشاره کرد و در مورد خود فرمود: «کثیر *احسان* و وفا» (خروج ۶:۳۴) است. این ویژگی عبارتست از کرامت خدا. کر امت به این معنی است که شخص حاضر است به دیگران ببخشد و برای این کار انگیزهٔ سودجویانه ندارد و حدود بخشش او را لیاقت دریافت کنندگان تعیین نمی کند بلکه همیشه بیش از استحقاق آنها به آنها می بخشد. کر امت بیان کنندهٔ این آرزوی ساده است که دیگران چیزی را به دست آورند که آنها را خوشحال می سازد. به عبارتی کر امت هستهٔ مرکزی کمال اخلاقی خداست. صفتی است که تعیین می کند سایر فضایل خدا چگونه باید نشان داده شوند.

خدا «کثیر الاحسان و نیکویی» است به عبارتی چنان که متالهین لاتین زبان سالها قبل می گفتند ultro bonus است یعنی خودش علت نیکو بودن خودش است و لبریز از کرامت می باشد. متالهین مکتب اصلاح شده، کلمهٔ بکار رفته در عهدجدید یعنی «فیض» (عنایت رایگان) را به کار می برند که شامل تمام اعمال مربوط به کرامت الهی است یعنی تمام کارهایی که خدا از روی مهربانی انجام می دهد و به همین ترتیب بین «فیض عام» که مربوط می شود به «خلقت، حفاظت الهی و تمام برکات این زندگی» و «فیض خاص» که در برنامهٔ نجات ظاهر می شود فرق قائل می شوند. وجه تمایز بین «فیض عام» و «فیض خاص» این است که همه از

مهربانی و سختگیری

اولی برخوردار می شوند اما از دومی همه بهرهمند نمی گردند. اگر بخواهیم براساس کتاب مقدس این مطلب را بیان کنیم می توانیم بگوییم خدا نسبت به همهٔ انسانها به طرقی و نسبت به برخی دیگر از انسانها از هر لحاظ نیکوست.

کرامت خدا در افاضهٔ برکات طبیعی، در مزمور ۱۴۵ بیان گردیده است. «خداوند برای همگان نیکوست و ر حمتهای وی بر همهٔ اعمال وی است... چشمان همگان منتظر تو میباشد و تو طعام ایشان را در موسمش میدهی. دست خویش را باز میکنی و آرزوی همهٔ زندگان را س\_\_\_\_ م\_\_\_نمایی». (آیات ۹، ۱۵-۱۶ م\_قایسه شرود ب اعمال ۱۷:۱۴).نکته ای که مزمور نویس به آن اشاره دارد این است که چون خدا حاکم بر تمام وقایعی است که در عالم آفرینش روی میدهد، پس هر وعدهٔ غذا، هر لذتي، هر آنچه داريم، هر ذره از پرتو خورشيد، هر بار که شب می خوابیم، هر لحظهای که در سلامت و امنیت هستیم و هر چیز دیگری که حیات را تداوم میبخشد و غنی میگرداند عطیهٔ الهمی است. و چقدر این عطایا زیاد هستند! دستهٔ سر ایندگان کانون شادی، از طریق خواندن سرودی به ما میگویند: «برکاتی را که نصیب شما گردیده است بشمارید و یکایک آنها را ذکر کنید» و اگر کسی بطور جدی فقط به شمردن برکاتی بپردازد که نصیب او گردیده است طولی نمیکشد که به مفهوم عمیق جملهٔ بعدی سرود پی میبرد یعنی: «شگفتزده خواهید شد از آنچه خداوند انجام داده است». اما ر حمتهای خدا در سطح طبيعي هرچقدر هم زياد باشند تحتالشعاع رحمتهاي بزرگتري قرار می گیرند که در نجات روحانی انسان دیده می شوند.

وقتی سرایندگان اسرائیل مردم را دعوت می کردند تا خدا را حمد گویند چرا که «او نیکوست و رحمت او تا ابدالآباد» علت این کار معمولاً این بود که دربارهٔ رحمت های الهی که باعث نجات آنها گردیده بود فکر می کردند. رحمت هایی از قبیل «اعمال عظیم» خدا در نجات دادن اسرائیل از مصر (مزمور ۱:۱۰۶ ۱:۱۰۷؛ ۱:۱۰۹ ۱:۱۱۶ مقایسه شود با مزمور ۲:۱۰۰ – ۵ و دوم تواریخ ۱۳:۵۱؛ ۲:۲۷ و ارمیا ۱۱:۳۳). تمایل او برای تحمل و آمرزیدن خادمانش هنگامی که آنها در گناه میافتند (مزمور ۵:۸۶) و آمادگی او برای اینکه راه خود را به انسانها تعلیم دهد (مزمور (۶۸:۱۱۹). آن نیکویی که پولس در رومیان ۲۲:۱۱ به آن اشاره میکند رحمت خدا بود در پیوند زدن امتها که «زیتون بیابانی» معرفی می شوند در درخت زیتون خودش که مقصود از آن مشارکت قوم مبتنی بر عهد او یعنی جامعهٔ ایمانداران نجات یافته بود.

بیان کلاسیک مهربانی خدا مزمور ۱۰۷ است. در این مزمور، مزمور نویس برای اینکه تأکید دعوت خود را که «خداوند را حمد بگویید زیرا که او نیکوست» بیشتر بسازد به تجربیات گذشتهٔ اسر ائیل در زمان اسارت و نیز به تجربیات مربوط به نیازهای شخصی آنان استناد میکند و با ذکر چهار مثال نشان میدهد که چگونه مردم «در تنگی خود نزد خداونـد فریاد برآوردند و ایشان را از تنگیهای ایشان رهایی بخشید» (آیات ۱، ، ١٣، ١٩، ٢٨). مثال اول مربوط مى شود به اينكه خدا ناتوانان را از دست دشمنانشان نجات بخشید و آنها را هدایت کرد تا از بیابان خارج شوند تا برای خود محلی جهت اسکان بیابند. مثال دوم مربوط میگردد به اینکه خدا کسانی رااز «تاریکی و سایهٔ موت» نجات بخشید که خودش آنها را به علت عصیان به این روز گرفتار کرده بود. مثال سوم مربوط است به شفای امراضی که خدا بوسیله آنها «نابخردانی» را که به او بی حرمتی نموده بودند تنبیه کرده بود. و مثال چهارم مربوط میگردد به اینکه خدا مسافران را از طریق آرام ساختن طوفان حفاظت فرمود در حالیکه فکر مىكردند اين طوفان، كشتى أنها را غرق مىكند. هر مرحله به اين بندگردان ختم می شود «پس خداوند را به خاطر ر حمتش تشکر نمایند و به سبب کارهای عجیب وی با بنی آدم» (آیات ۸ ۱۵، ۲۱ و ۳۱). کل این مزمور تصاویری با شکوه از اقداماتی ترسیم میکند که مهربانی خدا علت

## مهربانی و سختگیری

آنهاست و باعث می شوند حیات انسانها تغییر یابد.

## سختگیری خدا

پس سختگیری خدا چیست؟ کلمهای که پولس در رومیان ۲۲:۱۱ بكار مىبرد بطور تحت اللفظى به معنى «بريدن» است. به اين معنى است که خدا مهربانی خود را از کسانی که آن را رد کردند پس میگیرد و این کار را با قاطعیت انجام میدهد. این امر واقعیتی را به ما یادآوری میکند که خدا، خودش زمانی که نام خود را به موسی اعلام نمود بیان فرمود. یعنی اگرچه او «کثیر احسان و وفا» است، «لکن گناه را هرگز بی سزا نخواهد گذاشت» یعنی گناه شخصی که قلب خود را سخت کرده و توبه نمیکند (خروج ۲۰۴۴-۷). سختگیری خداکه پولس به آن اشاره میکند این بود که خدا اسرائیل را به عنوان یک بدن رد کرد یعنی آنها را از درخت زیتون خود که اسر ائیلیها شاخههای طبیعی آن بودند جدا نمود زیرا به انجیل عیسای مسیح ایمان نداشتند. قوم اسر ائیل خیال میکرد در هر حال خدا برای آنها مهربان خواهد بود در حالیکه تجلی واقعی مهربانی خدا را در پسرش نادیده می گرفت. عکس العمل خدا هم در برابر این مسأله خیلی سريع بود. اسرائيل را بريد. پولس از ايـن مسأله اسـتفاده كـرد تـا بـه خوانندگان مسیحی رسالهاش که جزو امتها بودند هشدار بدهد که اگر آنها هم چنانکه اسرائیل لغزش خورده بود لغزش بخورند آنها را هم خواهد برید. «تو محض ایمان پایدار هستی. مغرور مباش بلکه بترس! زیرا اگر خدا بر شاخههای طبیعی شفقت نفرمود، بر تو نیز شفقت نخواهد کرد» (رومیان ۲۱:۲۰-۲۱).

اصلی که پولس در اینجا بکار میبرد این است که در پس هر یک از تجلیات مهربانی خدا تهدیدی وجود دارد که به سختگیری خدا در داوری مربوط میشود و این تهدید در صورتی عملی میشود که به مهربانی خدا بیاعتنایی شود. اگر نگذاریم مهربانی خدا ما را به طرف شکرگزاری هدایت کند و باعث شود که با محبت به مهربانی الهی پاسخ گوییم در اینصورت هنگامی که خدا بر ضد ما وارد عمل شود کاری جز سرزنش خود نمی توانیم انجام بدهیم.

قبلاً پولس در رساله به رومیان به منتقد از خود راضی و غیرمسیحی که از ذات بشری انتقاد میکرد فرموده بود: «مهربانی خدا تو را به توبه میکشد» (رومیان ۴:۲) که مقصوداز این سخن همانطور که جی. بی فیلیپ بدرستی آن را تفسیر میکند این است که «هدف مهربانی خدا به تـوبه کشاندن توست». «ای آدمی که برکنندگان چنین اعمال حکم میکنی و خود همان را میکنی». با این حال خدا خطاهای تو را تحمل میکند یعنی همان خطاهایی را که وقتی در دیگران می بینی آنان را مستوجب داوری الهي ميداني. به علاوه تو بايد بسيار فروتن و شكرگزار باشي. اما اگر در حالی که با عصبانیت در مورد خطاک اران صحبت میکنی خودت از بازگشت به سوی خدا امتناع کنی در اینصورت «دولت مهربانی و صبر و حلم او را ناچیز می شماری» و به این ترتیب «بـه سـبب قسـاوت و دل ناتوبه کار خود، غضب را ذخیره میکنی» (رومیان ۱:۲-۵). به همین ترتیب پولس به مسیحیان رومی میفرماید که مهربانی خدا فقط تحت شرایط خاص سهم آنهاست، «مهربانی بر تو اگر در مهربانی ثابت باشی والا تو نیز بریده خواهی شد» (رومیان ۲۲:۱۱). در هر موردی همین اصل وجود دارد. کسانی که حاضر نمی شوند به مهربانی خدا از طریق توبه، ايمان، توكل و تسليم به اراده الهي پاسخ گويند نبايد از ايـن مـوضوع شکایت کنند یا شگفتزده شوند اگر دیر یا زود روزی برسد که ببینند دیگر از نیکویی الهی خبری نیست مهربانی خدا و فرصت بهرهمندی از آن پایان یافته و جزا ناگهان فرا رسیده است.

با این حال اینطور نیست که خدا از همان اول سختگیری کند و تحمل نداشته باشد بلکه دقیقاً عکس این موضوع صحیح است. او «دیر غضب» (نحمیا ۱۷:۹؛ مزمور ۲:۱۴۵، ۱۴۵، یوئیل ۱۳:۲ و یونس ۲:۴) و «دیر

مهربانی و سختگیری

خشم» است (خروج ۶:۳۴، اعداد ۱۸:۱۴ و مزمور ۱۵:۸۶). کتاب مقدس تأکید می کند که صبر و تحمل خدا باعث می شود داوری های برحق خود را به تعویق اندازد و روز فیض را طولانی کند و برای توبه فرصت بیشتری بدهد. پطرس یادآوری می کند که چگونه زمانی که زمین فاسد شده بود و لازم بود داوری الهی انجام شود «حکم خدا در ایام نوح *انتظار می کشید»* (اول پطرس ۲۰:۳). احتمالاً این اشارهای است به صد و بیست سال مهلت مذکور در پیدایش ۳:۶

دوباره پولس در رومیان ۲۲:۹ میفرماید که خدا در طی تاریخ «ظروف غضب را که برای هلاکت آماده شده بود، به حلم بسیار متحمل گردید». باز هم پطرس برای خوانندگان رسالهاش که در قرن اول میلادی زندگی می کردند شرح می دهد که علت اینکه وعدهٔ مربوط به بازگشت مسیح برای داوری هنوز تحقق نیافته اینست که خدا «تحمل می نماید چون نمی خواهد که کسی هلاک گردد، بلکه همه به توبه گرایند» (دوم پطرس ۹:۳) و احتمالاً همین توضیح به زمان ما هم مربوط می شود. تحمل خدا در دادن فرصت برای توبه (مکاشفه ۲:۵) قبل از اینکه داوری سران جام صورت بگیرد یکی از حقایق حیرتانگیزی است که میران می می دارد. تعجبی ندارد که عهدجدید تأکید می کند که حلم یا تحمل از فضایل و وظایف مسیحی است؛ و درواقع بخشی از مورت خدا است که در ما وجود دارد (غلاطیان ۲۲۵؛ افسسیان ۲:۲؛

واكنش ما

از آنچه دربارهٔ موضوع سختگیری خداگفته شد حداقل سه درس فرا میگیریم.

*۱\_ مهربانی خدا را بستایید.* برای برکاتی که یافتهاید خدا را شکر کنید و بخاطر برکات، مواهب و لذتهای طبیعی سپاسگزار باشید. کتابمقدس یا انجیل عیسی مسیح را با بی اعتنایی خود تحقیر نکنید. کتاب مقدس نجات دهنده ای را به ما معرفی می کند که رنج کشید و مرد تا ماگناه کاران را با خدا مصالحه دهد. جلجتا مقیاس مهربانی خداست. این موضوع را به قلب خود بسپارید. از خود مانند مزمور نویس بپرسید: «خداوند را چه ادا کنم برای همهٔ احسانهایی که به من نموده است؟» از خدا فیض بطلبید تا شما هم همان جواب مزمور نویس را بدهید: «پیالهٔ نجات را خواهم گرفت و نام خداوند را خواهم خواند... آه ای خداوند،من بندهٔ تو هستم... نذرهای خود را به خداوند ادا خواهم کرد» (مزمور (مزمور ا

۲- حلم خدا را بستایید. به این فکر کنید که چطور خدا شما را متحمل گردیده است و هنوز هم شما را متحمل می گردد در حالی که در زندگی شما مسائل زیادی وجود دارد که مقبول او نیست و او می تواند بخاطر همین مسایل شما را کاملاً از حضور خود دور سازد. یاد بگیرید که حلم خدا را ستایش کنید و فیض بطلبید تا از آن در روابط خود با دیگران سرمشق بگیرید و سعی کنید بیش از این، حلم او را آزمایش نکنید.

**۲۔ انضباط خدا را بستایید.** خدا هم حامی شماست و هم اینکه در تحلیل نهایی پدید آورندهٔ کیفیت محیط شماست؛ همه چیز از جانب اوست و طعم مهربانی او را در همهٔ روزهای زندگی خود چشیدهاید. آیا این تجربه شما را به توبه کشانده و باعث گردیده است به مسیح ایمان آورید؟ اگر اینطور نیست پس خدارا به بازی گرفته اید و سختگیری الهی شما را تهدید می کند. اما اگر اکنون به قول وایت فیلد خدا تخت خواب شما را با خارها می پوشاند فقط به این علت است که شما را از خوابی که منتهی به مرگ روحانی است بیدار سازد و وادار کند بر خیزید تار حمت او را بطلبید.

و یا اگر هم ایماندار واقعی هستید و خدا باز هم تخت خوابتان را با خارها میپوشاند فقط به این علت است که نگذارد تا بر اثر آسودگی بیش از حد دچار سستی روحانی شوید و برای آن که «لطف الهی پیوسته

مهربانی و سختگیری

شامل حالتان شود» خدا مرتباً اجازه می دهد که احساس نیاز به او، شما را بازگرداند تا خود را فروتن سازید و روی او را بطلبید. این انضباط پر محبت که در آن سختگیری خدا یک لحظه در متن مهربانی او ما را لمس می کند برای اینست که بطور کامل و همه جانبه با سختگیری خدا زمانی که دیگر در متن مهربانی او نیست روبرو نشویم. این انضباط براساس محبت قرار گرفته است و باید با محبت هم به آن پاسخ گفت. «ای پسر من تأدیب (انضباط) خداوند را خوار مشمار» (عبرانیان ۵:۱۲). «مرا نیکوست که مصیبت را دیدم، تا فرایض تو را بیاموزم» (مزمور ۱۵:۱۲).

فصل هفدهم

# خدای حسود

«خدای حسود» آیا این به گوش شما اهانت آمیز نیست<sup>(۱)</sup> حسادت را عیب و گناه می دانیم و با داستان هیولای حسود<sup>(۲)</sup> آشنا هستیم. می دانیم که حسادت یکی از عیوب پیشرونده است که جان انسان را تباه می سازد ولی مطمئن هستیم که خدا کاملاً نیکوست. پس چطور ممکن است کسی تصور کند که در خدا حسادت وجود داشته باشد؟

اولین قدم برای پاسخ گفتن به این سؤال این است که روشن سازیم در این مورد تصور کردن جایز نیست. اگر قرار باشد خدا را تصور کنیم طبیعتاً ویژگی هایی را به او نسبت خواهیم داد که مورد تحسین ما هستند و حسادت جزو این ویژگیها نخواهد بود. هیچکس نمی تواند در ذهن خود یک خدای حسود تصور کند. ولی ما از روی تصورات خود عقیدهای در مورد خدا نمی سازیم. بلکه سعی میکنیم به سخنان کتاب مقدس که از طریق آنها خدا خودش حقیقت را در مورد خود می فرماید گوش بدهیم؛ زیرا خدا، خالق ما که هرگز نمی توانستیم فقط به اتکای عقل خود او را بشناسیم، خودش را مکشوف ساخته است. او سخن گفته است. از طریق عوامل بشری و انبیاء متعدد و بالاتر از همه از طریق پسر خود، خداوند ما

۱- کلمهای که ما در اینجا «حسود» ترجمه کردهایم jealous است که در کتابمقدس «غیور» ترجمه شده است و علت اینکه اجباراً از لفظ «حسود» استفاده کردهایم این است که اگر لفظ «غیور» را به کار می بردیم مطالب بخش آغازین این فصل گیج کننده و مبهم می گردید چرا که «غیور» صفتی نیست که بنظر اهانت آمیز برسد. مترجم ۲- از شخصیتهای داستان اتللو اثر شکسپیر است. مترجم عیسی مسیح سخن گفته است. بعلاوه اجازه نداده است که پیامها و خاطرهٔ اعمال عظیم او براثر انتقال شفاهی که موجب تحریف پیام می گردد، تحریف و به فر اموشی سپرده شوند بلکه کاری کرده است تا آنها ثبت شوند و برای همیشه باقی بمانند و در کتاب مقدس که به قول کالون «گزارش آشکار» خداست مشاهده می کنیم که خدا مکرراً از حسادت خود سخن می گوید.

هنگامی که خدا قوم اسر ائیل را از مصر خارج ساخت و به سوی کوه سینا برد تا شریعت خود را به آنها بدهد و با ایشان عهد ببندد، یکی از حقايق اوليه كه در مورد خود به آنها تعليم داد عبارت بود از اينكه حسود یا به عبارتی غیور است. ضمانت اجرایی حکم دوم که خدا به موسی اعلام کرد و بر روی الواح سنگ «به انگشت خدا» مرقوم گردید (خروج ۱۸:۳۱) عبارت بود از «من که یهوه، خدای تو میباشم، خدای غیور هستم» (خروج ۵:۲۰). کمی بعد خدا با تأکید بیشتری به موسی می فرماید: «یهوه که نام او غیور است ، خدای غیور است» (خروج ۱۴:۳۴). این قسمت در جای خود یکی از مهمترین قسمتهای کلام خداست. معرفی نام خدا که همیشه در کتاب مقدس بـه مـعنی ذات و شخصیت خداست در کتاب خروج موضوعی اساسی است. در باب سوم خدا میگوید که نام او «هستم آنکه هستم» یا «هستم» است و در باب ششم خود را بعنوان «یهوه» (خداوند) معرفی میکند. این نامها گویای این واقعیت هستند که او قائم به ذات، خود مختار و قادر مطلق است. سپس در خروج ۵:۳۴ خدا برای اعلام نام خود به موسی به او فرموده بود که «رحیم و رئوف و دیر خشم و کثیراحسان و وفا و آمرزندهٔ خطا، عصیان و گناه (است)... لکن گناه را هرگز بی سزا نخواهد گذاشت». در اینجا نامی وجود داشت که جلال اخلاقی خدارا نشان میداد.

سرانجام در خروج ۱۴:۳۴ خدا در بخشی از همان گفتگو با موسی مکاشفهٔ نام خود را به این طریق جمعبندی و تکمیل کرد که فرمود نام او «غیور» است. روشن است که این کلمهٔ غیرمنتظره گویای خصوصیتی در وجود خدا بود که نه فقط با بیان قبلی خدا در مورد نام خود هیچ مغایرتی نداشت بلکه برعکس به نحوی جمع بندی هـمه آن مطالب بـود واز آنجایی که این خصوصیت به معنی واقعی کلمه «نام» او بود بدیهی است که اهمیت داشت قوم او، آنرا درک نمایند.

در واقع کتاب مقدس مطالب زیادی دربارهٔ غیرت خدا بیان می فرماید. اشاراتی به این موضوع در قسمتهای مختلف تورات (اعداد ۱۱:۲۵؛ تثنیه ۲۴:۲۹؛ ۲۹:۲۹؛ ۲۰:۲۹؛ ۲۶:۲۲ و ۲۱) و کتب تاریخی کتاب مقدس (یوشع ۲۴:۲۴؛ اول پادشاهان ۲۱:۲۲) و کتب انبیا (حزقیال ۲۸–۵ (یوشع ۲۹:۲۴؛ اول پادشاهان ۲۱:۲۴ و ۲۵:۳۹ و یوئیل ۲:۸۱ و ناحوم ۲:۱۶ و صفنیا ۱:۸۱ و ۳:۸ و زکریا ۱:۴۱ و ۲۰۱) و در مزامیر (۸۸:۸۸ و ۵:۷۹ و صفنیا ۱:۸۱ و ۳:۸ و زکریا ۱:۴۱ و ۲۰۱) و در مزامیر (۸۷:۸۷ و ۵:۷۹ این عمل او مربوط به غضب وی باشد خواه مربوط به رحمت وی. «یهوه خدای غیور و انتقام گیرنده است» (ناحوم ۱:۲). در عهدجدید پولس از قرنتیان مغرور سوال میکند: «آیا خداوند را به غیرت می آوریم؟» (اول قرنتیان مغرور سوال میکند: «آیا خداوند را به غیرت می آوریم؟» (اول در تیان ۲:۱۰) و احتمالاً ترجمه SVR از آیهٔ دشوار یعقوب ۲:۴ صحیح قرنتیان ساخته است، علاقه

### ماهیت حسادت (غیرت) خدا

برای ما سوال پیش می آید که ماهیت حسادت (غیرت) خدا چیست؟ چطور ممکن است حسادت در خدا، فضیلت به شمار رود در حالیکه وجود آن در بشر عیب محسوب می گردد؟ کمالات خدا باعث می شوند که او را حمد گوییم اما چطور می توان خدا را به خاطر حسود بودن حمد گفت؟

در صورتی به پاسخ این سؤالات خواهیم رسید که دو حقیقت زیر را

در نظر بگیریم.

اول: آیاتی که در کتاب مقدس از حسود بودن (غیرت) خدا سخن میگویند از زبان آنتروپومورفیک استفاده میکنند که مقصود از آن عبارتست از توصيف خدا به زباني كه در آن از مثالهاي مربوط به زندگي بشر استفاده شده است. کتابمقدس پر از مواردی است که از این زبان یــعنی آنـتروپومورفیزم یـا انسـانوارانگـاری اسـتفاده شـده است مـثلاً کتاب مقدس از بازوی خدا، دست خدا و انگشت خدا سخن میگوید و در کتاب مقدس می خوانیم که خدا می شنود، می بیند و بو احساس میکند و نیز در مورد شفقت، خشم، پشیمان شدن، خندیدن و شادی خدا مطالبي ميخوانيم. علت اينكه خدا از اين لغات استفاده ميكند تا دربارهٔ خود با ما سخن بگوید این است که زبان اخذ شده از زندگی ما، مناسب ترین واسطهای است که خدا از طریق آن می تواند افکاری دربارهٔ خودش به ما انتقال بدهد. او خدایی است که دارای شخصیت است و ما هم همینگونه هستیم به نحوی که هیچ چیز دیگری در عالم مادی اینطور نيست. فقط انسان است كه از ميان تمام مخلوقات مادي خدا به صورت خدا آفریده شده است. از آنجا که ما بیش از هر وجود دیگری که سراغ داریم شبیه خدا هستیم، خدا برای مکشوف ساختن خود، خویشتن را به شکل بشر تصویر میکند چون اگر خدا از هر روش دیگری هم سود می جست به این روشنی نمی توانست خود را بر انسان مکشوف فرماید. دو فصل قبل به اين نكته اشاره كرديم.

با این همه وقتی با زبان آنتروپورموفیک خداروبرو می شویم به آسانی ممکن است دچار اشتباه شویم. باید به یاد داشته باشیم که انسان مقیاس خالق خود نیست و هنگامی که زبان مربوط به زندگی بشر در مورد خدا به کار می رود هیچکدام از محدودیت هایی که بشر به علت مخلوق بودن دارد مورد نظر نیست یعنی چیزهایی از قبیل دانش، قدرت، بینش، توان یا ثبات محدود و چیزهایی از این دست مورد نظر نیستند. بعلاوه این را باید به یاد داشته باشیم که آندسته از عواملی که تأثیر ویرانگر گناه را در خصوصیات بشر نشان می دهند در خدا وجود ندارند. بنابرایین مثلاً غضب خدا مانند خشم انسان نیست که غالباً طغیان ناپسند غضب است و نشانهٔ تکبر و ضعف می باشد بلکه عکس العمل قدوسیت خدا در مقابل شرارت است آنهم بنحوی که از نظر اخلاقی صحیح و پرجلال است. «خشم انسان عدالت خدا را به عمل نمی آورد» (یعقوب ۲۰:۱). اما غضب خدا دقیقاً عدالت اوست که در اعمال مربوط به داوری الهی دیده می شود و به همین نحو حسادت خدا بر خلاف حسادت بشر که غالباً ترکیبی از یاس، حسد و غرض ورزی است، به صورت غیرتی ستودنی برای حفظ آنچه بی اندازه ارزشمند است، خود را نشان می دهد. این امر ما را به طرف نکتهٔ دوم هدایت می کند.

دوم: در بشر دو نوع حسادت وجود دارد که فقط یک نوع آن ناشایست است. حسادت شریرانه درواقع گویای این طرز برخورد است که «من چیزی را که تو داری میخواهم و از تو متنفرم زیرا آن چیزی را که توداری من ندارم». این خشمی بچگانه است که از حرص و طمعی مهار نشده نشأت می گیرد و خودش را در حسادت، بدخواهی و اعمال شریرانه نشان می دهد. چنین حسادتی بطرز وحشتناکی نیرومند است زیرا تکبر را که ریشهٔ اصلی ذات سقوط کردهٔ ماست تغذیه می کند و توسط آن تغذیه می شود. نوعی از حسادت هم موجب وسواس دیوانه ثبات را متلاشی کند. مرد حکیم می پرسد: «غضب ستم کیش است و خشم سیل، اما کیست که در برابر حسد تواند ایستاد» (امثال ۴:۲۷). آنچه غالباً حسادت جنسی خوانده می شود و خشم جنون آمیز خواستگاری است که پیشنهاد او رد شده و یا شخص مورد علاقهٔ وی با کس دیگری ازدواج کرده است، از همین قسم است.

با این حال نوع دیگری از حسادت هم وجود دارد که عبارتست از

غیرت برای حفظ ر ابطهای عاشقانه و یاگرفتن انتقام زمانی که این ر ابطه قطع میگردد. این حسادت در قلمرو مسائل جنسی هم عمل میکند با این حال به صورت عکسالعمل کورکورانهای ظاهر نمی شود که ناشی از غروری جریحهدار شده است بلکه به صورت ثمرهٔ عشق و محبتی که در زندگی زناشویی حاکم است خود را ظاهر می سازد. همانطور که پروفسور تاسکر می نویسد اگر افرادی که از دواج کردهاند «از تجاوز یک شخص زانی یا فاسق به حریم منزل خود حسادت آنها بر انگیخته نشود از نظر درک مسایل اخلاقی ایراد دارند زیرا منحصر بفرد بودن زندگی زناشویی، جوهر زندگی زناشوی است» (رساله یعقوب ص. ۱۰۶). این نوع حسادت فضیلت مثبتی است زیرا نشان می دهد که معنی واقعی رابطه زن و شوهر را فهمیده ایم و همراه با این درک، غیرتی صحیح برای محفوظ نگاه داشتن این رابطه داریم.

شریعت عهدعتیق نیز شایسته بودن چنین حسادتی را تأیید می کرد و «هدیهٔ غیرت» آزمونی برای تشخیص خیانت تعیین کرده بود و در صورت اثبات خیانت، زن خیانتکار با لعنت روبرو می شد و از طریق این آزمون مردی که می ترسید زنش به او خیانت کرده باشد و در نتیجه «روح غیرت» بر او قرار گرفته بود از نظر فکری آرامش پیدا می کرد (اعداد ۵.۱۱–۳۱). نه در این قسمت از کلام خدا و نه در امثال ۴۰۶۶ که به غیرت مردی اشاره می شود که همسرش به او خیانت نموده است، کتاب مقدس رفتار غیر تمندانهٔ مرد را محکوم نمی سازد بلکه تصمیم قاطع او را برای محافظت از حریم زندگی زناشویی خود از تجاوز سایرین و عمل او را بر ضد هر کس که به این حریم تجاوز کند، طبیعی، متعارف و صحیح و دال بر این می داند که او چنان که باید برای زندگی زناشویی خود ارزش قائل است.

کتاب مقدس غیرت خدا را پیوسته از نوع دوم می داند به این معنی که آن را جنبهای می داند از محبت مبتنی بر عهد او به قوم خود. عهد عتیق پیمان خدا را ازدواج او با قوم اسرائیل میداند که محبت و وفاداری بــىحد و حـصر مـىطلبد. بتـپـرستى و تـمام روابـط مصالحهآميز بـا بت پرستان که جزو قوم اسرائیل نبودند باعث بی اطاعتی و بی وفایی میگردید و از نظر خدا زنای روحانی محسوب میشد و در نتیجه او با غیرت خود میآمد تا انتقام بگیرد. تمام اشاراتی که در شریعت موسی به غیرت خدا وجود دارد به نحوی از انحا با مجازات بتپرستی ارتباط می یابد. تمام این اشارات ضمانت اجر ایی ای را یاد آوری میکنند که در حکم دوم که جلوتر به آن اشاره کردیم عنوان شده. این امر همچنین در م ورد یو شع ۱۹:۲۴، اول پادشاهان ۲۲:۱۴، مزمور ۵۸:۷۸ و در عهدجدید، اول قرنتیان ۲۲:۱۰ صادق است. در حزقیال ۳:۸ بتی که در اورشلیم پرستیده می شد «تمثال غیرت غیرت انگیز» خوانده می شود. در حزقیال ۱۶ خدا اسرائیل را به عنوان زن زناکار خود تصویر میکند کـه گرفتار روابط ناپاک با بتها و بتپرستان کنعان، مصر و آشور گردیده است و حکم محکومیت اسرائیل را به این نحو اعلام میفرماید: «بر تو فتوای زنانی را که زنا میکنند و خونریز میباشند، خواهم داد. و خـون غضب و غیرت را بر تو وارد خواهم آورد» (آیهٔ ۳۸. مقایسه شود با آیهٔ ۴۲ .(10:17 ,

از این قسمتها کاملاً روشن می شود که منظور خدا وقتی به موسی فرمود نام او «حسود» است چه بود. مقصود او این بود که از کسانی که آنها را محبت کرده و نجات داده است وفاداری کامل و مطلق انتظار دارد و از خواستهٔ خود به این نحو دفاع خواهد کرد که اگر آنها براثر بی وفایی از محبت او سوءاستفاده نمایند بر آنها سخت خواهد گرفت. کالون با توضیحی که بشرح زیر در مورد تهدید عنوان شده در حکم دوم می دهد، حق مطلب را بخوبی ادا می نماید:

خداوند غالباً بـا خـصائل یک شـوهر مـا را مـورد خـطاب قـرار میدهد... از آنجایی که او همهٔ وظایف یک شوهر واقعی و وفادار را انجام می دهد از ما هم محبت و عفت می طلبد؛ به این معنی که نباید خود را در اختیار شیطان قرار بدهیم... هر قدر یک شوهر پاک و نجیب باشد به همان نسبت هم بیشتر می رنجد وقتی مشاهده می کند همسرش به سوی مرد دیگری متمایل گردیده است. به همین ترتیب خداوند که ما را در راستی نامزد خود کرده است اظهار می دارد که هرگاه ما با نادیده گرفتن پاکی از دواج مقدس او، خود را به شهوات زشت، آلوده می سازیم و پرستش خداوندی او که باید خللی در آن وارد نشود، متوجهٔ معبود دیگری می شود و یا با خرافات عجین می گردد آتش غیرت در او شعله ور می گردد و پیمان زناشویی خود را نقض می کنیم بلکه با فرصت دادن به زناکاران از دواج خویش را ملوث می سازیم (*اصول عقاید* جلد رناکاران از دواج خویش را ملوث می سازیم (مرحول عقاید جلد

با این همه اگر می خواهیم این موضوع را با تمام جوانبش درک کنیم یک نکتهٔ دیگر باید اضافه شود. چنانکه دیدیم غیرت خدا براساس محبت مبتنی بر عهد او قرار دارد و این محبت علاقه ای ناپایدار، تصادفی و بی هدف نیست بلکه نشان دهندهٔ هدفی است عالی. هدف محبت مبتنی بر عهد خدا این است که تا زمانی که تاریخ وجود دارد خدا قومی بر روی زمین داشته باشد و بعد از آنهم تمام کسانی که به او وفادار بوده اند و در اعصار مختلف می زیسته اند با او در جلال باشند. محبتی مبتنی بر عهد خدا قلب نقشهٔ الهی برای جهانی است که متعلق به خداست.

به این ترتیب در تحلیل نهایی غیرت الهی را باید با توجه به هدف کلی خدا برای جهانی که خلق فرموده است درک کرد؛ زیرا هدف نهایی خدا چنانکه کتابمقدس اعلام میدارد دارای سه جنبه است که عبارتند از دفاع خدا از حاکمیت و عدالتش که به این طریق قدرت مطلق خود را در داوری کردن بر گناه نشان میدهد؛ فدیه کردن و نجات بخشیدن کسانی که برگزیده است؛ و محبت شدن و ستوده شدن بوسیلهٔ آنها بخاطر اعمال پرجلالی که براثر محبت و برای دفاع از خود کرده است. خدا می کوشد و ما نیز باید بکوشیم تا او در انسانها و از طریق انسانها جلال یابد و در نهایت برای تأمین این هدف است که خدا غیور است. غیرت او در همهٔ تجلیاتش دقیقاً «غیرت یهوه صبایوت» است (اشعیا ۲۹:۸، ۳۲:۳۷ مقایسه شود با حزقیال ۱۳:۵) برای تحقق بخشیدن به هدف خود که برقرار ساختن عدالت و نشان دادن رحمت است.

به این ترتیب غیرت خدا از یک طرف باعث می شود تا خدا افراد بی ایمانی را که در بین قوم او وجود دارند و مرتکب زنا و گناه شدهانـد داوری و هلاک کند (تثنیه ۱۴:۶–۱۵؛ یوشع ۱۹:۲۴–۲۰ و صفنیا ۱۸:۱ و در همه جا دشمنان عدالت و رحمت را داوری کند (ناحوم ۲:۱، حزقیال ۵:۳۶–۷ و صفنیا ۸:۳). از طرف دیگر این غیرت باعث میگردد تا خدا به قوم خود پس از داوری شدن آنها و پس از این که نفس آنها را تزکیه کرد و آنها رافروتن ساخت جانی تازه عطا فرماید (داوری مربوط به اسارت، زکریا ۱۴:۱۱ و ۲:۸ و داوری مربوط به آفت ملخها: یوئیل ۱۸:۲). اما چه چیزی محرک این اعمال است؟ بطور ساده این حقیقت که خدا «بر اسم قدوس خود غیرت» دارد (حزقیال ۲۵:۳۹). «نام» او ذات و شخصيت او بعنوان يهوه «خداوند» است، كه بر تاريخ حاكميت دارد. «نام» او باید شناخته شود، مورد احترام قرار بگیرد و ستوده شود. «من یهوه هستم و نام من همین است و جلال خود را به کسی دیگر و ستایش خویش را به بتهای تر اشیده نخواهم داد». «به خاطر ذات خود، به خاطر ذات خود این را میکنم زیرا که اسم من چرا باید بی حرمت شود و جلال خویش را به دیگری نخواهم داد» (اشعیا۸:۴۲ و ۱۱:۴۸). در این قسمتها جوهر غيرت خدارا مي توان ديد.

#### واكنش مسيحي

مطالبی که ذکر شد از جنبهٔ عملی چه مسئولیتی برای کسانی که ادعا مینمایند قوم خداوند هستند ایجاد میکند؟ تحت دو عنوان زیر به این سؤال پاسخ خواهیم گفت.

1- غیرت خدا از ما می طلبد که ما نیز برای خدا غیور باشیم. همانطور که پاسخ صحیح ما به محبت خدا، محبت به اوست به همین ترتیب هم پاسخ صحیح ما به غیرت خدا عبارتست از غیرت داشتن برای او. توجه خدا به ما بسیار زیاد است.توجه ما هم نسبت به او باید به همین اندازه زیاد باشد. آنچه ممنوعیت بت پرستی در حکم دوم تلویحاً به آن اشاره دارد این است که قوم خدا باید خود را با تمام وجود و با شور و حرارت وقف شخصیت، هدف و عزت و احترام خدا نماید. کلمه ای که در کتاب مقدس برای بیان چنین وقفی بکار رفته است عبارتست از غیرت که مشاهده شد خدا خودش این غیرت را نشان می دهد و خدا پرستان هم باید همین کار را انجام بدهند. توضیح کلاسیک در مورد غیرت برای خدا، توضیحی است که اسقف جی.سی رایل در این باره ارائه می دهد و ما آنرا به تفصیل در زیر نقل می نماییم.

غیرت در مذهب عبارتست از اشتیاق شدید برای خشنود ساختن خدا و انجام دادن ارادهٔ او و جلال دادن او در جهان به هر نحوی که ممکن باشد. غیرت احساسی است که هیچ کس ذاتاً دارای آن نیست بلکه روحالقدس این احساس را در قلب تمام ایماندارانی که توبه نمودهاند ایجاد میکند؛ با این حال در عدهای از ایمانداران این احساس بقدری شدید است که فقط آنها استحقاق «غیور» خوانده شدن را دارند.

مرد غیور در مذهب، *مردی است که بشدت وقف یک هدف است.* کافی نیست بگوییم که او سختکوش، پرشور و حرارت، مصمم و خستگیناپذیر است. او فقط یک چیز را می بیند، به یک چیز اهمیت میدهد، برای یک چیز زندگی میکند و در یک چیز غرق شده است و آن چیز عبارتست از خشنود ساختن خـدا. خـواه زندگی کند خواه بمیرد، خواه سالم باشد خواه بیمار، خواه ثروتمند باشد خواه فقير، خواه مردم را خشنود كند خواه برنجاند، خواه فكر كنند خردمند است خواه فكر كنند احمق است، خواه سرزنش شود خواه ستایش، خواه به او احترام بگذارنـد خـواه شرمسارش سازند، مرد غیور اهمیتی نمیدهد. او برای یک چیز می سوزد و آن عبارتست از خشنود ساختن خدا و جلال دادن او. اگر در این سوختن از بین میرود، اهمیتی به آن نمیدهد بلکه راضی است! احساس میکند مانند یک فانوس بـرای سـوختن ساخته شده است و اگر در این سوختن از میان برودکاری جز آنچه خدا برای او تعیین کرده انجام نداده است. چنین شخصی همیشه جایی برای نشان دادن غیرت خود پیدا خواهد کرد. اگر نمی تواند موعظه کند، کار کند و هدیه بدهد، گریه و استغاثه و دعا خواهد کرد... اگر نمی تواند در دره همراه یوشع بجنگد کاری را که موسی، هارون و حور بر فراز تپه انجام دادند انجام خواهـد داد (خـروج ۹:۱۷–۱۳). اگر دیگر از دست خودش کاری ساخته نیست خداوند را راحت نخواهد گذاشت تا اینکه کمک برسد و کار انجام بشود. این است مقصود من هنگامی که از «غیرت» در مذهب

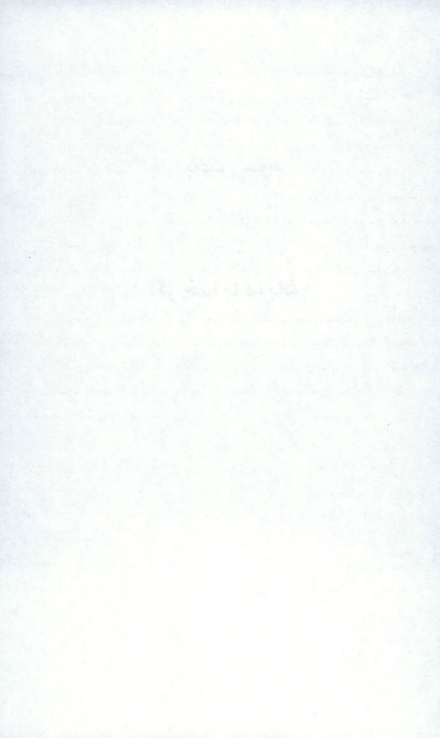
سخن میگویم (م*ندهب عملی* چاپ سال ۱۹۵۹، ص ۱۳۰) ملاحظه میشود که بارها و بارها در کتاب مقدس داشتن غیرت سفارش میشود. مسیحیان باید «غیور در اعمال نیکو باشند» (تیطس ۱۴:۲). قرنتیان به خاطر داشتن «غیرت» که بعد از توبیخ، در آنها پدید آمده بود تحسین میشوند (دوم قرنتیان ۱۱:۷). ایلیا «به جهت یهوه خدای لشکرها غیرت عظیمی» داشت (اول پادشاهان ۱۰:۱۹ و ۱۴) و خدا غیرت او را به این نحو تمجید کرد که کالسکهای آتشین برای بردن او به آسمان فرستاد و او را به عنوان نمایندهٔ «خیل عظیم انبیا» انتخاب کرد تا در واقعهٔ تبدیل هیأت همراه موسی بر روی کوه بایستد و با عیسای خداوند سخن بگوید. هنگامی که اسرائیل غضب خدا را بر اثر زنا و فحشا بر انگیخته و موسی متخلفین را به مرگ محکوم کرده بود و مردم در حال گریه بودند، مردی متکبرانه با دختری مدیانی که در آغوش گرفته بود وارد اردوگاه شد و فینحاس که از ناامیدی کنترل خود را از دست داده بود با نیزه بدن هر دوی آنها را به هم دوخت. خدا فینحاس را تحسین کرد زیرا «برای خدای خود غیور شد»، «با غیرت من در میان ایشان غیور شد تا بنی اسر ائیل را در غیرت خود هلاک نسازم» (اعداد ۱۱:۲۵ و ۱۲).

پولس مردی غیور بود که تنها یک هدف بیش نداشت و تا جایی که توانایی داشت به خداوند خود خدمت می کرد. زمانی که زندانی می شد و با رنج و زحمت مواجه می گردید اظهار می داشت: «لیکن این چیزها را به هیچ می شمارم، بلکه جان خود را عزیز نمی دارم تا دور خود را به خوشی به انجام رسانم و آن خدمتی را که از خداوند عیسی یافته ام که به بشارت فیض خدا شهادت دهم» (اعمال ۲۴:۲۰). عیسی نمونه ای عالی از غیرت بود. در حالیکه شاگردان شاهد بودند که عیسی چگونه هیکل را از وجود سوداگران پاک می ساخت به یاد آوردند که نوشته شده است: «غیرت خانهٔ تو مرا خورده است» (یو حنا ۲۲:۲۰).

حال وضع ما چگونه است؟ آیا غیرت برای خانه و کار خدا جان ما را می خورد؟ این غیرت بر ما مسلط است؟ آیا ما را در خود فرو می برد؟ آیا می توانیم مانند استاد خود بگوییم: «خوراک من آن است که خواهش فرستندهٔ خود را به عمل آورم و کار او را به انجام رسانم» (یو حنا ۳۴:۴).

شاگردی ما چه نوع شاگردیای است؟ آیا نیاز نداریم همراه مبشر پرشور و حرارت، جورج وایتفیلد یعنی مردی که به اندازه غیرتش فروتن بود دعا کنیم که «خداوندا به من کمک کن تا شروع کنم که شروع کنم»؟ ۲ غیرت خدا کلیساهایی را که برای خدا غیور نیستند تهدید می کند. ما به کلیساهای خود علاقهمند هستیم و نمی توانیم تصورش را بکنیم که خدا را خشنود نمی سازند یا در هر حال این موضوع را جدی نمی گیرند. با این حال خداوند ما عیسی یکبار پیامی برای کلیسایی فرستاد که خیلی شبیه بعضی از کلیساهای ما بود یعنی کلیسای از خود راضی لاودکیه و در این پیام به جماعت اهل لاودکیه اظهار داشت که غیرت نداشتن آنها شدیداً باعث رنجش او گردیده است. «اعمال تو را می دانم که نه سرد و نه گرم هستی». هیچ چیز به اندازهٔ بی اعتنایی و تکبر بد نیست ! «لهذا چون فاتر هستی یعنی نه گرم و نه سرد تو را از دهان خود قی خواهم کرد... غیور شو و توبه نما» (مکاشفه ۱۵:۲۰–۱۶ و ۱۹).

امروز چه تعداد از کلیساهای ما بظاهر سالم، قابل احترام و فاتر (ولرم) هستند؟ پس کلام مسیح خطاب به آنها چه خواهد بود؟ اگر براثر رحمت خدایی که در غضب، رحمت را به یاد می آورد برای توبه کردن به غیرت نیاییم به چه چیزی می توانیم امیدوار باشیم؟ خداوندا ما را بیدار بساز قبل از اینکه داوری فرا برسد!



بخش سوم

# اگر خدا با ما باشد

فصل هيجدهم

# قلب انجيل

شاهزاده پاریس، پرنسس هلن را با خود به تروا برده بود. قوای اعزامی یونان با کشتی برای بازگرداندن پرنسس حرکت کرده اما در وسط راه گرفتار بادهای مخالفی شده بود که لحظهای از وزیدن باز نمی ایستاد. آگاممنون، ژنرال یونانی به دنبال دخترش فرستاد و با تشریفات او را قربانی کرد تا خشم خدایانی را که آشکارا دشمنی می کردند فرو نشاند. برای توقف حرکت بادها کفاره داده شد. بادهای غربی دوباره وزیدن گرفت و ناوگان بدون اینکه با مشکلات دیگری مواجه شود به تروا رسید.

این قسمت از افسانهٔ نبرد تروا که متعلق به ۱۰۰۰ قبل از میلاد است نظری را دربارهٔ کفاره منعکس میکند که همهٔ مذاهب بت پرستی دنیا در همهٔ اعصار براساس آن بنا شدهاند. نظر فوق از این قرار است: خدایان متعددی وجود دارند که هیچیک از آنها دارای سلطهٔ مطلق نیست اما هر یک قدرتی دارد که میتواند زندگی را برای شما آسان تر یا دشوار تر بسازد. خلق و خوی آنها کاملاً نامعلوم است.این خدایان از کوچک ترین مسائل دلگیر می شوند و یا وقتی احساس میکنند بیش از اندازه به خدایان یا سایر انسانها توجه نشان می دهید و به اندازهٔ کافی به آنها توجه نمی کنید حساد تشان تحریک می گردد و با ترتیب دادن شرایط به نحوی که شما لطمه ببینید تلافی میکنند.

در این زمان تنهاکاری که می توان انجام داد عبارتست از راضی کردن خدایان و فرونشاندن خشم آنها از طریق تقدیم هدیه. قاعدهای که در مورد هدایا وجود دارد این است که هر چقدر هدیه بزرگتر باشد بهتر است زیرا خدایان حاضرند صبر کنند تا چیز قابل ملاحظهای به دست آورند. از این نظر ظالم و سنگدل هستند اما وقتی برتری از آن آنهاست چه می شود کرد؟ شخص عاقل در برابر آنچه اجتناب ناپذیر است سر تسلیم فرود می آورد و اطمینان حاصل می کند که آنچه تقدیم می دارد آنقدر مؤثر هست که نتیجهٔ دلخواه را پدید آورد. قربانی کردن انسان با اینکه گران تمام می شود، مؤثر می افتد. به این ترتیب مذهب بت پرستی، ظاهرا سوداگری سنگدلانه ای است و گویی این مذهب عبارتست از کنترل و تحت نفوذ قرار دادن خدایان از طریق رشوه دادن به آنها و در این مذاهب انسان را تشکیل می دهد و جزو فرائض ملال آوری است که زندگی بی آن ممکن نیست.

اکنون، کتاب مقدس مارا از دنیای بت پرست دور می سازد و بلافاصله بت پرستی را محکوم می کند زیرا آنرا تحریف شدید حقیقت می داند. بجای مجموعه ای از خدایان که همهٔ آنها آشکارا به صورت انسان ساخته شده اند و مانند سیاهه لشکر ستارگان فیلم های هالیوود رفتار می کنند، کتاب مقدس خالق یگانهٔ قادر مطلق یعنی خدای واحد حقیقی را معرفی می نماید که تمام نیکویی و راستی از او نشأت می گیرند و هر نوع شرارت اخلاقی با وجود او ناسازگار است. او خلق و خوی بد ندارد، غیرقابل اعتماد نیست و در وجود او بطالت و سؤنیت راه ندارد. بنابراین ممکن است انتظار داشته باشیم که در مذهبی که مطابق کتاب مقدس است عقیدهٔ مربوط به کفاره دیگری جایی نداشته باشد.

اما به هیچ وجه با چنین چیزی روبرو نمی شویم بلکه کاملاً عکس آن چیزی را می بینیم که انتظار داشتیم. عقیدهٔ مربوط به کفاره که مقصود از آن فرونشاندن خشم خدا از طریق تقدیم هدیه است، در جای جای کتاب مقدس وجود دارد.

### کفاره در کتابمقدس

در عهدعتیق کفاره اساس مر اسمی را تشکیل میداد که برای تقدیم قربانی گناه و قربانی جرم مقرر شده بود و نیز اساس مراسم روز کفاره را تشکیل میداد (لاویان ۲:۴–۲:۶؛ ۲:۲–۳۴). همچنین بیان روشنی دربارهٔ آن در روایاتی از قبیل روایت مذکور در تثنیه ۲۱:۱۶–۵۰ دیده می شود که در آن خدا تهدید میکند قوم را به علت گفتن سخنان نادرست دربارهٔ داوری او در مورد قورح، داتان و ابیرام هلاک خواهد کرد. موسی به هارون گفت: «مجمر خود را گرفته، آتش از روی مذبح در آن بگذار و بخور بر آن بریز و بزودی بسوی جماعت رفته برای ایشان کفاره کن زیرا غضب از حضور خداوند بر آمده و وبا شروع شده است» (آیهٔ

در عهدجدید اشارات موجود به «کفاره» در چهار قسمت دیده می شوند و این قسمتها بقدری مهم است که آنها را بطور کامل ذکر می نماییم.

اولی جملهٔ کلاسیک پولس است که شامل *دلیل اساسی عادل شمرده شدن گناهکاران از طرف خدا میباشد*.

«لکن الحال بدون شریعت، عدالت خدا ظاهر شده است، چنانکه تورات و انبیا بر آن شهادت می دهند؛ یعنی عدالت خدا که بوسیلهٔ ایمان به عیسی مسیح است، به همه و کل آنانی که ایمان آورند. زیرا که هیچ تفاوتی نیست، زیرا همه گناه کردهاند و از جلال خدا قاصر می باشند، و به فیض او مجاناً عادل شمرده می شوند به وساطت آن فدیهای که در عیسی مسیح است که خدا او را از قبل معین کرد تاکفاره باشد به واسطهٔ ایمان به وسیلهٔ خون او تا آنکه عدالت خود را ظاهر سازد، به سبب فرو گذاشتن خطایای سابق در حین تحمل خدا، برای اظهار عدالت خود در زمان حاضر، تا او عادل شود و عادل شمارد هرکسی را که به عیسی ایمان آورد» (رومیان ۲۱:۳–۲۵). دومی قسمتی از تفسیری است که در عبرانیان در مورد *دلیل اساسی* تجسم خدای پسر وجود دارد. «از این جهت میبایست در هر امری مشابه برادران خود شود تا در امور خدا رئیس کهنهای کریم و امین شده، کفارهٔ گناهان قوم را بکند» (عبرانیان ۱۷:۲).

سومی عبارتست از شهادت یوحنا در مورد *خدمت آسمانی عیسی مسیح.* «اگر کسی گناه کند، شفیعی داریم نزد پدر یعنی عیسی مسیح عادل و اوست *کفاره* به جهت گناهان ما» (اول یوحنا ۱:۲–۲).

چهارمی عبارتست از تعریف یوحنای رسول از محبت خدا.

«خدا محبت است و محبت خدا به ما ظاهر شده است به اینکه خدا پسر یگانهٔ خود را به جهان فرستاده است تا به وی زیست نماییم. و محبت در همین است، نه آنکه ما خدارا محبت نمودیم، بلکه اینکه او ما را محبت نمود و پسر خود را فرستاد تا کفارهٔ گناهان ما شود» (اول یو حنا ۸:۴-۱۰).

آیا کلمهٔ «کفاره» جایی در مسیحیت شما دارد؟ موضوع کفاره در ایمان عهدجدید نقش مرکزی دارد. محبت خدا، بر خودگرفتن بشریت توسط پسر، مفهوم صلیب، شفاعت آسمانی مسیح و راه نجات همه باید همانطور که قسمتهای فوق نشان میدهند بوسیلهٔ این کلمه تشریح شوند و هر توضیحی که در آن عقیده به کفاره وجود ندارد مطابق معیارهای عهدجدید واقعاً گمراه کننده است.

با این سخن ما برخلاف جریان بسیاری از تعالیم امروزی شنا میکنیم و بلافاصله آراء تعداد زیادی از رهبران بر جستهٔ کلیسای امروز را محکوم مینماییم. اما چه کنیم که چارهای جز این نداریم. پولس میفرماید: «هرگاه ما هم یا فرشتهای از آسمان، انجیلی غیر از آنکه ما به آن بشارت دادیم به شما رساند، اناتیما باد (ملعون باد، KJV و RSV؛ مطرود باد، MEB؛ ملعون باد، PHILLIPS) (غلاطیان ۱:۸). به این ترتیب انجیلی که در قلب آن موضوع کفاره وجود ندارد غیر از انجیلی است که پولس موعظه کرد. از پیامدهای این موضوع نباید طفره رفت.

### كفاره فقط تاوان نيست

با این حال اگر به تر جمههای RSV و BBNاز چهار متنی که ذکر گردید نگاه کنید متوجه می شوید که کلمهٔ کفاره در این تر جمهها وجود ندارد. در هر دو متن نقل شده از اول یوحنا، NEB «کفاره» را «رهایی از فساد» گناهان ما تر جمه کرده است. این تر جمهها در سایر جاها به جای کفاره، از کلمهٔ تاوان استفاده کرده است. این تر جمهها در سایر جاها به جای کفاره، از کلمهٔ تاوان استفاده کرده است. این تر جمهها در سایر حاها به جای کفاره، از که تاوان فقط نصف معنی کفاره را دارد. تاوان دادن عملی است که در نهایت به گناه نگاه می کند و مقصود از آن عبارتست از پوشاندن، دور ساختن یا زدودن گناه بطوری که دیگر مانع از مشارکت دوستانه بین خدا هم قرو نشاندن غضب خدا. بهر طریق متالهین مسیحی از زمان اصلاحات که برای نخستین بار این مسائل به دقت بررسی گردید موضع خود را حفظ کردهاند و امروز هم می توان باز بر اهمیت موضوع کفاره تأکید داشت (بعنوان مثال مراجعه بفرمایید به موعظهٔ صلیب به روش رسولان نوشتهٔ لئون موریس صفحات ۱۲۵–۱۸۵).

اما در قرن حاضر عدهای از متالهین بالاخص دکتر سی.اچ. داد نظر سوسینوس یونیتارین قرن شانزدهم را احیا کردهاند نظری که قبلاً آلبرخت ریتشل، یکی از بنیانگذاران لیبر الیسم آلمانی، در اواخر سدهٔ نوزدهم پذیرفته بود. مطابق این نظر در خدا چیزی به عنوان غضب وجود ندارد که براثر گناه بشر شعلهور گردد و در نتیجه نه نیاز به کفاره وجود دارد و نه امکان وجود آن هست. دکتر داد تلاش کرده است تا ثابت کند که اشارات مربوط به کفاره در عهدجدید به مفهوم فرو نشاندن غضب خدا نیستند بلکه فقط به معنی دور کردن گناه هستند و به همین دلیل «تاوان» ترجمهٔ بهتری است و به این ترتیب RSV و MES در این مورد نظر او را منعکس

مىكنند.

آیا داد گفتهٔ خود را ثابت هم میکند؟ ما در اینجا وارد بحث دربارهٔ جنبههای فنی موضوع که بیشتر کار متألهان است نمی شویم بلکه رای خود را در مورد ارزش آنچه داد می گوید اعلام می نماییم. بنظر می رسد که داد نشان داده است که اگر در متنی نیاز به مفهوم کفاره نباشد لزومی ندارد که اشارات مورد بحث را به چیزی بالاتر از «تاوان» تعبیر کنیم اما وی نگفته است که اگر اشارات مذکور، در متنی مفهوم کفاره را بدهند نباید آنها را به معنی «کفاره» دانست. با این همه، این نکتهٔ حساس موضوع مورد بحث است زیرا در رساله به رومیان ۲۵:۳ (روشن ترین و اشاره دارد.

پولس در رومیان ۱۸:۱ مقدمات را برای این که انجیل را اعلام کند فراهم می سازد و برای این کار تأکید می کند که «غضب خدا از آسمان مکشوف می شود بر هر بی دینی و نار استی مردمان». «غضب خدا فعالانه و به طرز مؤثری در جهان انسانها در حال عمل است و چون از آسمان و از تخت خدا، فرو می ریزد اینچنین فعال است» (جان موری رساله به رومیان جلد اول، صفحه ۲۴). در ادامه باب اول رومیان، پولس در عبارتی که سه بار تکرار می شود یعنی «خدا ایشان را تسلیم نمود» (آیات ۲۴، ۲۶ و ۲۸) نشان می دهد که فعالیت غضب خدا در زمان حاضر باعث گردیده تا خدا در داوری خود قلبهای افراد شریر را سخت گرداند.

سپس در رومیان ۲:۲–۱۶ پولس مارا با قطعی بودن این حقایق مواجه می سازد: «روز غضب و ظهور داوری عادله خدا که به هر کس بر حسب اعمالش جزا خواهد داد... به اهل تعصب که اطاعت ر استی نمی کنند بلکه مطیع نار استی می باشند خشم و غضب... در روزی که خدا رازهای مردم را داوری خواهد نمود به وساطت عیسی مسیح بر حسب بشارت من» (آیات ۵–۶، ۸ و ۱۶). در بخش اول باب سوم رومیان، پولس استدلال خود را ادامه می دهد تا ثابت کند که همه اعم از یهودیان و امتها «گرفتار گناه» هستند (آیه ۹) و در برابر ظهور غضب خدا چه در زمان حال و چه در آینده مصونیت ندارند. به این ترتیب همه ما در شرایط طبیعی، بدون انجیل در چنین وضعیتی قرار داریم. حقیقتی که نهایتاً بر زندگی ما حاکم است چه از آن آگاه باشیم چه نباشیم عبارتست از غضب فعال خدا. اما پولس می فرماید که اکنون پذیرفته شدن در حضور خدا، بخشایش و مصالحه مجاناً به کسانی داده می شود که تا به حال «بی دین» (۵:۴) و «دشمن خدا» (۵:۰۱) بودند اما اکنون به عیسای مسیح ایمان آوردهاند که «خدا او را از قبل معین کرد تا کفاره باشد... به وسیله خون او» و ایمانداران می دانند که «چقدر بیشتر الان که به خون او عادل شمرده شدیم، بوسیله او از غضب نجات خواهیم یافت» (۹:۵).

چه اتفاقی افتاده است؟ غضب خدا در مورد ما، چه غضب او در زمان حاضر و چه غضب آینده، فرونشانده شده است. اما چه شد که این نتیجه حاصل گردید؟ از طریق مرگ مسیح. «در حالتی که دشمن بودیم، بوساطت مرگ پسرش با خدا صلح داده شدیم» (۵:۱۰). «خون» عیسای مسیح که به مفهوم مرگ مسیح به عنوان قربانی است، غضب خدارا که بر ضد ما بود فرو نشاند و تضمین کرد که رفتار او با ما از این پس و تا به ابد رضایت بخش و مطلوب خواهد بود. از این پس به جای این که خدا خودش را بر ضد ما نشان دهد، در زندگی و تجربه ما نشان خواهد داد که با ماست. پس عبارت «کفاره... به وسیله خون او» چه چیزی را بیان میکند؟ این عبارت در متن استدلال پولس دقیقاً این حقیقت را بیان می دارد که: مسیح از طریق مرگ خود به عنوان قربانی برای گنامان ما غضب خدا را فرو نشاند.

یک نسل قبل دکتر داد تلاش کرد از این نتیجهگیری، با این استدلال طفره برود که غضب خدا در رومیان عبارتست از یک اصل جهانی فاقد جنبهٔ شخصی برای جزا دادن گناهکاران که در آن فکر و احساس خدا درباره انسانها تجلی حقیقی خود را نمی یابد یعنی به عبارتی غضب خدا جریانی است که بیرون از ار ادهای قرار دارد که خدا خودش دارد. اما در حال حاضر بطرزی فز اینده اتفاق نظر وجود دارد که تلاش دکتر داد شکستی مذبوحانه بود.تاسکر<sup>(۱)</sup> مینویسد: «کافی نیست که این کلمه (غضب) را صرفاً توضیحی برای جریان اجتناب ناپذیر علت و معلول در یک جهان اخلاقی بدانیم و یا این که فکر کنیم استفاده از این کلمه روش نیک جهان اخلاقی بدانیم و یا این که فکر کنیم استفاده از این کلمه روش محبت او به سطح احساسات تنزل خواهد کرد» (فرمنگ جدید واژگان شخصی می باشد که خدا بدون آن دیگر بطور کامل عادل نخواهد بود و محبت او به سطح احساسات تنزل خواهد کرد» (فرمنگ جدید واژگان شخصی و قدر تمند است که محبت وی و همانطور که در ریخته شدن خون خداوند عیسای مسیح محبت پدر آسمانی نسبت به ما، مستقیماً باعث نور نشانده شدن غضب خدا گردید.

#### خشم خدا

غضب خدا که برای فرو نشاندن آن در جلجتا کفاره شد چیست؟

غضب خدا خشمی نیست که خصوصیات آن بوالهوسی، استبداد، بدخویی و خودپسندی باشد یعنی همان خشمی که بت پرستان به خدایان خود نسبت میدهند. غضب خدا، خشمی گناهآلود، آکنده از تنفر، مغرضانه و کودکانه نیست که در انسانها مشاهده می شود بلکه عبارتست از عملکرد آن تقدسی که در انتظارات قانون اخلاقی خدا متجلی می گردد، «مقدس باشید زیرا که من قدوسم (اول پطرس ۱۶:۱)» و بعلاوه عبارتست از عدالتی که در اعمال خدا در ارتباط با داوری و جزا دادن تجلی مییابد. «میشناسیم او را که گفته است: «خداوند میگوید انتقام از آن من است، من مکافات خواهم داد» (عبرانیان ۱۰:۳۰).

غضب خدا عبارتست از «انعکاس شدید و مقدس ضدیت خدا با آنچه مغایر قدوسیت اوست» که منجر به این می شود که «ناخرسندی الهی او را وارد عمل سازد» (جان موری، در صفحهٔ ۲۴). این است خشم عادلانه، خشمی که حاصل عکس العمل کمال اخلاقی خالق در برابر فساد اخلاقی در مخلوق است. بنابراین نه فقط تجلی غضب خدا در تنبیه گناه، از لحاظ اخلاقی سؤال برانگیز نیست بلکه باید گفت آنچه از نظر اخلاقی سؤال برانگیز خواهد بود این است که خدا غضب خود را به این نحو نشان ندمد. خدا عادل نیست یعنی به روش صحیح عمل نمی کند و کاری را که شایسته یک قاضی است انجام نمی دهد مگر زمانی که در مورد همه گناهان و خطاکاریها مجازاتی را اعمال کند که شایسته آنهاست. اکنون ملاحظه خواهیم کرد که خود پولس هم بر این اساس استدلال می نماید.

**شرح کفارہ** پولس در حالی که کفارہ را تشریح میکند بـه سـه واقـعیت زیـر اشـارہ مینماید:

1- کفاره عبارتست از کار خود خدا. در مذاهب بت پرستی، انسان خشم خدایان خود را از طریق دادن کفاره فرو می نشاند و مذهب تبدیل به نوعی سوداگری و درواقع رشوه دادن می گردد. اما در مسیحیت خدا خشم خود را از طریق عمل خودش فرو می نشاند. پولس می فرماید که خدا عیسی مسیح را فرستاد تا کفاره باشد. یو حنا می فرماید که خدا پسر خود را فرستاد تا کفاره گناهان ما شود.

این انسان نبود که چون خدا با او دشمنی داشت برای برقرار ساختن روابط دوستانه با خدا قدم اول را برداشت. به علاوه این عیسی مسیح، پسر ازلی و ابدی خدا هم نبود که قدم اول را برداشت تا غضب پدر خود راکه بر ضد ما بود تبدیل به محبت نماید. این نظر که پسر مهربان نظر پدر نامهربان خود را از طریق فداکردن خود به جای انسان گناهکار تغییر داد مجزو پیام انجیل نیست بلکه نظری است غیرمسیحی و درواقع ضد مسیحی زیرا وحدت اراده پدر و پسر را انکار میکند و در حقیقت به چندخدایی<sup>(۲)</sup> برمیگردد زیرا از ما میخواهد به دو خدای متمایز ایمان داشته باشیم. اما کتاب مقدس کاملاً خط بطلان بر این نظر میکشد زیرا تأکید میکند که این خود خدا بود که قدم اول را برداشت تا غضب خود راکه متوجه کسانی بود که به رغم ذات فاسدشان آنها را دوست داشت و برای نجات انتخاب کرده بود فرونشاند.

آموزه کفاره دقیقاً بدین معنا است که خدا بقدری کسانی را که زیر غضب او بودند دوست داشت که پسر یگانه خود را فدا ساخت تا بوسیله خون خود موجبات دور ساختن این غضب را فراهم سازد. در واقع این مسیح بود که می بایست غضب الهی را دور سازد تا محبوبان خدا بیش از این زیر غضب نباشند و محبت به این ترتیب به هدف خود برسد که فرزندان غضب، فرزندان ارادهٔ نیکوی خدا شوند (جان موری، کفاره، ص ۱۵).

پولس و یوحنا هر دو این موضوع را به وضوح و موکداً اظهار می دارند. پولس می فرماید که خدا عدالت خود را نه فقط از طریق جزا دادن و داوری نمودن مطابق شریعت خود مکشوف می سازد بلکه همچنین این کار را «بدون شریعت» از طریق بخشیدن عدالت به کسانی که به عیسی مسیح ایمان می آورند انجام می دهد. همهٔ این افراد گناه کردهاند اما همهٔ آنها عادل شمرده شدهاند یعنی (تبرئه شدهاند، در حضور خدا پذیرفته شدهاند،به مقام قبلی خود بازگردانده شدهاند و رابطهٔ صمیمی با خدا یافتهاند) و این کار مجاناً و بی آنکه در ازای چیزی باشد انجام گرفته است! (رومیان ۲۱:۳–۲۴). اما چگونه؟ «از طریق فیض» (یعنی رحم کردن بدون درنظر گرفتن شایستگی طرف مقابل، محبت نسبت به کسانی که دوست داشتنی نیستند و شاید بتوان گفت اصلاً غیرقابل دوست داشتن هستند) از چه طریقی فیض عمل میکند؟ «به وساطت فدیهای» (نجات از طریق فدیه) «که در عیسی مسیح است». برای کسانی که به مسیح ایمان می آورند او منشاء، وسیله و اصل نجات می شود! پولس می فرماید علت این است که خدا او را فرستاد تا کفاره شود. از این ابتکار الهی واقعیت و قابل حصول بودن نجات ناشی می گردد.

یوحنا میفرماید که محبت به یکدیگر شباهت خانوادگی فرزندان خداست. کسی که مسیحیان را دوست ندارد معلوم است که جزو ایس خانواده نیست زیرا «خدا محبت است» و در همهٔ کسانی که او را مى شناسند ذاتى پر محبت قرار مىدهد (اول يوحنا ٢:۴-٨). با اين حال «خدا محبت است» فرمول گنگ و مبهمی است. چگونه می توانیم تصور واضحى از محبتي داشته باشيم كه خدا نظير محبت خودش در ما پديد می آورد؟ «محبت خدا به ما ظاهر شده است به اینکه خدا پسر یگانهٔ خود را به جهان فرستاده است تا به وي زيست نماييم» (اول يوحنا ٩:۴). به علاوه خدا این کار را به این دلیل انجام نداد. علت کار خدا به هیچ وجه این نیست. «محبت در همین است، نه آنکه ما خدارا محبت نمودیم بلکه اینکه» در شرایطی که ما او را محبت *نمیکردیم* و هیچ چیزی در ما وجود نداشت که باعث شود او کاری جز تارومار کردن ما به علت بیدینی عمیق و ریشهدار که در ما هست انجام دهد. «او ما را محبت نمود و پسر خود را فرستاد تا کفاره گناهان ما شود». یو حنا می فرماید که از طریق این ابتکار الهی است که معنی و میزان محبتی که باید از آن سرمشق بگیریم معلوم می شود.

شهادت هر دو رسول دربارهٔ ابتکار خدا در مورد کفاره به سختی

ممکن است واضحتر از این بشود.

۲- کفاره از طریق مرگ عیسی مسیح به وجود آمد. «خون» همانطور که جلوتر اشاره کردیم کلمهای است که به مرگ فجیعی اشاره دارد که در قربانی حیوانات در عهدعتیق، حیوانات را به آن دچار می ساختند. خدا خودش این قربانیها را به فرمان خود مقرر فرمود و در لاویان ۱۱:۱۷ علت این امر را توضیح میدهد. «زیرا که جان جسد در خون است، و من آن را بر مذبح به شما دادهام تا برای جانهای شماکفاره کند، زیرا خون است که برای جان کفاره میکند». هنگامی که پولس میفرماید خدا عیسی را فرستاد تا «به وسیلهٔ خون خود» کفاره شود نکتهای که در ذهن دارد عبارتست از اینکه آنچه غضب خدارا فرونشانید و به این ترتیب ما را از مرگ رهایی بخشید به معنی دقیق کلمه زندگی یا تعلیم عیسی نبود، کمال اخلاقی او نبود، وفاداری او به پدر آسمانی هم نبود بلکه ریخته شدن خون او در زمان مرگ بود. پولس به همراه سایر نویسندگان عهدجدید همیشه به مرگ مسیح به عنوان واقعهای اشاره میکند که در آن کفاره صورت میگیرد و کفاره را به عنوان *جایگزینی نیابتی<sup>(۳)</sup> ت*شریح میکند که مقصود از آن این است که بیگناه جای مجرم را میگیرد و بخاطر مجرم زیر تبر جزای الهی که براساس داوری *الهی قرار دارد*، قرار میگیرد. بـرای تشريح اين موضوع دو قسمت از كلام خدا را نقل ميكنيم.

«مسیح ما را از لعنت شریعت فدا کرد» چگونه؟ «چونکه در راه ما لعنت شد» (غلاطیان ۱۳:۳). مسیح مورد لعنت شریعت قرار گرفت که متوجهٔ ما بود تا ما مجبور نباشیم زیر این لعنت قرار بگیریم. ایـن است جایگزینی نیابتی.

«یک نفر برای همه مرد، و خدا از طریق مرگ عیسی «جهان را با خود مصالحه میداد». این مصالحه شامل چه چیزی بود؟ «خطایای ایشان را

۳- مجازات شدن به جای انسان به نیابت از طرف انسان. Representative substitution

بدیشان محسوب نداشت» و باعث گردید تا آنها در مسیح «عدالت خدا» بشوند، مقصود این است که خدا آنها را به عنوان عادل پذیرفت چگونه ما از بار مسئولیت ارتکاب گناهان خود آزاد شدیم؟ به این طریق که بار مسئولیت خطایای ما بر دوش کس دیگری قرار گرفت تا او متحمل مجازات مربوط به آنها شود. «او را که گناه نشناخت در راه ما گناه ساخت.» به این ترتیب به نظر می رسد که تحمل مجازات مرگ به جای گناهکاران بطوری که «یک نفر برای همه مرد» به معنی قربانی برای گناهکاران بود (دوم قرنتیان ۱۴:۵ و ۱۸-۲۱). این است جایگزینی نیابتی.

جایگزینی نیابتی به عنوان روش و وسیلهٔ کفاره به صورت نمادین از طریق روش های گذرانیدن قربانی در عهدعتیق تعلیم داده می شد. در این روش حیوان سالم که قرار بود بخاطر گناه تقدیم شود اول بطور نمادین تقش نیابتی پیدا می کرد و برای این منظور گناهکار دستهای خود را بر سر حیوان قرار می داد و به این ترتیب حیوان را با خود و خودش را با حیوان یکی می ساخت (لاویان ۲۰:۴، ۲۴، ۲۹ و ۳۳) و سپس حیوان به عنوان جانشین تقدیم کنندهٔ قربانی، کشته می شد و خون «در حضور خدا» پاشیده می شد و بر یکی از مذبحها یا بر هر دو مذبح قدس پاشیده می شد (لاویان ۲:۴-۷، ۲۱ و ۳۰) این عمل نشانهٔ این بود که با خدا از نو برقرار گردیده است و غضب الهی فرونشانیده شده و مشارکت با خدا از نو برقرار گردیده است.

در روز کفاره که هر ساله برگزار می گردید از دو بز استفاده می شد. یکی از آنها به روش معمولی به عنوان قربانی جرم کشته می شد و از بز دوم به این ترتیب استفاده می شد که کاهن دست های خود را بر سر آن می گذاشت و گناهان اسرائیل را در حالیکه اعتراف می نمود «بر سر» حیوان قرار می داد. سپس این بز فرستاده می شد تا «همهٔ گناهان ایشان را به زمین ویران بر خود» ببرد (لاویان ۲۱:۱۶–۲۲). این مراسم دو مر حلهای درس واحدی را تعلیم میداد و آن عبارت بود از اینکه از طریق قربانی شدن جانشینی که نقش نماینده را دارد غضب خدا فرومی نشیند و گناهان به محلی که خارج از دید است برده می شود تا دیگر هرگز نتواند مشارکت مارا با خدا دچار اشکال سازد. فرستاده شدن بز دوم (بلاگردان) درواقع نشان دهندهٔ کاری است که از طریق مرگ بز اول به انجام رسیده است. این مراسم زمینه اصلی تعلیم پولس دربارهٔ کفاره را تشکیل می دهند به این معنی که پولس اعلام می نماید کفاره تحقق روش گذرانیدن قربانی در عهدعتیق است.

**۳-کفاره، ظاهر کنندهٔ عدالت خداست.** پولس می فرماید که حقیقت کفاره نه فقط اخلاقی بودن روش برخورد خدا با گناه را زیر سؤال نمی برد بلکه آن را ثابت می کند و کفاره مستقیماً به این منظور به وجود آمد که اخلاقی بودن روش خدا را ثابت کند. خدا پسر خود را فرستاد تا غضب او را فرونشاند «تا آنکه عدالت خود را ظاهر سازد... تا او عادل شود و عادل شمارد هر کسی را که به عیسی ایمان آورد» (رومیان ۳۵۳–۲۶). کلمهٔ (ظاهر ساختن» بر قرار گرفتن جلوی چشم همگان اشاره دارد. نکته ای که ولس به آن اشاره دارد این است که منظرهٔ عمومی کفاره که بر روی ملیب دیده می شد نه فقط نشان دهندهٔ رحمت خدا بود؛ رحمتی که باعث می گردد خدا انسان را عادل سازد بلکه همچنین حکایت از این داشت که عدل و عدالت اساس این رحمت الهی هستند.

پولس می فرماید که به چنین تجلی ای «به سبب فروگذاشتن خطایای سابق در حین تحمل خدا» (رومیان ۲۵:۳) نیاز بود. نکته ای که در اینجا وجود دارد این است که گرچه انسانها از زمان های بسیار دور تا به حال به همان بدی که در باب اول رومیان به تصویر درمی آید بوده و هستند، خدا از زمان طوفان تا به حال هیچوقت این اصل را برای خود مقرر نفرموده که با نوع بشر به طور عمومی چنان برخورد کند که نوع بشر سزاوار آن است. با اینکه مردم بعد از زمان طوفان بهتر از اسلاف خود که پیش از طوفان زندگی میکردند نبودهاند خدا در مقابل سرسختی آنها در ماندن در گناه و بیدینی و قانون شکنی ایشان، از طریق اعمال آشکار که بر خاسته از مشیت مجاز اتکننده او باشد عکسالعمل نشان نداده است. در عوض او «احسان مینمود و از آسمان باران بارانیده و فصول بارآور بخشیده دلهای ما را از خوراک و شادی پر می ساخت» (اعمال ۱۷:۱۴).

این «فروگذاشتن» خطایا «در حین تحمل خدا» در حقیقت به معنی بخشیدن این گناهان نبود بلکه فقط به تعویق انداختن داوری بود. با وجود این، سؤالی پیش میآید که از این قرار است. با وجودی که انسانها مرتکب اعمال شرارت آمیز می شوند، داور تمام جهان به خوبی کردن به آنها ادامه می دهد در اینصورت آیا او به همان اندازه نگران مسائل اخلاقی و روحانی است که ظاهراً سابق بر این بود؟ می دانیم که همین امور است که در زندگی مخلوقات او بین راستی و نار استی مرزی ایجاد می کند و البته برای داشتن عدالت کامل هم لازم است او نگران چنین مسائلی باشد. درواقع اگر خدا اجازه می دهد گناهکاران بدون سزا بمانند آیا خودش در انجام دادن وظیفهٔ خود به عنوان داور جهان دچار نقص نیست؟

پولس قبلاً به قسمت دوم این سؤال از طریق تعلیم خود در مورد «روز غضب خدا» و «داوری عادله» در رومیان ۲:۱-۹۶ پاسخ گفته است. در اینجا پولس به قسمت اول سؤال درواقع چنین پاسخ می دهد که خدا نه فقط نسبت به مسائل اخلاقی و مقتضیات بحق جزا دادن خطایا بی توجه نیست بلکه بقدری در مورد این مسائل نگران است که گناهکاران را نمی بخشد و بی دینان را عادل نمی سازد. در حقیقت ما فکر می کنیم پولس با شجاعت می گفت خدا نمی تواند گناهکاران را ببخشد مگر براساس عدالتی که در جزا دادن نشان داده می شود. گناهان ما مجازات شدهاند، جزا دادن صورت گرفته است؛ داوری به علت بی دینی ما به انجام رسیده است اما این مسائل در مورد عیسی برهٔ خدا که در جای ما ایستاد انجام گردید. به این ترتیب خدا *عادل* است و عادل کنندهٔ کسانی است که به عیسی ایمان می آورند، یعنی کسی «که به سبب گناهان ما تسلیم گردید و به سبب عادل شدن ما برخیز انیده شد» (رومیان ۲۵:۴).

به این ترتیب عدالت خدای داور که چنین واضح در قسمت اول نامهٔ پولس در باب آموزه غضب الهی مطرح می شود یک بار دیگر هم در آموزهٔ پولس در مورد چگونگی فرونشستن غضب خدا مطرح می گردد. برای استدلال پولس این امر ضرورت دارد که نشان بدهد حقایق مربوط به نجات و محکومیت هر دو مانند هم عدالتی ذاتی و جزایی را ظاهر می سازد که جزو خصائل الهی است. در هر مورد چه در نجات کسانی که نجات یافته اند و چه در محکومیت کسانی که هلاک شده اند جزا وجود دارد؛ مجازات به انجام می رسد؛ خدا عادل است و عدالت اجرا می گردد.

مرگ مسیح

آنچه را که تا به حال گفته ایم می توان به این تر تیب خلاصه کرد. انجیل می فرماید که خالق ما رهانندهٔ ما شده است. اعلام می دارد که پسر خدا انسان شده است «برای ما انسانها و برای نجات ما» و بر روی صلیب برای نجات ما از محکومیت ابدی جان داده است. توصیف اساسی مرگ نجات بخش مسیح در کتاب مقدس عبار تست از توصیف مرگ مسیح به عنوان کفاره که مقصود از آن وسیله ای است که غضب خدا را فرونشانید و این کار را از طریق محو ساختن گناهان ما از مقابل چشمان خدا انجام داد. غضب خدا عبار تست از عدالت او که علیه بی عدالتی و اکنش نشان می دهد و خودش را در عدالت جزا دهنده ظاهر می سازد. عیسای مسیح ما را از کابوس فرا رسیدن زمان اجزای عدالت جزا دهنده در امان نگاه داشته است و مسیح این کار را به این تر تیب انجام داده است که در اطاعت از ارادهٔ پدر خود در جای ما به نیابت از ما قرار گرفته و به جای ما مجازات مربوط به گناهان ما را متحمل گردیده است.

از این طریق عدالت اجرا شده است زیرا گناهان تمام کسانی که گناهانشان برای ابد بخشیده خواهد شد در شخص خدای پسر داوری و مجازات شد و بر این اساس است که آمرزش گناهان اکنون به ما خطاکاران عطا می شود. به عبارتی محبت رهایی بخش و عدالت جزا دهنده در جلجتا دست به دست هم دادند زیرا در آنجا خدا نشان داد که عادل است و عادل کنندهٔ هر کسی است که به عیسی ایمان بیاورد (رومیان ۲۶:۳).

آیا این حقیقت را درک میکنید؟ اگر چنین است هم اکنون به قلب انجیل مسیحی توجه دارید. هیچ برداشتی از این پیام عمیق تر از این برداشت نیست که بگوییم مشکل ریشه ای ما در حضور خدا عبار تست از گناه که غضب را برمی انگیزد و اقدام اساسی خدا برای ما تدارک کفاره است که از بطن غضب، صلح و سلامتی را پدید می آورد. درواقع برخی از برداشت هایی که از پیام انجیل می شوند در خور نکوهش هستند زیرا هرگز در سطح برداشت فوق نیستند.

همهٔ ما شنیده ایم که انجیل به عنوان پاسخ پیروزمند انهٔ خدا به مسائل بشر معرفی شده است یعنی مسائل مربوط به طرز برخوردی که با خودمان داریم و ر ابطه ای که با همنوعان و محیط خود داریم. خیلی خوب، شکی نیست که انجیل ر اه حل هایی برای این مسایل ارائه می دهد اما این کار را نخست از طریق حل مسأله ای به مراتب عمیق تر انجام می دهد مسأله ای که در میان مسایل بشر عمیق ترین مسأله است و عبار تست از مسأله رابطهٔ ما با خالق خود و تا روشن نسازیم که حل مسائل قبلی به حل این مسأله استگی دارد پیام انجیل را بطرز غلط ارائه می دهیم و شاهدان دروغین خدا می شویم زیرا وقتی نصف یک حقیقت را به عنوان کل آن حقیقت ارائه بدهیم، این خود به نوعی یک دروغ خواهد بود. این واقعیت بر هیچ یک از خوانندگان عهدجدید نمی تواند پوشیده بماند که عهدجدید همهٔ مسائل اساسی مربوط به بشر را می داند مسائلی چون ترس، کم جرأتی در عمل مطابق اصول اخلاقی، بیماری بدنی و روان، تنهایی، عدم امنیت، ناامیدی، یاس، ظلم، سوءاستفاده از قدرت و غیره اما به همین ترتیب هم این واقعیت بر هیچ یک از خوانندگان عهدجدید پوشیده نیست که عهدجدید تمام این مسائل را به نحوی از طریق حل مسأله بنیادین گناه انسان در برابر خدا حل می نماید.

مقصود عهدجدید از گناه در درجهٔ اول خطا و یازیر پا گذاشتن قوانین اجتماعی نیست بلکه عبارتست از تمرد علیه خدای خالق، مخالفت با او، دیدن عکس العمل وی و مجرم محسوب شدن در حضور خدا به علت عصیان و تمرد و عهدجدید می فرماید که گناه آن شر اساسی است که لازم داریم از آن خلاص شویم و مسیح جان داد تا ما را از آن نجات بدهد. در زندگی بشر علت تمام اختلافاتی که میان انسانها دیده می شود در نهایت گناه است و وضعیت کنونی ما که باعث گردیده با خود و همنوعانمان مشکل داشته باشیم تا زمانی که با خدا مشکل داشته باشیم اصلاح نخواهد شد.

در ایسنجا فرصت کافی برای استدلال در این مورد نداریم که موضوعات مربوط به گناه، کفاره و آمرزش ویژگیهای بنیادین و اساسی انجیل عهدجدید می باشند اما اگر خوانندگان با دقت و تأمل رومیان ۱-۵، غلاطیان باب سوم، افسسیان ۱-۲، عبرانیان ۸-۱۰، اول یوحنا ۱-۳ و موعظاتی را که در اعمال رسولان نوشته شده است، مطالعه فرمایند، فکر میکنیم که دیگر واقعاً هیچ شکی در مورد حقیقت فوق نداشته باشند. اگر در این زمینه سؤال پیش بیاید که کلمهٔ «کفاره» فقط چهار بار در عهدجدید ذکر شده است به این سؤال باید پاسخ داد که در عهدجدید عقید، به کفاره مرتباً دیده می شود.

گاه مرگ مسیح به عنوان مصالحه یا ایجاد صلح پس از نفرت و جنگ

بین انسان و خدا تصویر می شود (رومیان ۱۰:۵–۱۱)؛ دوم قرنتیان ۱۸:۵ - ۲۰ و آیاتی که در ادامه وجود دارد و کولسیان ۲۰:۱-۲۲ و آیاتی که در ادامهٔ آن وجود دارد) و گاهی تحت ایـن عـناوین بـه آن اشـاره می گردد: قربانی (افسسیان ۲:۵؛ عبر انیان ۱:۹–۱۸:۱۰) عمل خود را قدا ساختن (غـالاطيان ٢٠:١، ٢٠:٢ و اول تيموتانوس ٢:٢)، حمل كناهان (اول يو حنا ٢٩:١؛ عبر انيان ٢٨:٩؛ اول يطرس ٢٤:٢) و ريختن خون (مرقس ۲۴:۱۴؛ عبرانیان ۱۴:۹ و مکاشفه ۵:۱) تمام این حقایق به دور کردن گناه و برقراری مجدد مشارکت شفاف انسان و خدا مربوط میباشند؛ بطوری که نگاهی به متون مذکور این امر را نشان خواهد داد و بعلاوه در زمینهٔ تمام این حقایق تهدید داوری الهی وجود دارد که مرگ مسيح شعلهٔ آن را فرونشانيد. به عبارتي آنها تصاوير و توضيحات متعدد مربوط به حقیقت کفاره هستند که براثر نگاه از دیدگاههای متفاوت به وجود آمدهاند. این استدلالی غلط و سطحی است اگر مانند بسیاری از متألهين به غلط تصور نماييم تفاوت موجود در نحوهٔ بيان موضوع كفاره لزوماً حاكي از وجود تفاوت در اعتقاد به أن است.

اکنون باید به نکتهٔ دیگری اشاره کنیم. نه فقط حقیقت کفاره ما را به سوی قلب انجیل عهدجدید هدایت مینماید بلکه همچنین ما را به سوی نقطهای هدایت میکند که از آنجا می توانیم به قلب خیلی چیزهای دیگر هم نگاه کنیم. وقتی که بر فراز دماوند می ایستیم تمام منطقهٔ البرز را که پیرامون ما را فر اگرفته است مشاهده می نماییم و با قرار گرفتن در این نقطه به دیدی دست پیدا میکنیم که در هیچ نقطهٔ دیگری از آن منطقه نمی توان به آن دست یافت. به همین نحو هنگامی که بر فراز حقیقت کفاره قرار گرفته ایم می توانیم منظرهٔ کامل کتاب مقدس را مشاهده نماییم. به این ترتیب در وضعیتی قرار داریم که می توانیم به موضوعاتی که موضوعات حیاتی ایمان مسیحی پی ببریم یعنی به موضوعاتی که نمی شد از طرق دیگر بطرز مناسبی آنها را درک نمود. در ادامهٔ این فصل به پنج موضوع همبسته خواهیم پرداخت که عبارتند از: نیروی محرکه در زندگی عیسی، سرنوشت کسانی که خدارا نمی پذیرند، عطیهٔ الهی صلح، ابعاد محبت خدا و مفهوم جلال خدا. اینکه موضوعات فوق برای مسیحیت حیاتی می باشند مورد بحث قرار نخواه د گرفت چون این مسأله که موضوعات مذکور را فقط در پرتو حقیقت کفاره می توان درک کرد از نظر ما غیرقابل انکار است.

## نیروی محرکه در زندگی عیسی

نخست دربارهٔ *نیروی محرکه در زندگی عیسی فکر کنیم.* 

اگر به مدت یک ساعت بنشینید و انجیل مرقس را در یک نشست بخوانید (پیشنهاد میکنم این کار بسیار مفید را هم اکنون و از ایـن پس انجام بدهید) به برداشتی از زندگی عیسی دست مییابید که حـداقـل شامل چهار خصیصه زیر است.

اولاً برداشت اساسی شما از زندگی عیسی این خواهد بود که وی مرد عمل بود. مردی که همیشه در حال فعالیت بود و همیشه شرایط را تغییر میداد و وقوع امور را تسریع می کرد. معجزاتی به عمل می آورد؛ شاگردان را دعوت می نمود و تعلیم می داد؛ خطایی را که به عنوان حقیقت پذیرفته شده بود و امور غیر روحانی را که به عنوان امور روحانی پذیرفته شده بود باطل می ساخت و در نهایت مستقیماً با وجود آگاهی از آنچه در انتظارش بود به سوی خیانت، محکومیت و مصلوب شدن پیش می رفت و این تسلسلی حیرتانگیز از این امور غیر عادی بود که بطرزی غریب این احساس را در انسان پدید می آورد که مسیح، خود جریان امور را اداره می کرد.

ثانیاً: چنین برداشت خواهید کرد که عیسی خود را شخصی الهی میدانست (پسر خدا) که نقش مسیح موعود را ایفا میکند (پسر انسان). مرقس روشن میسازد که هر قدر بیشتر عیسی خود را وقف شاگردانش

قلب انجيل

می ساخت بے ہےمان اندازہ بیشتر آنہا میدیدند کہ او معمایی شگفتانگیز است یعنی هر قدر به او نزدیکتر می شدند کمتر او را درک می کردند. این امر که ظاهراً تضادآمیز است، کاملاً حقیقت داشت زیـرا همچنانکه آشنایی شاگردان با او عمیقتر میگردید به درک او از خودش به عنوان خداو نجاتدهنده نزدیکتر می شدند و این چیزی بود که آنها از آن هیچ سر درنمی آوردند. اما خودآگاهی دو جانبهٔ بی نظیر عیسی که در زمان تعميد و تبديل هيئت او تـوسط صـداي پـدرش تأييد گرديد (مرقس ١١:١؛ ٧:٩) مرتباً مكشوف مي گرديد. در اينجا بايد از يک طرف به این فکر کنیم که وقتی عیسی با اقتدار مطلق در هر آنچه میگفت و انجام میداد، عمل میکرد این امر بطرزی خارقالعاده طبیعی بود (مراجعه فرمایید به ۲۲:۱ ، ۲۷؛ ۲۷:۱۱ –۲۳) و از طرف دیگر بـاید بـه جوابی فکر کنیم که عیسی موقع محاکمه به سؤال دو جانبهٔ کاهن اعظم داد. کاهن از او سؤال کرد: «آیا تو مسیح (مسیح موعود، پادشاه نجات دهندهٔ خدا) پسر خدای متبارک هستی (شخصی مافوق طبیعی و الهي)؟» و عيسى به اين سؤال صريحاً پاسخ داد: «هستم» (٤١:١٤-٤٢).

مسیح موعود بر کشته شدنش تمرکز داشت یعنی شخصی بود که آگاهانه وبا عزم راسخ آماده می شد تا به عنوان مسیح موعود جان خود را فدا سازد و این مدتها قبل از این بود که عقیدهٔ مربوط به مسیح موعود رنج کشیده در مورد شخص دیگری صدق می کند. حداقل چهار بار پس از اینکه پطرس در قیصریهٔ فیلیپس اعتراف کرد عیسی، مسیح است، عیسی پیشگویی فرمود که باید کشته شود و از مرگ بر خیزد هر چند شاگردان از آنچه او می گفت سردر نمی آوردند (۲۱:۸ مقایسه شود با آیهٔ ۳۴–۳۵ آنچه او می گفت سردر نمی آوردند (۲۰:۸ مقایسه شود با آیهٔ ۳۴–۳۵ قطعی (۲۱:۸ و ۴۹) در برای عدهٔ بسیاری رابطهٔ جدید بسیار مهمی با است (۲۱:۱۲ و ۴۹) و برای عدهٔ بسیاری رابطهٔ جدید بسیار مهمی با خدا ایجاد خواهد نمود. «پسر انسان (آمده) تا جان خود را فدای بسیاری کند» (۴۵:۱۰). «این است خون من از عهدجدید که در راه بسیاری ریخته می شود» (۲۴:۱۴).

آخرین برداشت شما این خواهد بود که تجربهٔ مرگ برای عیسی ترسناک ترین تجربه بود. در باغ جتسیمانی «مضطرب و دلتنگ گردید و بدیشان گفت نفس من از حزن مشرف به موت است» (۳۴:۱۴). حرارتی که در دعای او وجود داشت (که باعث گردید «خود را بر روی زمین بیاندازد» عوض اینکه زانو بزند یا بایستد) نشان دهندهٔ اضطراب و اندوه درونی وی بود که با فکر کردن به آنچه در شرف وقوع بود، احساس مینمود. هرگز نخواهیم دانست که وسوسهٔ او برای «آمین» گفتن پس از اینکه فرمود «این پیاله را از من بگذران» به جای اینکه ادامه دهد «لیکن نه بخواهش من بلکه به ارادهٔ تو» (۲۶:۱۴) چقدر شدید بود. بعد هم عیسی بر روی صلیب این فریاد را از روی نار احتی سر داد که حاکی از اندوه درونی وی بود «الهی، الهی چرا مرا واگذاردی» (۲۴:۱۵).

چگونه باید اعتقاد عیسی را به لزوم مرگ خود تشریح کرد؟ چگونه باید این امر را توضیح داد که آنچه عیسی را در طول خدمت عمومی اش به حرکت وامی داشت چنانکه چهار انجیل گواهی می دهند این بود که باید کشته شود؟ و چگونه باید این واقعیت را توضیح داد که شهدایی وجود داشتند از قبیل استیفان که با شادی به استقبال مرگ رفت و حتی سقراط، هم که یک فیلسوف بت پرست بود جام شوکران را بدون کوچک ترین ترسی نوشید، در حالیکه عیسی، خادم کامل خدا، که قبلاً هرگز کوچک ترین ترسی از انسان، درد یا ضرر و زیان از خود نشان نداده بود، در جتسیمانی مانند شخصی و حشت زده ظاهر شد و بر روی صلیب فرمود که خدا او را ترک نموده است؟ نظر لوتر در مورد مرگ مسیح این است که «هرگز انسان مثل این مرد از مرگ نهر اسیده است». چرا؟ این ام چه مفهومی داشت؟

کسانی که مرگ عیسی را چیزی بیش از یک تصادف غمانگیز

نمی دانند که اساساً فرقی با مرگ سایر مردان نیکی که آنها هم به اشتباه محکوم گردیدند، ندارد از این وقایع هیچ سر درنمی آورند. تنها راهی که برای پاسخ گفتن به این سؤال، براساس اصول مورد قبول آنها، بر ایشان باز می ماند این است که تصور می کنند عیسی در وجود خود حالتی بیمارگونه داشت و رگهای از ترس و وحشت در خصائل وی بود و هرازگاهی او را ناامید می ساخت یعنی این حالت اول در وی نوعی آرزوی مرگ ایجاد می نمود و بعد زمانی که مرگ نزدیک شد او را غرق در احساس یاس و وحشت کرد. ولی از آنجا که عیسی از مرگ برخیز انده شد و در قدرت زندگی قیام کرده خود باز هم به شاگردانش تعلیم داد که مرگ او ضرورت داشت (لوقا ۲۶:۲۲–۲۷)، این به اصطلاح توضیحی که در بالا ذکر شد بنظر می رسد بی معنی و مهمل است. با این حال کسانی که منکر حقیقت کفاره هستند حرفی بهتر از این برای گفتن ندارند.

با وجود این باید دانست که اگر واقعیتهای موجود در سؤال فوق را به تعالیم رسولان در مورد کفاره ربط بدهیم در اینصورت همهٔ این حقایق بلافاصله روشن می شوند. جیمز دِنی می گوید: «می توان گفت همهٔ این تجربیات مربوط به ترس شدید و ترک شدن جزو حقیقت واحدی هستند که این حقیقت عبارتست از اینکه مسیح براثر رنج و عذاب خود در باغ جتسیمانی که طی آن مرگ را به عنوان پیالهای از جانب پدر دریافت داشت، بار گناهان جهان را بر دوش خود گرفت؛ گناهانی که میزان آنها از روی میزان بی حساب تمرد انسان تعیین گردید». (مرگ مسیح، چاپ سال ۱۹۱۱، ص ۴۶).

اگر از پولس و یو حنا این سؤال به عمل می آمد، کاملاً معلوم است چه جوابی می دادند. علت این امر این است که عیسی قرار بود گناه شود و متحمل داوری خدا در مورد گناه گردد و به همین علت در باغ جتسیمانی از ترس می لرزید و به این دلیل که واقعاً این داوری را متحمل شده بود بر روی صلیب در مورد خودش فرمود که خدا او را ترک کرده است. نیروی محرک در زندگی عیسی تصمیم او بود مبنی بر اینکه «تا به موت صلیب مطیع» گردد (فیلپیان ۸:۲) و مرگ او از این نظر به شکلی منحصر بفرد وحشتناک بود که عیسی در جلجتا طعم غضب خدارا چشید؛ غضبی که در خور ما بود و به این ترتیب برای گناهان ما کفاره داد.

قرنها قبل، اشعیا این حقیقت را روشن ساخته بود. «ما او را از جانب خداز حمت کشیده و مضروب و مبتلاگمان بردیم... تأدیب سلامتی ما بر وی آمد... خداوند گناه جمیع ما را بر وی نهاد... به جهت گناه قوم من مضروب گردید... خداوند را پسند آمد که او را مضروب نموده به دردها مبتلا سازد... جان او را قربانی گناه ساخت» (اشعیا ۲:۵۳–۱۰).

> ای مسیح، چه بارهایی سر تو را خم کرد! بار ما بر دوش تو قرار گرفت؛ تو در جای گناهکاران ایستادی، و بهر من متحمل همهٔ شرارتها شدی، به سوی قربانی شدن هدایت شدی، خون تو ریخته شد؛ حال دیگر باری برای من وجود ندارد.

خدای قدوس صورت خود را پوشانید؛ آه ای مسیح، روی خود را از تو پوشانید: ظلمت خاموش برای مدت زمانی جان تو را فر اگرفت؛ آن ظلمتی که در خور من بود. اما اکنون آن چهرهٔ فیض تابیدن گرفته. با نور درخشان بر من تابیدن گرفته.

در این بخش به تفصیل سخن گفتیم زیرا موضوع مورد بحث، برای درک حقایق اساسی مسیحیت اهمیت دارد. بخشهای دیگر کـوتاهتر

خواهند بود.

تکلیف کسانی که خدا را رد میکنند چه خواهد شد؟

دومین موضوعی که باید به آن فکر کنیم عبار تست از سرنوشت کسانی که خدا را رد میکنند. یونیور سالیستها<sup>(۴)</sup> یعنی کسانی که معتقدند همه مردم جهان در نهایت نجات خواهند یافت، تصور می نمایند که در نهایت نمی توان کسی را پیدا کرد که نجات نیافته باشد ولی کتاب مقدس خلاف این را می فرماید. تصمیماتی که در این زندگی اتخاذ می شوند نتایج ابدی در پی خواهیند داشت. «خود را فریب مدهید (چنانکه اگر به یونیور سالیستها گوش بدهید فریب خواهید خورد) خدا را استهزاء نمی توان کرد. زیرا که آنچه آدمی بکارد، همان را درو خواهد کرد» را رد خواهد کرد. یونیور سالیزم تعلیم می دهد که یهودای اسخریوطی در کنار سایرین نجات خواهد یافت اما عیسی چنین فکر نمی کرد. «پسر انسان بطوری که دربارهٔ او مکتوب است، رحلت میکند. لیکن وای بر آن نیافتی» (مرقس ۲۱:۱۴). چگونه ممکن بود عیسی این کلمات آخر را بر زیان آورد اگر انتظار داشت بهودا در نیات میکند. ایکن وای بر آن

پس عدهای با ابدیتی مواجه میشوند که حاصل رد شدن است. چگونه می توانیم بفهمیم که آنها چه عاقبتی برای خود به وجود می آورند؟ البته ما به همان اندازه که در مورد بهشت نمی توانیم به یک مفهوم کامل و جامع دست یابیم در مورد جهنم هم نمی توانیم، اما شاید در این مورد روشن ترین مفهوم براثر تأمل دربارهٔ صلیب به وجود آید.

بر روی صلیب، خدا گناهان ما را در شخص پسر خود داوری نمود و

۴۔ Universalists می توان این کلمه را در فارسی به رستگاری عام یا همه رسته باوری ترجمه کرد. مترجم عیسی متحمل پیامد جزایی اعمال شریرانهٔ ما شد. بنابراین به صلیب بنگرید تا ببینید واکنش قضایی خدا نسبت به گناه بشر در نهایت چگونه خواهد بود؟ واکنش الهی چگونه است؟ در یک کلام عبارتست از پس گرفتن چیزهای خوب از انسان و محروم کردن انسان از آنها است. بر روی صلیب عیسی همهٔ چیزهای خوبی را که قبلاً داشت از دست داد: به این ترتیب عیسی حضور و محبت پدر خود و آسایش جسمی، ذهنی و روحانی را از دست داد و همهٔ لذت حاصل از وجود خدا و مخلوقات و تمام آسایش و تسلی حاصل از دوستی با دیگران ، از او گرفته شد و به جای آنها چیزی جز تنهایی، درد و احساس مهلک خبائت و سنگدلی بشر و وحشت از ظلمت روحانی عظیم برای او وجود نداشت.

رنج جسمانی، هرچندبزرگ بود (زیرا مصلوب ساختن، بیرحمانهترین اعدامی است که تا به حال در دنیا وجود داشته است)، فقط قسمت کوچکی از داستان محسوب می شد. رنج و دردهای اصلی عیسی ذهنی و روحانی بود و آنچه در ظرف کمتر از چهارصد دقیقه انجام گرفت ابدیتی متشکل از درد و عذاب بود یعنی درد و عذابی که هر دقیقۀ آن فی نفسه به اندازهٔ ابدیت بود. افرادی که دچار نار احتی فکری هستند می دانند که براثر این نار احتی هر دقیقه می تواند به اندازهٔ ابدیت باشد.

به این ترتیب کسانی هم که خدا را رد میکنند با دورنمای از دست دادن تمام امور نیکو مواجه میشوند و بهترین راه برای درک مفهوم مرگ ابدی این است که تفکر عمیق دربارهٔ این حقیقت داشته باشیم. در زندگی معمولی هیچوقت متوجه نمی شویم که از طریق فیض عام خدا چقدر از نیکویی برخوردار می شویم مگر زمانی که این نیکویی از ما گرفته می شود. ارزش سلامتی یا شرایط با ثبات و یا ارزش دوستی و مورد احترام سایرین قرار گرفتن را هرگز آنطور درک نمی کنیم که وقتی آنها را از دست می دهیم. جلجتا نشان می دهد که تحت داوری نهایی خدا هیچ چیزی که انسان برای آن ارزش قائل بوده یا می توانسته برای او ارزش باشد و هیچ چیزی که انسان بتواند آن را نیک بخواند برای او باقی نمی ماند. این عقیده وحشتناکی است اما می توانیم مطمئن باشیم که حقیقت وحشتناک تر از آن است. «او را بهتر می بود که تولد نیافتی». خدا به ما کمک می کند تا با نگریستن به کفارهٔ مسیح که براثر مجازات شدن مسیح به جای ما بر روی صلیب بوجود آمد، درسی فراگیریم که کفاره بوضوح تعلیم می دهد. و باشد که در پایان همهٔ ما در مسیح یافت بشویم و... گناهان ما بوسیلهٔ خون او پوشانیده شود.

آرامش و صلح الهی چیست؟

نكتهٔ سوم این است كه به عطای *الهی آرامش فكر كنیم.* 

کلام خدا چه چیزی به ما می بخشد؟ اگر بگوییم «آرامش الهی» را عطا می کند هیچکس لب به اعتراض نخواهد گشود، ولی آیا همه مفهوم آن را درک خواهند کرد؟ استفاده از کلمات صحیح متضمن داشتن افکار صحیح است! اغلب مردم فکر کردهاند که آرامش الهی عبارتست از احساس آرامش درونی و شادی و بی خیال بودن. این فکر در نتیجهٔ دانستن این امر به وجود می آید که خدا ما را از شداید زندگی حفظ خواهد کرد. اما این تفسیر صحیح نیست زیرا از یک طرف خدا با فرزندانش اینگونه عمل نمی کند، که زندگی را برای آنها آسان بسازد و هر ضربهٔ روحی شدیدی مواجه می شود و از طرف دیگر آنچه برای آرامش واقعی الهی نقش اساسی و حیاتی دارد به هیچ وجه مشمول این مفهوم نمی گردد.

حقایقی که باعث شدهاند صلح و آرامش الهی اینگونه تعریف شود که احساسی است (هر چند چنانکه گفتیم این تعریف حقایق فوق را بطرز غلط ارائه میکند)، این است که آرامش الهی دو چیز به ما می بخشد، یعنی به ما قدرت می بخشد تا با بدی و ناکامی های خودمان *مواجه شویم* و همچنین در زمان «مشکلات و مصائب ناشی از بخت و اقبال» (که نام مسیحی آن تدبیر حکیمانهٔ خداست) راضی و خرسند *زندگی کنیم*. حقیقتی که این تعریف آن را در نظر نمی گیرد این است که جزء اصلی پدید آورندهٔ آرامش الهی که بدون آن سایر اجزا نمی توانند وجود داشته باشند عبارتست از آمرزش و پذیرفته شدن در عهد خدا یعنی پذیرفته شدن در خانوادهٔ خدا. ولی باید دانست که هر جا این تغییر نوع رابطه با خدا ذکر نمی شود یعنی گفته نمی شود که رابطه ما با خدا از حالت دشمنی به دوستی تبدیل شده و از حالت غضب آلود خارج و به رابطهای پر از محبت مبدل شده و محکومیت جای خودش را به عادل شمرده شدن داده است، انجیل صلح حقیقتاً معرفی نمی گردد.

*آرامش* الهی در درجهٔ اول و مهم تر از همه عبارتست از صلح ب خدا. این صلح وضعیتی است که در آن به جای اینکه خدا بر ضد ما باشد با ماست. هیچ تعریفی از آرامش و صلح الهی که این معنی را نداشته باشد کاری جز گمراه ساختن انجام نمی دهد. یکی از تضادهای غمانگیزروزگار ما این است که در حالیکه متألهین لیبرال و رادیکال در مورد خود بر این باورند که از حقایق انجیل برای روزگار ما بیان تازه ای ارائه می دهند غالباً مقولات غضب، مجرم بودن و محکومیت انسان و خصومت خدارا انکار کردهاند و به این ترتیب برای خود بطور کلی ارائه انجیل را محال ساختهاند زیرا اکنون نمی توانند مسأله ای اساسی را که انجیل صلح حل می کند، بیان کنند.

پس آرامش الهی اصولاً و اساساً رابطهٔ جدیدی است که شامل آمرزش و پذیرفته شدن است و کفاره منشاء آن میباشد. هنگامی که عیسی در عصر روز قیام خود در بالاخانه به نزد شاگردانش آمد فرمود: «سلام بر شما باد و چون این راگفت دستها و پهلوی خود را به ایشان نشان داد» (یوحنا۱۹:۲۰–۲۰). چرا این کار را کرد؟ این کار را فقط برای این انجام نداد که هویت خود را نشان بدهد بلکه برای این بود که مرگ خود را بر روی صلیب به عنوان کفاره به آنها یادآوری کند، مرگی که باعث گردید بین آنها با پدر خود صلح برقرار شود. عیسی که به عنوان جانشین آنها به جای آنها رنج کشیده بود تا برای ایشان صلح برقرار سازد، اکنون در قوت قیام خود آمده بود تا برای آنان صلح به ارمغان آورد. «اینک برهٔ خدا که گناه جهان را برمی دارد»! وقتی می فهمیم در حالیکه ما ذاتاً با خدا دشمن هستیم و خدا هم با ما دشمن است عیسی «به خون صلیب... سلامتی» (کولسیان ۲۰:۱)، را پدید آورده است، اینجاست که شناخت حقیقی از صلح خدا شروع می شود.

### ابعاد محبت الهي

نکتهٔ چهارم این است که *به ابعاد محبت خدا* فکر کنید.

پولس برای خوانندگان رسالهٔ افسسیان اینطور دعا میکند: «استطاعت یابید که با تمامی مقدسین ادراک کنید که عرض و طول و عمق و بلندی چیست و عارف شوید به محبت مسیح که فوق از معرفت است» (افسسیان ۱۸:۳–۱۹). وجود عدم انسجام و تضاد در نحوهٔ بیان پولس احساس او را در این مورد منعکس میسازد که حقیقت محبت الهی بقدری عظیم است که نمی توان آن را وصف کرد اما با این حال پولس معتقد است تا حدی می شود آن را درک نمود. چگونه؟

پاسخ رسالهٔ افسسیان این است که باید کفاره را در مفهوم خودش جستجو کرد یعنی نگاهی مجدد به کل نقشهٔ فیض که در باب اول رساله ارائه شده است بیندازیم (یعنی برگزیدگی، نجات، خلقت تازه، محافظت و جلال یافتن) که در این نقشه قربانی شدن مسیح به عنوان کفاره مهم ترین موضوع است. در رساله به افسسیان اشارهای کلیدی به چشم می خورد که به این موارد مربوط است: نجات، آمرزش گناهان و نزدیک شدن کسانی به خدا که از او دور بودند از طریق خون (مرگ مسیح به عنوان قربانی) (۷:۱ و ۱۳:۲). لطفاً به این اشارات توجه فرمایید همچنین تعلیم باب پنجم را ملاحظه فرمایید که دو بار با اشاره به اینکه مسیح به جای ما جان خود را قربانی کرد تا کفارهٔ گناهان ما باشد، میگوید که این کار میزان و مبین محبت الهی نسبت به ماست، محبتی که ما در رفتارهای خود با یکدیگر باید از آن سرمشق بگیریم. «در محبت رفتار نمایید، چنانکه مسیح هم مارا محبت نمود و خویشتن را برای ما به خدا هدیه و قربانی برای عطر خوشبوی گذرانید» (۲:۵). «ای شوهران زنان خود را محبت نمایید، چنانکه مسیح هم کلیسارا محبت نمود و خویشتن را برای آن داد» (۲۵:۵).

محبت مسیح مجانی بود و نتیجهٔ وجود نوعی نیکویی در ما نبود (۲۱:–۵)؛ محبت مسیح ازلی و ابدی و با انتخاب گناهکاران برای نجات که پدر «پیش از بنیاد عالم» (۴:۱) صورت داد یک چیز بود. محبت مسیح *بی دریغ* بود زیرا او را به طرف اعماق حقارت و درواقع در جلجتا بسوی خود جهنم سوق داد و محبت مسیح دارای قدرت مطلق بود زیرا به هدف خود رسیده است یعنی جلال نهایی نجات یافتگان، قدوسیت کامل و شادی آنها در نتیجهٔ محبت او (مقایسه شود با ۲۶:۵؛ ۲۰۲–۱۰؛ ۲۰۱–۶۱؛ شده و قطعیت یافته است (مقایسه شود با ۱۴:۱؛ ۲۰۲–۱۰؛ ۲۰۱–۶۱؛ مشاه و قطعیت یافته است (مقایسه شود با ۱۴:۱۰؛ ۲۰۲–۱۰؛ ۲۰۱–۶۱؛ مشاهده نماییم. این چیزهاست که دربارهٔ این مطالب بیندیشیم تا مشاهده نماییم. این چیزهاست که «جلال فیض» خدا را به وجود می آورد. فقط کسانی که از این حقایق آگاه هستند می توانند نام خدای می رساند.

#### جلال خدا

در آخر به معنی جلال خدا فکر کنید.

در بالاخانه پس از اینکه یهودا در دل شب بیرون رفت تا به عیسی

قلب انجيل

خیانت کند، عیسی فرمود: «الان پسر انسان جلال یافت و خدا در او جلال یافت» (یو حنا۱۳:۱۳). مقصود عیسی چه بود؟ «پسر انسان» نامی بود که عیسی برای خود به عنوان پادشاه و نجات دهنده ای به کار می برد که قبل از بر تخت نشستن لازم است اشعیا ۵۳را به تحقق برساند و وقتی دربارهٔ جلال یافتن کنونی پسر انسان و جلال یافتن خدا در پسر انسان سخن می گفت بطور خاص دربارهٔ مرگ خود به عنوان کفاره فکر می کرد. یعنی مرگ خود بر صلیب که یهودا رفته بود تا موجبات وقوع آن را فراهم سازد. آیا جلال خدا را در حکمت، قدرت، عدالت، راستی و محبت او ظاهر گردید؟ کتاب مقدس این کار را می کند و ما به خود جرأت می دهیم اضافه کنیم که اگر بار فشار وزن واقعی گناهان خود را احساس نماییم ما هم جلال خدا را مشاهده خواهیم کرد.

در آسمان که این حقایق بهتر درک میشود فرشتگان و انسانها با هم متحد میشوند تا «برهٔ ذبح شده» (مکاشفه ۱۲:۵ و ۹:۷–۱۲) را حمد بگویند. اینجا بر روی زمین هم کسانی که فیض یافتهاند تا از نظر روحانی واقع بین باشند همین کار را انجام میدهند.

> در حالیکه ننگ و استهزای گستاخانه را تحمل می نمود در جایگاه من، چون محکوم، بایستاد، آمرزش گناهانم به وسیلهٔ خونش مهر شد: هللویاه! عجب نجات دهندهای است او!...

او تخت پدرش را در عالم اعلی ترک بگفت، این سان رایگان است،این سان بیکران فیض او: خویشتن را از همه چیز جز محبت خالی بساخت، و خون خویش بهر تبار درماندهٔ آدم بریخت.

چه محبت شگرفی! چگونه چنین محبتی ممکن است؟ ای خدای من، محبت تو بود که مرا یافت !...

اگر تو قرض های مرا پرداخته ای و به رایگان به جای من تمامی غضب الهی را متحمل گشته ای، بهایی را پرداخته ای که خدا دگر بار آن را نخواهد طلبید، از ضامن من که غرقه در خون است و نه از من چنین بهایی دیگر نخواهد طلبید.

پس جان مرا به آرامی خویش ببر؛ شایستگیهای کاهن اعظم تو آزادی تو را خریده است. به خون ثمر بخش او اعتمادکن، و از این بیمناک مباش که از حضور خدا رانده شوی، چراکه مسیح بهر تو جان داد!

این اشعار سرودهای وارثان آسمان است که شاهد «نور معرفت جلال خدا در چهرهٔ (یعنی در شخص، مأموریت و دستاورد) مسیح» (دوم قرنتیان ۶:۴) بودهاند. خبر سرور آفرین محبت رهایی بخش خدا و رحمت الهی که باعث به وجود آمدن کفاره شد، خبری که قلب انجیل است، آنها را بر آن میدارد تا خدا را تا به ابد حمد بگویند. آیا شما هم جزو این افراد هستید؟

فصل نوزدهم

# پسران خدا

مسیحی کیست؟ به این سؤال پاسخهای متعددی میتوان داد اما بهترین پاسخی که من میدانم این است که مسیحی شخصی است کـه خدا پدر اوست.

عهدعتيق خدارا به عنوان پدر معرفي ميكند اما نه پدر همه بلكه پدر قوم خودش يعنى نسل ابراهيم. «اسر ائيل... نخست زادهٔ من است... پسرم را رها کن» (خروج ۲۲:۴ –۲۳). عهدجدید هم خدا را پدر کسانی معرفی میکند که فهمیدهاند گناهکارند و به خداوند عیسای مسیح ایمان آورده او را حامل سماوی گناهان خود و استاد خویش دانستهاند و به این ترتیب نسل روحانی ابراهیم شدهاند. «همگی شما بوسیلهٔ ایمان در مسیح عیسی، پسران خدا میباشید... همهٔ شما در مسیح عیسی یک مى باشيد. اما اگر شما از آن مسيح مى باشيد، هر آينه نسل ابر اهيم... هستید» (غلاطیان ۲۶:۳–۲۹). به این ترتیب پسر خدا بودن مقام و منزلتی متعلق به همهٔ جهان نیست که هر کس از طریق تولد طبیعی از آن برخوردار گردد بلکه عطایی ماور الطبیعی است که شخص از طریق یذیرفتن مسیح آنرا دریافت میکند. «هیچ کس نزد پدر نمی آید (به عبارتی خدا او را به عنوان پسر نمیشناسد) جز بوسیلهٔ من» (مقایسه شود با يوحنا ۶:۱۴). عطاي فرزند خدا بودن نه از راه تولد كه از راه تولد دوباره از آن ما می شود. «*به آن کسانی که او را قبول کردند* قدرت داد ت فرزندان خدا گردند، يعنى به هر كه به اسم او ايمان آورد، كه نه از خون و

نه از خواهش جسد و نه از خواهش مردم، بلکه از خدا تـولد يـافتند» (يوحنا ١٢:١-١٣).

بنابراین فرزند خدا بودن از عطایای فیض الهی است و یک امر طبیعی نیست بلکه نتیجهٔ این است که خدا شخص را به فرزندی قبول میکند و عهدجدید هم این حقیقت را صراحتاً بیان میدارد. در قانون رومی رسم بود که وقتی فردی بالغ میخواست وارث و کسی را داشته باشد که نام خانوادگی او را حفظ کند، پسری را به فرزند خواندگی قبول میکرد و معمولاً چنانکه امروز نیز مرسوم است شخصی انتخاب میشد که بالغ بود نه طفل. رسولان اعلام می دارند که خدا بقدری کسانی را که بر روی صليب فديه نمود محبت كرده است كه همهٔ آنها را به عنوان وارثان خود تعيين فرموده تا شاهد و شريک جلالي باشند که قبلاً پسر نخست زادهٔ او وارد آن گردیده است. «خدا یسر خود را فرستاد... تا آنانی را که زیر شریعت باشند فدیه کند تـا آنکـه پسـرخـوانـدگی را بـیابیم» (غـلاطیان ۴:۴-۵). یعنی ما کسانی هستیم که «از قبل تعیین نمود تا او را پسر خوانده شویم به وساطت عیسی مسیح بر حسب خشنودی ارادهٔ خود» (افسسیان ۵:۱). «ملاحظه کنید چه نوع محبت پدر به ما داده است تـا فرزندان خدا خوانده شويم و چنين هستيم... چون او ظاهر شود مانند او خواهیم بودزیرا او را چنانکه هست خواهیم دید» (اول یوحنا ۲۰۱۲). چند سال قبل نوشتم:

کل تعلیم عهدجدید را می توان در یک عبارت خلاصه کرد و گفت این تعلیم مکشوف کنندهٔ پدر بودن خالق مقدس است. به همین تر تیب می توانیم بطور خلاصه بگوییم که کل محتوای روحانی عهدجدید عبار تست از اینکه خدا را پدر مقدس خود بدانیم. اگر می خواهیم در این مورد قضاوت کنیم که شخصی چقدر مفهوم مسیحیت را درک می کند کافی است بفهمیم چقدر این فکر را درک می کند که او فرزند خدا است و خدا پدر اوست. اگر این فکری نیست که عبادت، دعاها و دید کلی این شخص را در مورد زندگی تحت تأثیر قرار می دهد و هدایت می نماید مفهومش این است که او به هیچ وجه مسیحیت را خوب درک نکرده است. زیرا تمام آنچه مسیح تعلیم داد، تمام آنچه عهدجدید را جدید و بهتر از عهدعتیق می سازد و تمام آنچه بطور مشخص مسیحی می باشد در تقابل با آنچه صرفاً یهودی است در دانستن پدر بودن خدا خلاصه می گردد. (پدر) نام مسیحی برای خداست (مجلهٔ Evangelical ۷ ص. ۱۹). هنوز هم این موضوع برای من کاملاً حقیقت دارد و بسیار مهم است.

درک ما از مسیحیت نمی تواند بهتر از درک ما از موضوع فرزند خواندگی باشد. علت نوشته شدن این فصل هم عبارتست از کمک به درک بهتر حقیقت فوق.

وقتی به ایماندار مکشوف میشود که خدا پدر اوست، به یک معنی او با نقطه اوج کتاب مقدس روبرو می گردد چون پدر بودن خداگام نهایی در فرآیند مکشوف شدن حقایق روحانی است که کتاب مقدس آنها را گزارش می کند. در دوران عهدعتیق، چنانکه دیدیم خدا به قوم خود نامی عهدی داد تا بوسیلهٔ آن از او سخن بگویند و او را بخوانند: یعنی نام یهوه (یهوه، خداوند). به وسیلهٔ این نام خدا خودش را «من هستم عظیم» معرفی کرد یعنی کسی که کاملاً و همیشه خودش است. او هست: و چون او آنکه هست می باشد سایر چیزها هم آنطور که باید باشند هستند.

او حقیقت ورای همهٔ حقایق و علت اصلی همهٔ علل و همهٔ وقایع می باشد. این نام اعلام می کرد که او قائم به ذات، قادر مطلق و کاملاً آزاد است بطوری که چیزی در خارج از او نمی تواند او را به کاری مجبور سازد و او به چیزی در خارج از خود وابسته نیست. با اینکه یهوه اسم عهدی خدا بود، اما این نام به اسر ائیل می گفت که خدای آنها در ذات خود نه اینکه در رابطه با آنها چیست. این اسم، اسم رسمی پادشاه اسر ائیل بود و حکایت از احترام او به عنوان پادشاه داشت. این نام اسرار آمیز بود و بیشتر برای این درنظر گرفته شده بود که باعث برانگیختن تواضع و خوف

در برابر راز وجود الهي شود.

در عهدعتيق خدا از ميان خصائل خود بيش از همه بر قدوست خود تأکید داشت که این امر کاملاً با مطالبی که ذکر شد هـماهنگی داشت. سرود فرشتگان که اشعیا در هیکل شنید و در آن با تأکید مرتباً تکرار مى شد قدوس، قدوس، قدوس يهوه صبايوت (اشعيا ٣:٤) مي توانست به عنوان شعاري به کار برود که موضوع کل عهدعتيق را خلاصه مي کرد. حقیقتی که کلمهٔ مقدس بر پایه آن قرار گرفته است و آن را بیان می کند عبارتست از جدایی یا جدا بودن. منظور از «مقدس» بودن خدا اشاره به تمام ویژگی هایی است که او را از مخلوقاتش جدا می سازد و باعث می شود با آنها فرق داشته باشد یعنی عظمت او: «کبریا در اعلی علیین» (عبرانیان ۱:۲ و ۱۰۸) و پاکی او: «چشمان تو پاکتر است از اینکه به بدی بنگری و به بی انصافی نظر نمی توانی کرد» (حبقوق ۱۳:۱). محتوای روحاني عهدعتيق را تماماً حقيقت قدوسيت خدا تعيين مي نمود. مطلبي که مرتباً بر آن تأکید می شد این بود که ابنا بشر به علت ضعف خود به دلیل مخلوق بودن و نیز به این علت که گناهکار و فاسد هستند باید یاد بگیرند که خودشان رافروتن بسازند و با احترام در حضور خدا بایستند. مذهب عبارت بود از «ترس خداوند» یعنی اینکه بدانیم چقدر کوچک هستیم و به خطاهای خود اعتراف کنیم و خودمان را در حضور خدا فروتن بسازیم و با شکرگزاری زیر وعدههای رحمت او پناه بگیریم و در همهٔ موارد مراقب رفتارهای خودمان باشیم و از گناهان زشت دوری کنیم. بکرات تأکید می شد که ما باید در حضور خدای مقدس از هر نظر مراقب رفتار خود باشیم. این تأکید بر هر چیز دیگری سایه می افکند.

رابطهای تازه

با این حال در عهدجدید مشاهده میکنیم که شرایط تغییر میکند. در این شرایط جدیدارزش خدا و مذهب کمتر از گذشته نیست و مکاشفه

عهدعتيق در مورد قدوسيت خدا و اينكه خدا مي خواهد انسان فروتن باشد در سراسر عهدجدید از قبل مفروض است. عامل تازهای وارد صحنه شده است. ايمانداران عهدجديد با خدا به عنوان يدر خود رفتار مىكنند. «يدر» اسمى است كه با أن خدارا مى خوانند. «يدر» اكنون اسم عهدی خدا گردیده است زیرا عهدی که او را در مورد قومش متعهد می سازد اکنون به عنوان عهدی خانوادگی مکشوف شده است. مسیحیان فرزندان او یعنی پسران و دختران خدا و وارثان وی هستند. به علاوه عهدجدید بر دشواری و خطر نزدیک شدن به خدای مقدس تأکید نمی کند بلکه بر شجاعت و اطمینانی که ایمانداران در نزدیک شدن به خدا می توانند داشته باشند تأکید می نماید یعنی شجاعتی که مستقیماً از ايمان به مسيح و از شناخت كار نجات بخش او نشات مي گيرد. «به وسيلهٔ اتحاد خود با او و همچنین از راه ایمان، ما می توانیم با اطمینان کامل به حضور خدا بیاییم» (افسسیان ۱۲:۳ نقل از ترجمهٔ جدید: مژده برای عصر جدید). «چونکه به خون مسیح دلیری داریم تا به مکان اقدس داخل شویم از طریق تازه و زنده که آن را مهیا نموده است ... به دل ر است، در یقین ایمان، نزدیک بیاییم» (عبرانیان ۱۹:۱۰-۲۲). برای کسانی که از آن مسیح هستند، خدای مقدس پدری پر از مهر و محبت است. آنها به خانوادهٔ او تعلق دارند، می توانند بدون ترس به او نزدیک شوند و همیشه می توانند از توجه و مراقبت يدرانيهٔ او برخوردار باشند. اين است قلب پيام عهدجديد.

چه کسی قادر به درک این موضوع است؟ شنیدهام که بطور جدی استدلال شده است که اعتقاد به پدر آسمانی برای کسانی که پدر آنها فردی نالایق و فاقد حکمت یا محبت و یا فاقد هر دو بوده است، مفهومی ندارد و برای عدهٔ زیادی که بدبختی آنها این بوده است که بدون پدر بزرگ شدهاند، این مفهوم به مراتب بی معنی تر است. شنیدم که ضعف آشکار اسقف ر ابینسون در کتاب صادق بودن با خدا<sup>(۱)</sup> عدم اشاره بر پدر بودن خداست. شنیدهام که از این ضعف با تکیه بر استدلال انتقاد آمیزی که ذکر شد دفاع شده است و آن را حرکتی درخشان در جهت معرفی ایمان به نسلی شناختهاند که در آن زندگی خانوادگی بطور گستردهای فروپاشیده است.

ولى اين استدلال احمقانه است. زيرا در درجهٔ اول درست نيست بگوییم که در قلمرو روابط شخصی، نمی توان مفاهیم مثبت را از طریق تقابل ایجاد کرد و این نظری است که تلویحاً در اینجا وجود دارد. بسیاری از جوانان وقتی ازدواج میکنند تصمیم دارند اشتباهی را که دیدهانـد والدينشان مرتكب شدهاند، تكرار نكنند. آيا اين يك هدف مثبت نمي تواند باشد؟ البته كه مي تواند. خالق ما مي تواند يدر كامل ما شود يعنى پدرى كه وفادارانه ما را محبت مىكند و از ما مراقبت مى نمايد، سخاو تمند و با فكر و به همهٔ كارهاى ما علاقهمند است، به شخصيت ما احترام می گذارد، در تعلیم دادن ما مهارت دارد، ما را خردمندانه هدایت میکند، همیشه در دسترس است و به ما کمک میکند تا به بلوغ برسیم و دارای استحکام شخصیت و شرافت شویم. ایـن حقیقتی است کـه می تواند برای همه معنی داشته باشد و فرقی نمیکند در برخورد با آن بگوییم: «من پدر فوقالعادهای داشتم و می بینم که خدا هم چنین است، و حتى بهتر است.» و يا اينكه بگوييم: «پدر من در فلان و فلان مورد اسباب نار احتى من شد ولى خدا، جلال بر نامش باد، خيلي فرق خواهد داشت.» و یا حتی بگوییم: «هیچوقت پدری نداشتهام تا بدانم پدر داشتن چگونه است ولی خدارا شکر که اکنون در آسمان یک پدر دارم.» حقیقت این است که همهٔ ما تصویر ذهنی مثبتی از پدر بودن داریم که از طریق آن پدر خودمان و دیگران را مورد قضاوت قرار میدهیم و می توان با اطمینان گفت که شخصی وجود ندارد که برای او این حقیقت که خدا پدر

کامل ما است بی معنی یا نفرت انگیز باشد.

نکتهٔ دوم این است که خدا مارا رها نکرده تا حدس بزنیم پدر بودن او چگونه است و به این منظور پدر بودن او را با پدر بودن انسانها مقایسه نماییم. خدا مفهوم کامل این رابطه را یکبار و برای همیشه از طریق خداوند ما عیسای مسیح، پسر مجسم شدهٔ خود، مکشوف فرمود. چون این از خداست که «هر خانوادهای<sup>(۲)</sup> در آسمان و بر زمین مسمی میشود» (افسسیان ۱۴:۳)،به همین دلیل از فعالیت مکشوف شدهٔ خدا به عنوان «خدا و پدر خداوند ما عیسی مسیح» (۳:۱)، یعنی از رویدادی که معیاری است جهانی در مییابیم که ارتباط پدرانهٔ خدا با ما که از آن مسیح هستیم واقعاً چه معنایی دارد. زیرا خدا اینطور تعیین فرموده است که زندگی ایمانداران انعکاسی از مشارکت خود عیسی با پدرش باشد و نظیر آن را به وجود آورد.

کجا می توانیم دربارهٔ این حقیقت مطالب بیشتری بدانیم؟ بیشترین مطالب در این مورد در انجیل یوحنا و رسالهٔ اول یوحنای رسول وجود دارد. در انجیل یوحنا اولین برکت حاصل از قبول انجیل عبارتست از فرزند خواندگی (۱۲:۱) و نقطه اوج اولین ظهور عیسی پس از قیام از مرگ این است که می فرماید صعود کرده به «نزد پدر خود و پدر شما و خدای خود و خدای شما» می رود (یوحنا ۲۰:۱۰). هستهٔ مرکزی رسالهٔ اول یوحنا شامل حقایق زیر می باشد: فرزند خواندگی عالی ترین عطیهٔ محبت خداست (اول یوحنا ۱۳:۱)؛ محبت نسبت به پدر آسمانی (۱۵:۲ مقایسه شود با ۱۵:۱–۳) و نیز محبت به برادران و خواهران مسیحی مقایسه شود با ۱۵:۱–۳ و نیز محبت به برادران و خواهران مسیحی مقایسه شرد با خدای پدر امتیاز فرزند خواندگی است (۲۰:۳ و است؛ مشارکت با خدای پدر امتیاز فرزند خواندگی است (۲۹:۲

۲-در ترجمهٔ Phillips آمده است: «تمام روابط پدرانه در آسمان و زمین نام خود را از خدا میگیرد.» مترجم

۹:۳–۱۰ و ۱۸:۵)؛ و بالاخره دیدن عیسی و شباهت یافتن به او امید فرزندخواندگی است (۳:۳). از این دو کتاب به خوبی یاد میگیریم که پدر بودن خدا برای عیسی در بردارندهٔ چه مفهومی بود و در حال حاضر برای مسیحیان چه مفهومی دارد.

بر طبق شهادت خود خداوند ما در انجیل یو حنا ارتباط پدرانهٔ خدا با او متضمن چهار چیز بود. اولاً پدر بودن خدا در خود حاوی مفهوم *اقتدار* بود. پدر فرمان می دهد و چگونگی امور را تعیین می کند. ابتکاری که از پسر خود می خواهد عبارتست از ابتکار اطاعت کامل از ارادهٔ پدر خود. «زیرا از آسمان نزول کردم نه تابه ارادهٔ خود عمل کنم، بلکه به ارادهٔ فرستندهٔ خود»؛ «کاری را که به من سپردی تا بکنم، به کمال رسانیدم»؛ «پسر از خود هیچ نمی تواند کرد.» «خوراک من آن است که خواهش فرستندهٔ خود را به عمل آورم» (یو حنا؟۲۸، ۲۸:۵، ۱۹:۵ و ۳۴:۴).

ثانیاً، پدر بودن خدا متضمن *مهر و محبت* بود. «پـدر پسـر را دوست میدارد... من احکام پدر خود را نگاه داشتهام و در محبت او میمانم» (یوحنا۵:۲۰ و ۵:۱۵–۱۰).

ثالثاً، پدر بودن خدا متضمن مشارکت بود. «تنها نیستم زیرا که پدر با من است»؛ «او که مرا فرستاد با من است و پدر مرا تنها نگذارده است زیرا که من همیشه کارهای پسندیدهٔ او را به جا می آورم» (یوحنا ۲۲:۱۶؛ ۲۹:۲۸).

رابعاً پدر بودن خدا متضمن حرمت بود. ارادهٔ خدا این است که فرزند خود را جلال دهد. «ای پدر... پسر خود را جلال بده.» «زیرا که پدر... تمام داوری را به پسر سپرده است. تـا آنکـه هـمه پسر را حـرمت بـدارنـد، همچنان که پدر را حرمت می دارند» (۱:۱۷ و ۲۲:۵ –۲۳).

تمام این موارد شامل فرزندخواندگان خدا هم میشود. این افراد در خداوند خود عیسای مسیح، از طریق او و تحت رهبری او به وسیلهٔ پدر آسمانی خود هدایت میشوند و مورد محبت قرار میگیرند، با پدر آسمانی مشارکت مییابند و مورد احترام قرار میگیرند. همانطور که

عيسى از خدا اطاعت نمود آنها هم بايد اطاعت نمايند. «همين است محبت خدا» (خدایی که «والد است») «که احکام او را نگاه داریم» (اول يوحنا ١:۵، ٣). همانطور كه خدا فرزند يگانهٔ خود را محبت نمود فرزند خواندگان خودرا نیز محبت مینماید. «خود پدر شمارا دوست میدارد» (بو حنا ۲۷:۱۶). همانطور که خدا با عیسی مشارکت داشت با ما هم مشارکت دارد. «شر اکت ما با یدر و با یسرش عیسی مسیح است» (اول به حنا ٣:١). همانطور که خدا عیسی را جلال داد پیروان عیسی را هم که برادران یکدیگر و عضو یک خانواده هستند جلال میدهد. «هر که مرا خدمت کند یدر او را حرمت خواهد داشت» (یوحنا ۲۶:۱۲). «ای پدر می خواهم آنانی که به من دادهای با من باشند در جایی که من می باشم» بدينوسيله أنها مي توانستند جلالي راكه به عيسي تعلق دارد ببينند و در آن سهیم شوند (یوحنا ۲۴:۱۷). از طریق این کلمات کتابمقدس به ما تعليم ميدهد كه درك نماييم رابطة والدو فرزند كه پدر عيسي را با خادم عیسی مربوط می سازد از چه حالت و ماهیتی برخوردار است. در اینجا به تعریف و تحلیل رسمی مفهوم فرزند خواندگی احتیاج داریم. در اینجا تعريف خوبي از اعتقادنامهٔ وست مينستر (فصل دوازدهم) نقل ميگردد: خدا به همهٔ کسانی که عادل شمرده می شوند این لطف را می فرماید که بخاطر فرزند یگانهاش عیسی مسیح در فیض فرزند خواندگی سهیم شوند. آنها به این طریق به جمع فرزندان خدا می پیوندند و از امتیازات و حقوق آنها بهرهمند می گردند و اسم او بر آنها گذارده میشود و روح فرزند خواندگی را می پذیرند و دليري مي يابند كه به تخت فيض نزديك شوند و اجازه مي يابند كه او را یدر خطاب کنند. و خدا به عنوان پدر آنها را مورد شفقت و حفاظت قرار میدهد و تأمین میکند و تنبیه مینماید ولی هرگز آنها را مردود نمی شمارد بلکه تا روز رستگاری ممهور میکند و

آنها به عنوان وارثان نجات ابدی وعدهها را به ارث میبرند.<sup>(۳)</sup> این ماهیت فرزندخواندگی الهی است که به ایمانداران عطا میگردد و اکنون قصد داریم به مطالعهٔ آن بپردازیم.

# فرزند خواندگی: عالی ترین امتیاز

اولین نکته ای که باید در مورد فرزند خواندگی ذکر کنیم این است که فرزند خواندگی عالی ترین امتیازی است که انجیل ارائه می دهد. حتی از عادل شمردگی هم عالی تر است. ممکن است این امر عجیب جلوه کند زیرا عادل شمردگی عطیهٔ خداست که از زمان لوتر، انجیلی ها بیش از همه بر آن تأکید کرده اند و ما عادت کرده ایم که تقریباً بدون اینکه فکر کنیم بگوییم عادل شمردگی رایگان عالی ترین برکت خدا برای ما گناهکاران است با این حال اگر دقیق فکر کنیم به برتری امتیاز فرزند خواندگی پی خواهیم برد.

شکی نیست که عادل شمردگی (که مقصود از آن عبار تست از اینکه خدا گذشتهٔ ما را می بخشد و برای آینده، ما را می پذیرد) برکت *اولیه و اساسی* انجیل است. عادل شمردگی برکت *اولیه* است زیرا جوابگوی نیازهای روحانی اولیهٔ ما می باشد. همهٔ ما ذاتاً زیر داوری الهی قرار داریم. شریعت خدا ما را محکوم می کند. جرم گناهانمان مرتباً ما را آزار می دهد و ما را بی قرار و بیچاره می سازد و باعث می شود حتی در لحظات بی دغدغهٔ زندگی خود بترسیم. در خود آرامش نداریم زیرا با خالق خود گناهانمان آمرزیده شوند و اطمینان پیدا کنیم که رابطهٔ ما با خدا اصلاح شده است و انجیل پیش از آنکه چیز دیگری به ما عطا کند عادل شمردگی را به ما می بخشد. در اولین موعظات انجیل که در کتاب اعمال ذکر گردیده وعدهٔ آمرزش گناهان برای تمام کسانی وجود دارد که توبه

٣-از ترجمهٔ فارسی اعتقادنامه وست مینستر.

میکنند و عیسی را به عنوان خداوند و نجات دهنده می پذیرند (مراجعه فرمایید به اعمال ۳۸:۲، ۳۸:۳، ۲۹:۱۰، ۳۸:۲۳–۳۹، مقایسه شود با ۳۱:۵، ۲۰:۱۷–۳۱، ۲۱:۲۰، ۱۶:۲۲، ۱۶:۲۶ و لوقا ۴۷:۲۴).

در رسالهٔ رومیان، کامل ترین بیان پولس در مورد انجیل خود که به نظر لوتر «روشن ترین انجیل است» عبار تست از عادل شدن از طریق کار مسیح بر روی صلیب که قبل از همه شرح داده می شود (فصول ۱-۵) و اساس همهٔ مطالب دیگر را تشکیل می دهد. پولس مرتباً می فرماید که عدالت، آمرزش گناهان و عادل شمردگی اولین نتیجه و نتیجه ای است که بلافاصله بر اثر مرگ عیسی برای ما به وجود می آید (رومیان ۲:۲۲-۲۶، دوم قرنتیان ۵:۱۸–۲۱، غلاطیان ۳:۳۱–۱۴ و افسسیان ۱:۷ و غیره). به علاوه همانطور که عادل شمردگی *اولین* برکت است برکتی *اساسی هم* می باشد به این معنی که در تمام برکات دیگری که در نجات ما وجود دارند فرض بر این است که عادل شمردگی وجود دارد و این برکات براساس آن قرار گرفته اند که این شامل فرزند خواندگی هم می گردد.

با این حال منظور این نیست که عادل شمردگی عالی ترین برکت انجیل است. فرزند خواندگی عالی تر است زیرا در آن ر ابطه ای غنی تر با خدا وجود دارد. در برخی از کتب درسی مسیحی که در مورد تعالیم مسیحی بحث می کنند نظیر کتاب برکهوف آمده است که فرزند خواندگی فقط بخشی از عادل شمردگی می باشد ولی این نظر تمام حقیقت را بیان نمی کند. این دو مفهوم از هم متمایز می باشند و فرزندخواندگی پرجلال تر است. عادل شمردگی مفهومی قضایی است که برای تصور آن باید به قانون فکر کنیم و خدا را قاضی در نظر بگیریم. در عادل شمردگی خدا ایماندارانی را می پذیرد که توبه کردهاند و مرگی که در خور گناهان آنهاست دیگر در انتظارشان نیست و هرگز هم نخواهد بود زیرا عیسی مسیح جانشین و قربانی آنها طعم مرگ را به جای آنها بر روی صلیب این عطیهٔ رایگان تبرئه شدن و مصالحه که بهای آن جلجتا بود، از هر جهت حیرت انگیز است اما عادل شمردگی خودش متضمن هیچگونه رابطهٔ صمیمانه یا عمیق باخدای داور نیست. به هر حال، می توان به حقیقت عادل شمردگی عقیده داشت ولی هیچ مشارکت نزدیکی به خدا که نتیجهٔ این عقیده باشد نداشت.

با این حال وضع در مورد فرزند خواندگی عکس این است. فرزندخواندگی مفهومی است مربوط به خانواده که برای تصور آن باید به محبت فکر کنیم و خدارا پدر در نظر بگیریم. در فرزند خواندگی خدا مارا وارد خانوادهٔ خود ساخته با ما مشارکت می یابد و مارا به عنوان فرزندان و وارثان خود تعیین می فرماید. نزدیک بودن به خدا، مهر و محبت و کرامت در قلب این ارتباط جای دارند. با خدای داور رابطهٔ صحیح داشتن حقیقت بزرگی است اما مورد محبت و مراقبت قرار گرفتن توسط خدایی که پدر است حقیقتی است به مراتب بزرگتر.

در زیر قسمتی از کتاب *آموزهٔ عادل شمردگی* نوشته جیمز بـوخانان را ملاحظه میفرمایید که در برگیرندهٔ بهترین شرحی است که تا به حال در مورد عادل شمردگی داده شده است:

مطابق کتاب مقدس، آمرزش، پذیرفته شدن و فرزند خواندگی امتیازاتی متمایز هستند که به ترتیبی که ذکر گردیدهاند بر یکدیگر برتری دارند... در حالیکه دو مورد اول دقیقاً مربوط می شوند به عادل شمرده شدن (کناهکاران) و هر دو براساس یک نوع رابطه بنا شدهاند که عبارتست از رابطهٔ حاکم و تابع وی. سومی از ریشه و اساس با آنها فرق دارد زیرا براساس ر ابطهای بنا شده است که به مراتب صمیمانه تر، پر محبت تر و دلنشین تر است و عبارتست از رابطهٔ پدر با پسر خود... تفاوتی آشکار بین موقعیت غلام و دوست وجود دارد و همینطور هم تفاوتی آشکار بین غلام و پسر وجود دارد... عیسی می فرماید که رابطهٔ بین او و قومش صمیمانه تر از رابطهٔ یک ارباب با بندهاش است: «دیگر شما را بنده نمی خوانم زیرا که بنده آنچه آقایش می کند نمی داند لکن شما را دوست خواندهام» (یو حنا ۱۵:۱۵). به علاوه عهدجدید می فرماید که رابطهای به مراتب نزدیک تر و ارزشمند تر در نتیجهٔ فرزند خواندگی به وجود آمده است. «دیگر غلام نیستی بلکه پسر، و چون پسر هستی، وارث خدا نیز بوسیلهٔ مسیح» (غلاطیان آمرزش و پذیرفته شدن در حضور خدا وجود دارد ولی این امتیاز از این دو عالی تر است زیرا «به آن کسانی که او را قبول کردند می باشد) تا فرزندان خدا گردند، یعنی به هر که به اسم او ایمان آورد» (یو حنا ۱۲:۱). این امتیازی عالی تر از عادل شمردگی است آورد» (یو حنا ۱۲:۱). این امتیازی عالی تر از عادل شمردگی است (مراحظه کنید چه نوع محبت پدر به ما داده است تا فرزندان خدا

خوانده شویم» (اول یو حنا۱:۳) (ص ۲۷۶ کتاب مذکور). ما شگفتی انتقال از مرگ به حیات را که در تولد جدید صورت می پذیرد کاملاً درک نخواهیم کرد مگر وقتی که این امر را انتقالی ساده از محکومیت به پذیرفته شدن در حضور خدا ندانیم بلکه انتقالی از اسارت و فقر به «امنیت، اطمینان و شادی و سرور» خانوادهٔ الهی. این همان تغییر بزرگی است که پولس در غلاطیان ۲:۱–۷ ذکر می فرماید و برای نشان دادن آن زندگی سابق خوانندگان نامهاش را که در اسارت شریعتی بودن و خرافات مذهبی بود (آیات ۵ و ۳ مقایسه شود با آیه ۸) با شناخت کنونی آنها از خالق خود مقایسه می کند که باعث شده است او را پدر خود (آیهٔ ۶) و بانی متعهد خویش (آیهٔ ۷) بدانند. پولس می فرماید که ایمان شما به مسیح شما را به چنین جایی رسانده است. شما «پسر خواندگی» (آیهٔ ۵) نیز» (آیهٔ ۷). وقتی چارلز وسلی در هفتمین یکشنبهٔ بعد از عید قیام در قلب خود را به روی مسیح گشود این تجربهٔ او باعث گردید ابیاتی عالی بسراید (سرود توبهٔ وسلی، سرودنامهٔ روحانی کلیسای متدیست ص (۳۶۱). موضوع اصلی این سرود انتقال از اسارت به فرزند خواندگی است.

چگونه می بایدم آن احسانی را که پدر، به من کردی، باز گفتن؟ من فرزند غضب و جهنم، اینک می توانم بدانم، می توانم حس نمایم بخشایش عصیانم مبارک باد نام آن به نسیان سپارندهٔ گذشته ام منجی آسمانی ام.

چارلز در دفتر خاطرات خود به ما میگوید که سه روز بعد برادرش جان به همراه «جمعی از دوستان» هیجان زده وارد اتاق شد تا اعلام نماید که اکنون او هم ایماندار است. چارلز میگوید «ما سرود فوق را با شادی عظیم خواندیم». اگر شما هم در آنجا حضور داشتید آیا میتوانستید صادقانه با آنها همصدا شوید؟ آیا شما هم میتوانید مانند وسلی چنین سخنانی بگویید؟ اگر واقعاً فرزند خدا هستید و «روح پسر او» در شما ساکن است سخنان وسلی باعث گردیده انعکاسی از ایـن کلمات از قلب شما برخیزد و اگر تأثیری روی شما نداشته است نمیدانم چطور می توانید تصور کنید که مسیحی هستید.

در اینجا نکتهٔ دیگری باید اضافه کنیم تا نشان دهیم برکت فرزند خواندگی چقدر بزرگ است یعنی نکتهٔ فوق این است که این برکت *پایدار* است. این روزها متخصصین علوم اجتماعی مرتباً به ما میگویند که خانواده نیازمند ثبات و امنیت میباشد و هـر گـونه بـی ثباتی در رابطهٔ والدين و فرزندان عواقب ناخوشايند خود را در رشد عاطفي فرزندان خانواده که توام با فشار عصبی، حالات عصبی و توقف است نشان میدهد. افسردگی، بی هدفی و عدم بلوغ نشانه های فرزندانی است که خانوادهٔ آنها از هم پاشیده است. اما در خانوادهٔ خدا وضع به این شکل نيست. در اين خانواده ثبات و امنيت مطلق داريم. پدر ما از هر جهت خردمند و نیکوست و جایگاه فرزند برای همیشه از ثبات برخوردار میباشد. همین مفهوم فرزند خواندگی خودش ثابت و ضمانت میکند که مقدسین در ایمان خود پایدار می مانند زیرا فقط پدران بد هستند که فرزندان خود را آن هم تحت تأثير عصبانيت از خانوادهٔ خود بيرون میکنند ولی خدا پدری بد نیست بلکه پدری است نیکو. وقتی افسردگی، بی هدفی و عدم بلوغ را در مسیحیان مشاهده میکنیم ناگزیر باید سؤال کنیم که آیا آنها عادت سلامت بخش سکونت در امنیت پایدار فرزندان حقيقي خدارا أموختهاند.

فرزند خواندگی: اساس زندگی ما

نکتهٔ دومی که دربارهٔ فرزند خواندگی باید بدانیم این است که ماهیت کل *زندگی مسیحی را باید با توجه به آن درک نمود.* فرزند خواندگی در هر مورد باید تفکر حاکم بر زندگی ما باشد و مسیر و جهت آن را تعیین کند. این نـتیجهای است کـه از مـاهیت مـوضوع حـاصل میگردد و بـه نـحو شناخت خدا

قابل توجهای موید آن است که همهٔ تعالیم خداونـدمان عیسی دربـارهٔ شاگردی مسیحی براساس حقیقت فرزند خواندگی قرار دارند.

روشن است که همچنان که عیسی همیشه خودش را به مفهومی خاص پسر خدا میدانست، همیشه هم پیروانش را فرزندان پدر آسمانی خود و مثل خودش عضو همان خانوادهٔ الهی میدانست. مشاهده میکنیم که در اوایل خدمت خود میفرماید: «هر که ارادهٔ خدا را به جا آرد همان برادر و خواهر و مادر من باشد» (مرقس ۳۵:۳). متی و یوحنا در نوشتن اناجیل خود به این نکته توجه مینمایند که چطور عیسی پس از قیام خود، شاگردانش را برادران خود خواند. «و در هنگامی که به جهت اخبار شاگردان او میرفتند ناگهان عیسی بدیشان بر خورده... گفت: «مترسید! رفته، برادرانم را بگویید که به جلیل بروند که در آنجا مرا خواهند دید» (متی ۲۹:۹–۱۰). «نزد برادران من رفته به ایشان بگو که نزد پدر خود و پدر شما و خدای خود و خدای شما میروم» (یوحنا بدر خود و پدر شما و خدای خود و خدای شما میروم» (یوحنا

خداوند ما عیسی همهٔ کسانی را که به خاطر آنها جان داده است و ایشان را بعنوان برادران خود جزو شاگردانش قرار می دهد محترم می شمارد. «از این جهت عار ندارد که ایشان را برادر بخواند، چنانکه می گوید: اسم تو را به برادران خود اعلام می کنم»... و نیز «اینک من و فرزندانی که خدا به من عطا فرمود» (عبر انیان ۲:۲۱–۱۳). وقتی وارد خانوادهٔ الهی می شویم از آنجا که خالق ما پدر ما می شود نجات دهندهٔ ما هم برادر ما می شود.

اکنون عیسی تأکید می فرماید به همان ترتیب که آگاهی او از اینکه به طرزی بی نظیر فرزند خداست، زندگی وی را بر روی زمین هدایت می کرد، همچنان هم آگاهی ما از مقام فرزند خواندگی خود باید هدایت کنندهٔ زندگیمان باشد. غالباً در تعالیم عیسی این موضوع تکرار می شود اما در موعظهٔ سر کوه به روشن ترین نحو بیان گردیده است. غالباً موعظهٔ سر کوه اساس نامهٔ ملکوت خدا نامیده شده است ولی همینطور هم می توان آن را ضوابط خانوادهٔ الهی دانست زیرا عقیدهٔ مربوط به فرزند خواندگی شاگردان پایه و اساس همهٔ موضوعات اصلی مربوط به اطاعت است که در موعظهٔ سر کوه مورد بحث قرار میگیرند. فرزندخوانـدگی ارزش این را دارد که به تفصیل دربارهٔ آن صحبت کنیم بالاخص که در تفسیر موعظهٔ سر کوه بندرت جایگاه واقعی خود را داشته است.

#### رفتار مسيحي

یس در درجهٔ اول در موعظهٔ سر کوه مشاهده میکنیم که فرزند خواندگی اساس *رفتار مسیحی* است. غالباً اشاره می شود که موعظهٔ سر کوه رفتار مسیحی را تعلیم میدهد و برای این منظور برنامهای پر از قواعد و دستورات اخلاقی مفصل که با دقت کامل آنها را رعایت نمود ارائمه نمیدهد بلکه این کار را از طریق معرفی مبسوط و کلی روح، مسیر، اهداف، اصول هدایت کننده و کمال مطلوبی انجام میدهد که فرد مسيحي مطابق أنها بايد جريان زندگي خود را تعيين نمايد. غالباً به اين نکته توجه می شود که اصول اخلاقی که به این طریق معرفی می شوند شامل آزادی همراه با مسئولیت میباشند و این امر کاملاً فرق دارد با تعليمات معمول معلمان شريعت و كاتبان يهودي زمان مسيح كه شامل نوعی معامله با خدا بود. چیزی که اغلب کمتر به آن توجه می شود این است که موعظهٔ سر کوه دقیقاً شامل همان نوع تعلیمات اخلاقی است که والدين ييوسته در تلاش هستند فرزندان خود را از أن برخوردار سازند يعنى تعليم والدين غيرانتزاعي و در بردارندهٔ عامل تخيل بوده و در آن اصول کلی از نمونه های خاص تعلیم داده می شود و تمام مدت والدین کوشش میکنند فرزندان راه و روش و نگرش آنها را در مورد زندگی درک کنند و در پیش گیرند. درک علت وجود چنین خصوصیتی در موعظهٔ سر کوه مشکل نیست. موعظهٔ سر کوه این خصوصیت را دارد چون درواقع تعليمي است براي فرزندان يک خانواده يعني خانواده خدا. ايس

جهتگیری اساسی در سه اصل جامع در خصوص رفتار مسیحی دیده میشود که مسیح آنها را معرفی فرمود.

اصل اول عبارتست از سرمشق قرار دادن پدر آسمانی. «من به شما می گویم که دشمنان خود را محبت نمایید... تا پدر خود را که در آسمان است پسران شوید... پس شما کامل باشید چنانکه پدر شما که در آسمان است کامل است» (مـتی ۴۴:۵–۴۵، ۴۸). فـرزندان باید شباهت خانوادگی را در رفتار خود نشان بدهند. عیسی در اینجا درواقع می فرماید: «مقدس باشید زیرا که من قدوسم» اما این حقیقت را در قالب روابط حاکم بر خانوادهٔ الهی بیان می کند.

اصل دوم عبار تست از جلال دادن پدر. «بگذارید نور شما بر مردم بتابد تا اعمال نیکوی شما را دیده پدر شما را که در آسمان است تمجید نمایند» (متی ۱۶:۵). خوب است که فرزندان به پدر خود افتخار کنند و بخواهند دیگران هم ببینند که او چقدر عالیست و در جمع بگونهای رفتار نمایند که احترام پدر حفظ شود. عیسی می فرماید که به همین شکل هم مسیحیان باید تلاش کنند به نحوی در جمع رفتار نمایند که باعث ستوده شدن پدر آسمانی آنها شود و پیوسته باید به همان چیزی بیندیشند که مسیح به آنها تعلیم داده است تا در ابتدای تمامی دعاهای خود بگویند: «ای پدر ما که در آسمانی، نام تو مقدس باد» (۹:۶).

اصل سوم عبارتست از خشنود ساختن پدر. در ۲۰۱۶ عیسی در این خصوص بحث می فرماید که لازم است تمام توجه شخص معطوف این امر باشد که خدا را خشنود سازد. مسیح در بیان این اصل می فرماید: «زنهار عدالت خود را پیش مردم به جا میاورید تا شما را ببینند و الا نزد پدر خود که در آسمان است، اجری ندارید» (۱:۶). البته پاداش الهی ارزش مادی ندارد بلکه مانند پاداشی خواهد بود که دادن آن در خانواده مرسوم است و والدین زمانی که فرزندان مخصوصاً برای جلب رضایت آنها تلاش کرده اند به آنها عطا می کنند و این کار را از روی محبتی انجام میدهند که با محبتی که بطور طبیعی نسبت به اعضای خانواده دارند فرق میکند. هدف مسیح از اینکه وعدهٔ پاداش میدهد (آیات ۴، ۶، ۱۸) این نیست که ما به فکر اجرت باشیم و یا اینکه به این امید کاری را انجام دهیم که از خدا عوض بگیریم بلکه هدف مسیح بسادگی این است که به ما نشان دهد پدر آسمانی وقتی ببیند ما تلاشهای خود را فقط و فقط بر خشنود ساختن او متمرکز ساخته ایم این مسأله را از نظر دور نخواهد داشت و این امر بطرز خاصی باعث خشنودی وی خواهد شد.

#### دعاي مسيحي

نکتهٔ دوم این است که فرزندخواندگی در موعظه سر کوه اساس دعای مسیحی را تشکیل می دهد. «پس شما به اینطور دعا کنید: ای پدر ما که در آسمانی...» (۹:۶). همانطور که همیشه عیسی در دعا خدا را پدر (ابا) خطاب می کرد پیروانش هم باید چنین کنند. (ابا در زبان آرامی کلمه ای است که در مورد روابط خانوادگی استفاده می شود و حاکی از صمیمیت می باشد). عیسی می توانست به پدر خود بگوید: «ه میشه سخن مرا می شنوی» (یو حنا ۲۰۱۱) و می خواهد شاگردانش بدانند که چون فرزند خواندهٔ خدا هستند این موضوع در مورد آنها هم صادق است. پدر همیشه، نزد فرزندان خود می باشد و هرگز بقدری گرفتار نیست که نتواند به سخنان آنها گوش فرا دهد. این است اساس دعای مسیحی.

از موعظهٔ سر کوه به دو نتیجه میرسیم. اولی این است که نباید فکر کنیم دعا کاری است غیر شخصی و مکانیکی و روشی است برای زیر فشار قرار دادن شخص تا سخن ما را بشنود. «چون عبادت (دعا) کنید مانند امتها تکرار باطل مکنید زیرا ایشان گمان میبرند که به سبب زیاد گفتن مستجاب میشوند. پس مثل ایشان مباشید زیرا که پدر شما حاجات شما را میداند پیش از آنکه از او سؤال کنید» (متی ۲۶۶–۸). نتیجهٔ دوم این است که در دعا باید آزاد و شجاع باشیم. بی تردید می توانیم مانند کودکان باشیم که در بیان خواسته های خود از والدین، هیچ ترس و خجالتی ندارند چون می دانند روی محبت والدین خود کاملاً می توانند حساب کنند. «سؤال کنید که به شما داده خواهد شد؛... زیرا هرکه سؤال کند یابد... پس هرگاه شما که شریر هستید، دادن بخشش های نیکو را به اولاد خود می دانید چقدر زیاده پدر شما که در آسمان است چیزهای نیکو را به آنانی که از او سؤال می کنند خواهد بخشید!» (متی ۲۰۲۷).

البته بايد دانست اينطور نيست كه يدر أسماني هميشه همان چيزي را که فرزندان او در دعا می خواهند به آنها بدهد. گاهی ما چیزهای نادرستی مى طلبيم! خدا اين حق را دارد كه به ما بخشش هاى نيكو عطا كند يعنى چيزهايي كه احتياج داريم و اگر براثر حكمت نداشتن تقاضاهايي را مطرح میسازیم که با این هدف الهی سازگاری ندارند خدا مانند یک یدر خوب این حق را برای خود قائل است که بگوید: «نه این برای تو خوب نیست عوض أن، اين يكي را به تو ميدهم». والدين خوب هيچوقت حرف فرزندان خود را نادیده نمیگیرند در عین حال هرگز به نیاز آنها بی توجهی نمیکنند، خدا هم همینطور است. اما غالباً چیزی را به ما می بخشد که می بایست از او می طلبیدیم نه چیزی را که عملاً تقاضا کر ده ایم. یو لس از عیسی خواست تا از روی لطف و محبت خاری را که در جسم او بود از او دور سازد ولی خداوند در پاسخ به او از روی لطف و محبت خار را در جسم پولس باقی گذاشت و به پولس قدرت بخشید که با وجود این خار به زندگی خود ادامه دهد (دوم قرنتیان ۷:۱۲–۹). خداوند میداند که بهترین کدامست! اشتباه محض است اگر بگوییم حال که خداوند به دعای پولس آن طور که پولس میخواست جواب نداده پس دعای او بی جواب مانده است. در اینجا موضوعی که گاهی به اشتباه «مشکل دعای بی جواب» خوانده می شود تا حد زیادی روشن می گردد.

# زندگی بر طبق ایمان

نکتهٔ سوم عبارتست از اینکه در موعظهٔ سر کوه فرزندخواندگی اساس زندگی بر طبق ایمان می باشد. زندگی برطبق ایمان بدین معناست که در حالي كه ملكوت و عدالت الهي را مي طلبيم براي رفع احتياجات مادي خود به خدا توكل كنيم. فكر نميكنم لازم باشد حتماً به اين نكته اشاره کنیم که شخص می تواند چنین زندگی کند و لازم هم نباشد از شغل پرمنفعت خود چشم پوشی نماید یعنی شکی نیست که عدهای خوانده مي شوند چنين كاري انجام دهند ولي اگر هدايت مخصوص در اين باره نداشته باشيم اين كار ايمان محسوب نمي شود بلكه حماقت است. ايمان و حماقت با هم خيلي فرق دارند! درواقع همهٔ مسيحيان خوانده شدهاند که بر طبق ایمان زندگی کنند یعنی ارادهٔ الهی را اطاعت کنند و اطاعت آنها به هر بهایی هم که تمام شود در مورد نتایج آن به خدا توکل نمایند. با این حال همه دیر یا زود وسوسه میشوند که برای مقام و امنیت خود يعنى چيزهايي كه از ديد بشري مهم است تقدم قائل شوند و وفاداري به دعوت الهي را در درجهٔ بعدي قرار دهند. و بعد هم اگر در بـرابـر ايـن وسوسه مقاومت كنند بلافاصله وسوسه ميشوند كه در مورد تأثير احتمالی مقاومت خود نگران شوند زیرا مخصوصاً برای شاگردان که اولین مخاطبان این موعظه بودند و هم برای عدهٔ زیادی که تا به حال عیسی را پیروی کردهاند اتفاق افتاده است که مجبور شوند برای اطاعت از عیسی واقعاً تا حدی از امنیت و رفاه محروم شوند که در صورت عدم اطاعت از عیسی می توانستند داشته باشند. به کسانی که اینگونه در زندگی ایمانی، وسوسه میشوند عیسی حقیقت فرزند خواندگی را اعلام مى نمايد تا از پس تحمل اين شرايط بر آيند.

خداوندمان عیسی میفرماید: «از بهر جان خود اندیشه مکنید که چه خورید یا چه آشامید و نه برای بدن خود که چه بپوشید» (متی۲۵:۶). با این حال ممکن است کسی بگوید که این حرف واقعبینانه نیست. چطور مي توانم نگران نشوم وقتي هرروز با همين چيزهاروبرو مي شوم؟ پاسخ عيسي به اين سؤال اين است كه: ايمان تو بسيار كم است. آيا فراموش کردهای که خدا پدر توست؟ «مرغان هوا را نظر کنید... پدر آسمانی شما آنها را می پروراند. آیا شما به مراتب بهتر از آنها نیستید؟» (آیهٔ ۲۶). اگر خدا به فكر پرندگان است در حاليكه پدر آنها نمى باشد آيا حتماً لازم است بگوییم قطعاً به فکر ما هم یعنی کسانی که او پدر آنهاست خواهد بود؟ عیسی با اشاره به این نکته در آیات ۳۲\_۳۳ می فرماید: «پس اندیشه مکنید و مگویید چه بخوریم یا چه بنوشیم... پدر آسمانی شما میداند كه بدين همه چيز احتياج داريد. ليكن اول ملكوت خدا (يدر شما) و عدالت او را بطلبید که این همه برای شما مزید خواهد شد». دختر کی که یدرش اتومبیلشان را در مسیری خطرناک هدایت میکرد با نگرانی به مادرش گفت: «ممکن است تصادف کنیم.» اما مادر دخترک گفت: «به یدرت اعتماد داشته باش. او ر انندهٔ خوبی است». دختر جوان وقتی این را شنيد بلافاصله قوت قلب گرفت و آرامش خود را بازيافت. آيا شما هم اینطور به پدر آسمانی خود اعتماد دارید؟ اگر چنین اعتمادی نـداریـد علت آن چیست؟ چنین اعتماد و توکلی خیلی مهم است زیرا درواقع محرک اصلی زندگی بر طبق ایمان میباشد و بدون آن ایـن زنـدگی بـه حیاتی تبدیل میگردد که حداقل بخشی از آن در بی ایمانی سپری می گردد.

## آنچه فرزندخواندگی ما به ما نشان میدهد

در فصل قبل دیدیم که هر چند کلمهٔ *کفاره* فقط چهار مرتبه در عهدجدید ذکر شده است ولی عقیدهٔ مربوط به کفاره اساسی و مهم به شمار میرود زیرا هستهٔ و محور مرکزی نگرش عهدجدید در مورد کار نجات بخش مسیح است. نکتهٔ دیگری در اینجا وجود دارد که به نحوی مشابه اهمیت دارد. کلمهٔ فرزند خواندگی در عهدجدید که کلمهٔ یونانی آن به معنی «تعیین کردن به عنوان پسر» است فقط پنج مرتبه دیده می شود و از این پنج مرتبه سه بار به ارتباط فعلی مسیحیان با خدا در مسیح اشاره دارد (رومیان ۱۵:۸، غلاطیان ۵:۴، افسسیان ۵:۱). با این حال خود این عقیده هستهٔ مرکزی و کانون تعلیم کل عهدجدید در مورد زندگی مسیحی است. درواقع این دو مفهوم یعنی کفاره و فرزندخواندگی به هم مربوط هستند. اگر از من می خواستند پیام عهدجدید را در سه کلمه، بطور خلاصه بیان کنم، این سه کلمه را پیشنهاد می کردم: فرزندخواندگی بوسیلهٔ کفاره و فکر هم نمی کنم که بتوان پیام انجیل را بهتر و با معنی تر از این خلاصه کرد.

به علاوه فقط در اناجیل تعلیم داده نشده است که عطیهٔ الهی پسر خواندگی که به قول جان اُئن «سرچشمهٔ همهٔ امتیازات ماست» عقیدهٔ حاکم بر فکر و حیات ایمانداران باید باشد. در رسالات هم بکرات به این تعلیم برخورد می نماییم. ما برای ارائه دلیل خود عمدتاً از رسالات استفاده خواهیم کرد و در ادامهٔ بحث خود نشان خواهیم داد حقیقت فرزندخواندگی به ما بینشهای روحانی عمیقی می بخشد که عهد جدید تحت پنج عنوان زیر آنها را ذکر می کند:

۱- عـظمت مـحبت خـدا؛ ۲- جـلال اميد مسيحى؛ ۳- خدمت روحالقدس؛ ۴- معنى و انگيزههاى آنچه پيوريتنها «قدوسيت بر طبق انجيل» مىخواندند و ۵- مساله اطمينان ايمانداران از نجات خود.

محبت خدا

پس موضوع اول این است که *فرزندخواندگی عظمت محبت خدا را به ما نشان می دهد. عهدجدید بر*ای سنجیدن محبت خد*ا دو معیار به ما معرفی* میکند. اولی عبارتست از صلیب (مراجعه فرمایید به رومیان ۸:۵ و اول یوحنا۲:۴–۱۰) و دومی عطیهٔ فرزندخواندگی است. «ملاحظه کنید چه نوع محبت پدر به ما داده است تا فرزندان خدا خوانده شویم!» (اول یو حنا ۱:۳). در بین تمام عطایایی که به وجود آورندهٔ آنها فیض خداست، فرزند خواندگی بزرگ ترین است. عطیهٔ بخشیده شدن گذشتهٔ ما بزرگ است. بی اندازه خوشحال و حیرت زده می شویم وقتی می فهمیم: در حالی که ننگ و استهزای گستاخانه را تحمل می نمود در جایگاه من چون محکوم ایستاد، آمرزش گناهانم به وسیلهٔ خونش مهر شد. فدیه داده شدهام. شفا یافته ام، اصلاح و آمرزیده شده ام، چه کسی چون من می تواند او را حمد گوید؟ این هم عطیهٔ بزرگی است که در امنیت باشیم و چه در زمان حاضر و چه در آینده در حضور خدا پذیرفته شویم. وقتی شعر پر احساس چارلز وسلی که با توجه به باب هشتم رومیان سروده شده است در مورد ما

مصداق می یابد از فرط شادی در پوست خود نمی گنجیم. کسانی که این باب را خواندهاند یقیناً با این احساس آشنا هستند.

> اکنون دیگر ترسی از محکومیت ندارم، عیسی و هر چه در اوست از آن من است. در او زندهام، در اوکه رهبر زنده من است، و به عدالت الهی اینک ملبسم، با دلیری به تخت ابدی نزدیک می شوم،

و از طریق مسیح تاجی را که از آن من است می طلبم.

وقتی متوجه می شویم خدا مارا از بدبختی و فلاکت نجات بخشیده و فرزند خود و عضو خانوادهٔ خودش ساخته است یعنی مارا که هر چند در گذشته متخلف، مجرم، ناسپاس، متمرد و منحرف بوده ایم بطرزی حیرت انگیز عفو فرموده است، احساس می کنیم که «محبت خدا حد و اندازه ای ندارد» و می بینیم وصف آن در کلمات نمی گنجد. به این تر تیب سؤال چارلز وسلی را ما هم تکرار می نماییم: چگونه می بایدم آن احسانی راکه

پدر به من کردی بازگفتن؟ من فرزند غضب و جهنم، اینک فرزند خداست نامم.

احتمالاً لازم نیست که بیش از وسلی احساس شادی کنیم تا بفهمیم چگونه به این سؤال باید جواب قانع کننده داد.

در دنیای قدیم به فرزندی قبول کردن کاری بود که معمولاً فقط ثرو تمندانی که فرزندی نداشتند انجام می دادند. همان طور که قبلاً هم گفتیم مثل امروز معمولاً اطفال نبودند که به فرزندی قبول می شدند بلکه این کار در مورد افراد بالغ جوانی انجام می شد که نشان داده بودند می توانند نام خانوادگی را به طرز شایسته ای حفظ کنند و برای این منظور مناسب هستند. ولی جالب است بدانیم که خدا ما را فقط از روی محبت مناسب هستند. ولی جالب است و علت این کار این نبوده که خصائل و سابقه ما نشان می دهند که لیاقت بر خود گرفتن نام او را داریم چون عکس این امر در مورد ما صادق است. ما برای داشتن مکانی در خانوادهٔ خدا فرد نامناسبی هستیم. این حقیقت که خدا ما را همان طور محبت می کند و نامناسبی می دهند که مسیح را محبت فرمود و جلال داد به نظر خنده دار و نامعقول می رسد ولی همین حقیقت، نه چیزی کمتر از آن و نه بیشتر معنی فرزند خواندگی ماست.

فرزند خواندگی فی نفسه کاری است بر اساس محبتی بلاعوض نسبت به شخصی که به فرزندی پذیرفته شده است. وقتی از طریق قبول شخصی به فرزندی خود، پدر او شوید این کار را به این دلیل میکنید که اینطور تصمیم گرفته اید نه به این دلیل که مجبور شده اید. به همین طریق خدا ما را به فرزندی قبول می فرماید چون اینطور تصمیم گرفته است. او وظیفه نداشت این کار را بکند. لازم نبود در مورد گناهان ما کاری غیر از این انجام دهد که ما را که لایق مجازات بودیم مجازات نکند. ولی او چنین ما را محبت کرد که ما را نجات داد و گناهانمان را آمرزید و ما را به عنوان پسران و دختران خود به فرزندی قبول کرد و به عنوان پـدرمان خودش را به ما بخشید.

به علاوه کار فیض الهی پس از انجام گرفتن اقدامات اولیهٔ مربوط به فرزندخواندگی به پایان نمی رسد. همانگونه که محبت پدر و مادر شخصی که به فرزندی قبول می شود با به پایان رسیدن مراحل قانونی طی فرزندی پذیرفته شدن وی به پایان نمی رسد. وقتی مراحل قانونی طی شد و کودکی رسماً عضو یک خانواده گردید باید گفت که فقط قدم اول برداشته شده است. کار اصلی هنوز باقیست: باید بین خود و فرزند نواندهٔ خود رابطهای ایجاد کنید که واقعاً رابطهٔ والد و فرزند باشد. بیش از هر چیز دیگر شما خواهان این رابطه هستید. به این ترتیب سعی میکنید با محبت کردن به کودک دل او را به دست آورید. تلاش میکنید بانشان دادن علاقهٔ خود نسبت به او، او را به خود علاقهمند سازید. خدا شکال مختلف محبت خود را هر بار بیشتر از دفعهٔ قبل به ما نشان اشکال مختلف محبت خود را هر بار بیشتر از دفعهٔ قبل به ما نشان می دهد و از این طریق محبت ما را نسبت به خود پیوسته افزایش می دهد. چشم اندازی که در برابر فرزند خواندگان خدا وجود دارد می دهد. چشم اندازی که در برابر فرزند خواندگان خدا وجود دارد

زمانی با خانواده ای آشنا بودم که فرزند ارشد آن زمانی به فرزندی قبول شده بود که والدین فعلی او فکر می کردند نمی توانند بچه دار شوند. وقتی خودشان صاحب فرزند شدند همهٔ توجه خود را معطوف فرزندان جدید نمودند و فرزندخواندهٔ این خانواده علناً مورد بی توجهی قرار گرفت. دیدن او انسان را ناراحت می کرد و از نگاه او می شد فهمید که دارای چه وضع دردناکی است. البته این امر حاصل ضعف والدین وی بود که نتایج مصیبت باری در پی داشت. ولی در خانوادهٔ خدا وضع اینطور نیست. همانند پسر گمشدهٔ مَثَلی که عیسی بیان فرمود ممکن کردهام و دیگر شایستهٔ آن نیستم که پسر تو خوانده شوم، مرا چون یکی از مزدوران خود بگیر» (لوقا ۱۸:۱۵–۱۹). ولی خدا ما را به عنوان پسران خود می پذیرد و نسبت به ما همان مهر و محبت پایداری را دارد که نسبت به پسر یگانهٔ عزیز خود دارد. هر یک از ما را خدا به همان اندازه بطور کامل محبت می فرماید که مسیح را محبت می نماید. این حقیقت مثل یک افسانه می ماند یعنی مانند افسانه هایی که در آنها می خوانیم پادشاه بچه های ولگرد و بی خانمان را به فرزندی قبول می کند تا از آنها شاهزاده بسازد. اما خدا را شکر که فرزند خواندگی ما یک افسانه نیست. بلکه واقعیت مستحکم و پایداری است که بر شالودهٔ فیض رایگان و کلمه کمتر از آن نیست. تعجبی ندارد که یو حنا فریاد بر می آورد «ملاحظه کنید چه نوع محبت...!» وقتی شما هم معنی فرزند خواندگی را درک نمایید از قلب شما هم چنین فریادی بر خواهد خاست. ولی موضوع به

اميد

دوم، فرزند خواندگی جلال امید مسیحی را به ما نشان می دهد.

مسیحیتی که عهدجدید از آن سخن می گوید عبارتست از مذهب امید یعنی ایمانی که به آینده نگاه می کند. برای مسیحی بهترین همیشه مربوط به آینده است. ولی چگونه می توانیم از آنچه در پایان راه در انتظار ماست اطلاع کسب کنیم؟ در اینجا هم باز آموزهٔ فرزندخواندگی به کمک ما می آید. در درجهٔ اول این آموزه به ما تعلیم می دهد که فکر نکنیم امید ما یک امکان و یا یک احتمال است بلکه امید خود را مربوط به *ارشی* موعود بدانیم که به دست آوردن آن قطعی و تضمین شده است. در دنیای قرن اول علت به فرزندی قبول کردن یک نفر بطور خاص این بود که شخص وارثی داشته باشد تا بتواند دارایی خود را برای او به ارث بگذارد. به همین ترتیب هم به فرزندی خدا پذیرفته شدن، باعث شده است تا وارث خدا شویم و فرزندخواندگی ما تضمین میکند که خدا میراثی راکه برایمان نگاه داشته به ما عظا خواهد کرد و در این مورد برای ما حق قائل است. «فرزندان خدا هستیم و هرگاه فرزندانیم وارثان هم هستیم یعنی ورثهٔ خدا و هم ارث با مسیح» (رومیان ۱۶۰۸–۱۷). «دیگر غلام نیستیم بلکه پسر، و چون پسر هستی، وارث خدا نیز» (غلاطیان (۷:۴). ثروت پدر ما بی قیاس است و قرار است همهٔ آن را به ارث ببریم.

حقیقت بعدی که آموزهٔ فرزندخواندگی به ما میگوید این است که ماحصل و ماهیت میراث موعود، سهیم شدن در جلال مسیح است. ما باید از هر نظر مانند برادر ارشد خود شویم. گناه و فناپذیری که باعث تباه شدن عمل نیکوی خدا در قلمرو اخلاقی و روحانی شدهاند دیگر مسائلی مربوط به گذشته میشوند. «هم ارث با مسیح (هستیم)... تا در جلال وی نیز شریک شویم» (رومیان ۱۷:۸). «الان فرزندان خدا هستیم و هنوز ظاهر نشده است آنچه خواهیم بود لکن میدانیم که چون او ظاهر شود، مانند او خواهیم بود» (اول یوحنا۳).

این شباهت همانگونه که شامل ذهن و شخصیت ما می شود شامل بدن ما هم خواهد شد. درواقع رومیان ۲۳۶۸ می فرماید که فرزند خواندگی، همانا عطا شدن این شباهت به بُعد جسمانی ما است و منظور پولس از بکار بردن این کلمه اشاره به انتقال میراثی است که برای دریافت آن به فرزندی خدا قبول شدهایم. «ما نیز که نوبر روح را یافته ایم، در خود آه می کشیم در انتظار پسر خواندگی یعنی خلاصی جسم خود» (رومیان ۲۳۸). این برکت روز رستاخیز، تمام حقایقی را که در فرزندخواندگی ما مخفی است آشکار خواهد ساخت زیرا ما را با آن زندگی آسمانی روبرو نواهد نمود که در حال حاضر برادر بزرگتر ما، مسیح،از آن برخوردار است.

پولس در مورد شکوه این واقعه سخن میگوید و به ما اطمینان

می بخشد که تمام خلقت با فریادی خاموش ولی واقعی منتظر و مشتاق «ظهور پسران خدا می باشد. زیرا... خود خلقت نیز از قید فساد خلاصی خواهد یافت تا در آزادی جلال فرزندان خدا شریک شود» (رومیان ۸۰۹۰–۲۱). این قسمت هر معنی دیگری هم که داشته باشد بروشنی بر شکوه و عظمت آنچه در برنامهٔ عالی خدا در انتظار ماست تأکید می کند. در ضمن خوب است به یاد داشته باشیم که هدف از نوشتن این بخش از رساله این نبوده است که حس کنجکاوی دانشمندان علوم طبیعی را ارضا کند.

وقتی فکر میکنیم عیسی در جلال خود قرار دارد و جلال مییابد و در شادی و سرور کاملی است که به خاطر آن متحمل صلیب شد (یعنی به حقیقتی میاندیشیم که مسیحیان باید اغلب به آن فکر کنند) همیشه باید به خود یادآوری کنیم که در هر چه او دارد ما هم روزی سهیم خواهیم شد زیرا میراث ما کمتر از او نیست. ما جزو «فرزندان بسیار» هستیم که خدا آنها را وارد جلال می گرداند (عبر انیان ۱۰:۲) و وعده خدا به ما و کار او در ما از بین نخواهد رفت.

نکتهٔ آخر این است که آموزهٔ فرزندخواندگی به ما می گوید که وقتی به آسمان برویم با یک جمع خانوادگی روبرو خواهیم شد زیرا خیل عظیم نجات یافتگان همدیگر را ملاقات خواهند کرد و در این مشارکت رو به رو پدر خود یعنی خدا و برادر خود یعنی عیسی را خواهند دید.این عمیق ترین و روشن ترین نظری است که کتاب مقدس دربارهٔ بهشت ارائه می دهد. در بسیاری از قسمتهای کلام خدا به حقیقت فوق اشاره شده می دهد. در بسیاری از قسمتهای کلام خدا به حقیقت فوق اشاره شده است: «ای پدر می خواهم آنانی که به من دادهای با من باشند در جایی که من می باشم تا جلال مرا که به من دادهای بینند» (یو حنا ۲۴:۱۷). «خوشابه حال پاکدلان، زیرا ایشان خدا را خواهند دید» (متی ۵:۸). «او را چنانکه هست خواهیم دید» (اول یو حنا ۲۲). «چهرهٔ او را خواهند دیـد» (مکـاشفه ۲:۲۲). «آن وقت رو به رو (می بینم)» (اول قرنتیان ۱۲:۱۳). «و همچنین همیشه با خداوند خواهیم بود» (اول تسالونیکیان ۱۷:۴).

روز ملاقات با خانوادهٔ الهی در آسمان مثل روزی خواهد بود که کودکی که بیمار شده بود دیگر می تواند بیمارستان را ترک کند و می بیند که پدر و سایر اعضای خانواده در بیرون منتظر استقبال از او هستند و بدون شک این فرصتی برای یک دیدار خانوادگی است. در مورد آقای مقاوم که از شخصیتهای داستان جان بنیان است در قسمتی از داستان میخوانیم که در نیمهٔ راه در رود اردن می ایستد و می گوید: «می بینم که دیگر به پایان سفر خود رسیدهام، روزهای مصیبت بار من به آخر رسیده رفتاری روبرو خواهم شد سراپای وجودم به هیجان می آید... من قبلاً با شنیدن سخنان این و آن و از روی ایمان زندگی می کردم ولی اکنون به جایی می روم که خودم حقایق را می بینم و با او خواهم بود که از بودن با او لذت می برم.»

چیزی که بهشت را بهشت می سازد حضور عیسی و پدری آسمانی است که با ما صلح کرده است و ما را به خاطر عیسی همان قدر دوست دارد که خود عیسی را محبت می فرماید. دیدن، دانستن و محبت کردن و مورد محبت پدر و پسر قرار گرفتن و در کنار سایر اعضای خانوادهٔ بزرگ الهی بودن پایه و اساس کل امید مسیحی است. ریچارد باکستر در دهم آوریل ۱۶۶۰ به شکلی تمثیلی خود را همسر خدا دانست و در قالب شعری تحت عنوان «با عزمی راسخ» با خدا عهد و پیمان بست. او چنین سروده است:

> آگاهی من از آن زندگی اندک است، چشمان ایمان تار می بیند، لیکن همین کافیست که مسیح همه چیز را می داند، و من با او خواهم بود.

اگر شما ایماندار هستید و به این ترتیب فرزند خواندهٔ خدا می باشید این چشم انداز شما را کاملاً راضی خواهد کرد ولی اگر باعث رضایت شما نمی شود پس نه ایماندار هستید و نه فرزند خدا.

## روحالقدس

نکتهٔ سوم این است که *فرزند خواندگی کلید درک خدمت روح القدس است.* امروزه مسیحیان در مورد خدمت روح القدس با مسائل پیچیده و دشوار زیادی روبرو هستند. مشکل ما یافتن اصطلاحات صحیح در مورد کار روح القدس نیست بلکه می خواهیم بدانیم که آن تجربیات روحانی از کار خدا که اصطلاحات فوق به آنها اشاره دارند چه هستند؟

همه ما میدانیم که روح القدس از طریق کلام خدا فکر خدا را به ما تعلیم می دهد و خدای پسر را جلال می بخشد. همچنین می دانیم که او عامل تولد تازه است و به ما درک و فهم عطا می کند تا خدا را بشناسیم و قلبی نو به ما عطا می فرماید تا از خدا اطاعت کنیم و نیز می دانیم که او در مسیحیان ساکن می شود، آنها را تقدیس می فرماید و برای زندگی روزانه به آنها قوت می بخشد. در عین حال می دانیم که اطمینان، شادی، آر امش و قدرت، عطایای مخصوص روح القدس هستند. با این حال عده زیادی گیج شده اند و شکایت می کنند که همهٔ این حرفها برای آنها در حد فرمول است و در زندگی خود تحقق هیچیک از آنها را نمی بینند.

طبیعی است که این مسیحیان احساس میکنند از یک چیز حیاتی محروم هستند و وقتی مشاهده می نمایند تصویری که عهدجدید از زندگی مبتنی بر پری روح ترسیم میکند با زندگی آنها تفاوت فاحشی دارد با نگرانی سؤال میکنند که چطور می توان این شکاف را پر کرد. بعد هم شاید در حالتی که مأیوس و ناامیدند به تلاش برای دست یافتن به تجربهای روانی بپردازند که بی نظیر باشد و آنها را تغییر دهد و به این طریق چیزی که فکر میکنند در زندگی شخصی آنها «مانع از روحانی بودن» می گردد یک بار برای همیشه در هم بشکند. ممکن است فکر کنند این تجربه عبارتست از «تجربهٔ کزویک<sup>(۴)</sup>» یا «تسلیم کامل» یا «تعمید روحالقدس» یا «تقدیس کامل» یا «مهر شدن بوسیله روحالقدس» یا عطای تکلم به زبانها و یا(در صورتی که به جای دیدگاه پروتستانها از دیدگاه کاتولیکها به موضوع نگاه کنیم) تجربهٔ فوق براثر «توبه مجدد» یا دعای سکوت و یا اتحاد است. با این حال اگر تجربهای کسب کنند که به گمان ایشان همان باشد که در پی اش بودند طولی نمی کشد که می فهمند «مانع روحانی بودن» با وجود این تجربه هنوز هم سر جای خودش باقیست و به این ترتیب بی صبرانه بسوی چیز تازهای می روند.

امروزه خیلیها درگیر این مسائل هستند. میخواهیم بدانیم از کجا باید کمک دریافت کنیم؟ نـوری کـه حـقیقت فـرزندخوانـدگی بـر روی خدمت روحالقدس می تاباند پاسخ این سؤال را میدهد.

علت این مشکلات همانطور که توضیح دادهایم عبارتست از نوعی گرایش غلط و سحرآمیز به ماور الطبیعه که باعث میشود مردم مشتاق قدرتی غیرشخصی مثل یک قدرت الکتریکی باشند که آنها را لمس نماید و زندگی ایشان را دگرگون سازد و باعث شود احساس کنند که کاملاً از بارها و قید و بندهای زندگی کردن با خودشان و سایر مردم آزاد شدهاند. اینها معتقدند که یک تجربهٔ روحانی اصیل باید حتماً از چنین ماهیتی برخوردار باشد.فکر میکنند کار روحالقدس این است که حالاتی برای آنها بوجود آورد که در مصرف کنندگان مواد مخدر (LSI) به وجود می آید. میدهند و مصرف کنندگان مواد مخدر زیات خود را با تجربهٔ مذهبی یکی میکنند! آیا مردم عصر ما نمیخواهند یاد بگیرند که مسایل را از هم تمییز دهند؟) با وجود این،درواقع این تلاش برای رسیدن به یک طغیان درونی به جای مشارکت درونی با خدا نشان میدهد که چقدر خدمت روحالقدس بطرز اشتباهی درک شده است.

حقیقت بسیار مهمی که در اینجا باید درک کرد این است که روحالقدس به عنوان «روح *فرزندخواندگی*» به مسیحیان داده می شود و در تمام خدمات خود به مسیحیان بعنوان روح فرزندخواندگی عمل می فرماید. به این ترتیب، وظیفه و هدف او در سراسر زندگی مسیحیان این است که باعث شود آنها روز به روز با وضوح بیشتری بفهمند که معنی داشتن رابطه فرزندخواندگی با خدااز طریق مسیح چیست و آنها را هدایت فرماید تا در این رابطه روز به روز پاسخی عمیق تر به خدا دهند. منظور پولس همین حقیقت است وقتی می فرماید: «خدا روح پسر خود را در دلهای شما فرستاد که ندا می کند (یا ابا) یعنی (ای پدر)» (غلاطیان .(۶:۴

همانطور که فرزندخواندگی کلید درک و محور یکپار چهسازی دیدگاه عهدجدید در مورد زندگی مسیحی است به همین ترتیب هم درک این امر که روحالقدس به عنوان روح فرزندخواندگی در ما ساکن می شود کلید درک و اندیشه محوری تمام حقایقی است که عهدجدید در مورد خدمت او به مسیحیان بیان میکند که به کمک آن می توان حقایق فوق را با هم تلفیق کرد.

از نظر دیدگاهی که بر بنیان این نکته محوری قرار دارد می توان گفت که کار روح القدس دارای سه جنبه است. در درجه اول روح القدس مارا از این آگاه می سازد که از طریق عیسی مسیح و در نتیجهٔ فیض رایگان الهی فرزندان خدا هستیم. یعنی گاهی این موضوع برای ما کاملاً روشن است ولی بیشتر اوقات تا حدی به آن آگاهیم. حتی زمانی هم که بخش متمرد وجودمان وسوسه می کند تا این آگاهی را انکار نماییم باز این آگاهی وجود دارد. این است کار روح القدس در خصوص بخشیدن ایمان، اطمینان و شادی. جنبهٔ دوم از خدمت روح القدس این است که باعث می شود خدا را پدر خود بدانیم و شجاعتی در حضور او داشته باشیم که توام با احترام است و اعتماد ما به او حد و حصری نداشته باشد. اینها خصوصیاتی است که بطور طبیعی در زندگی کودکانی دیده می شود که براثر محبت پدر قابل ستایش خود احساس امنیت می کنند. این همان کار روح القدس است که موجب می شود فریاد بزنیم «ابا، ای پدر». جنبهٔ سوم این است که روح القدس مارا ترغیب می کند تا به شایستگی مقام خود به عنوان فرزندان خانوادهٔ شاهانهٔ خدا عمل کنیم به این معنی که شباهت خانوادگی را نشان بدهیم (مثلاً مانند مسیح عمل کنیم) و آسایش و آرامش خانوادهٔ خود را بیشتر بسازیم (مثلاً به برادران خود محبت نماییم) و احترام خانواده را حفظ نماییم (مثلاً به برادران خود محبت این است کار روح القدس در خصوص تقدیس ایمانداران. وقتی این شود و خودش را در دنبال کردن آنچه خدا دوست دارد و اجتناب از آنچه شود و خودش را در دنبال کردن آنچه خدا دوست دارد و اجتناب از آنچه مورد نفرت اوست نشان دهد آنوقت «از جلال تا جلال به همان صورت متبدل می شویم، چنانکه از خداوند که روح است» (دوم قرنتیان ۲۰۸۲).

به این ترتیب می توان گفت اینطور نیست که فقط زمانی که احساسات و حالتهای خاصی برای ما به وجود آمد خدمت روح القدس در زندگی ما عینیت پیدا می کند بلکه این امر زمانی تحقق می یابد که ما خود خدا را بجوییم؛ او را پدر خود بدانیم، برای مشارکت او با ما ارزش قائل شویم و ببینیم که در ما توجهی فز اینده نسبت به شناختن و خشنود ساختن او به وجود آمده است. این است آن حقیقتی که به آن محتاجیم و می تواند ما را از باتلاق دیدگاههای غیر روحانی در مورد روح القدس که عدهٔ زیادی امروزه در آن دست و پا می زنند خارج سازد.

تقدس

نکتهٔ چهارم که در ادامهٔ آنچه گفتیم قرار دارد عبارتست از اینکه

يسران خدا

فرزندخواندگی معنی و انگیزههای داشتن «زندگی مقدس بسر طبق انجیل <sup>(۵)</sup>» را نشان می دهد.

«زندگی مقدس بر طبق انجیل» بدون شک برای عدهای عبارتی است ناآشنا. پیوریتنها زندگی مسیحی صحیح را در این عبارت خلاصه کرده بودند و مقصود از آن زندگی براساس محبت و روحیهٔ شکرگزاری بود که مغایر با «تقدس کاذب براساس شریعت» یعنی تقدیسی بود که صرفاً رفتارها، برخوردها و اعمال متظاهرانهای را در برمیگرفت که براساس انگیزههای خودبینانه قرار داشتند. در اینجا میخواهیم دو نکتهٔ کوتاه را در مورد «زندگی مقدس بر طبق انجیل» ذکر نماییم.

نکتهٔ اول این است که از آنچه گفته ایم ماهیت این تقدس روشن می شود. بطور ساده معنی زندگی مقدس برطبق انجیل این است که همواره طوری زندگی کنیم که شایستهٔ رابطه ای باشد که به عنوان فرزندان خدا با او داریم و انجیل ما را وارد آن می سازد. به بیانی باید مطابق انتظاری که از ما وجود دارد زندگی ما منعکس کنندهٔ رابطهٔ ما با پدر آسمانی و نجات دهنده مان باشد و جایگاه ما را به عنوان فرزندان خدا نشان دهد. به علاوه این زندگی مقدس نشان می دهد که شخص واقعاً فرزندخوانده خداست. همچنین معنی آن این است که در خانوادهٔ سلطنتی الهی پسر یا دختر نیکویی باشیم و مانند پسر گمراه و گمشده مَثَل عیسی ناخاله مایهٔ ننگ خانوادهٔ الهی نباشیم.

نکتهٔ دوم این است که رابطه ما با خدا براساس فرزند خواندگی که بوضوح نمایانگر فیض خدا است، خود، برای این زندگی مقدس که فرزندخواندگی ما را ثابت میکند، انگیزه ایجاد مینماید. مسیحیان میدانند که خدا «ما را از قبل تعیین نمود تا او را پسر خوانده شویم بوساطت عیسی مسیح» (افسسیان ۲:۱ به بعد) و این شامل ارادهٔ ابدی او در اینمورد است که «در حضور او در محبت مقدس و بی عیب باشیم». مسیحیان میدانند که به سوی روزی پیش می روند که بطور کامل و نهایی به چگونگی این سرنوشت پی خواهند برد. «میدانیم که چون او ظاهر شود مانند او خواهیم بود زیرا او را چنانکه هست خواهیم دیـد» (اول یوحنا۲:۳).

نتیجهٔ این آگاهی چیست؟ این است که «هر کس که این امید را بروی دارد، خود را پاک می سازد چنانکه او پاک است» (آیهٔ سوم). فرزندان خدا می دانند که ار ادهٔ پدر آسمانی برای آنها این است که مقدس باشند و تقدس عامل و شرط شادی آنها و در عین حال به وجود آورندهٔ هر آن چیزیست که چه در این زندگی و چه در حیات پس از مرگ وجود دارد. از آنجا که آنها پدر خود را دوست دارند فعالانه تلاش می نمایند به هدف عالی او تحقق بخشند. پدر آسمانی از طریق فشارهای خارجی و مشکلات به جریان تقدیس آنها کمک می کند. به این ترتیب فرد مسیحی که غرق در مشکلات است می تواند از این حقیقت تسلی یابد که در نقشه الهی که از روی محبت طرح شده تمام این مشکلات هدف مثبتی را دنبال می کنند که عبارتست از یافتن تقدس بیشتر.

در این دنیا فرزندان خانوادهٔ سلطنتی مجبورند بیش از فرزندان سایر خانواده ها تن به تعلیم و انضباط بدهند یعنی همان چیزهایی که کودکان دیگر از آن فراری هستند ولی این لازم است زیرا برای مقام عالی خود در آینده آماده می شوند. این موضوع در مورد فرزندان شاه شاهان هم صادق است. کلید درک همهٔ رفتارهای خدا با آنها این است که به یاد داشته باشند وی در تمام مدت آنها را بخاطر آنچه در انتظار شان است تعلیم می دهد و شخصیت آنها را طوری می تر اشد که همشکل مسیح شوند. گاهی جریان تر اشیدن دردناک و انضباط خسته کننده است. اما در چنین مواقعی کتاب مقدس به ما یادآوری می کند «هر که را خداوند دوست می دارد توبیخ می فرماید و مر فرزند مقبول خود را به تازیانه می زند اگر متحمل تأدیب شوید، خدا با شما مثل با پسران رفتار می نماید... لکن هر تأدیب در حال، نه از خوشیها بلکه از دردها مینماید، اما در آخر میوهٔ عدالت سلامتی را برای آنانی که از آن ریاضت یافتهاند بار می آورد» (عبرانیان ۶:۱۲–۷ و ۱۱).

فقط کسی می تواند رومیان ۲۸،۸ را بفهمد که حقیقت فوق را درک نموده باشد. «به جهت آنانی که خدا را دوست می دارند همهٔ چیزها برای خیریت (ایشان) با هم در کار می باشند» (رومیان ۲۸،۸). به همین ترتیب فقط چنین شخصی است که می تواند وقتی شیطان در زمان مشکلات حمله می کند اطمینان خود را به اینکه فرزند خداست حفظ نماید. اما کسی که حقیقت فرزندخواندگی را بخوبی درک کرده است در زمان مشکلات، هم اطمینان خود را به اینکه فرزند خداست از دست نمی دهد و هم اینکه برکت دریافت می کند. با وجود این باید دانست که انگیزه اصلی فرد مسیحی برای داشتن زندگی مقدس فقط این نیست که از مجازات و تنبیه در امان بماند (چه امید بیهودهای!) بلکه این انگیزه، آسمانی محبت و شکرگزار بودن خود را نسبت به خدایی نشان دهد که او آسمانی محبت و شکرگزار بودن خود را نسبت به خدایی نشان دهد که او

حقیقت فوق این مسأله را هم روشن می سازد که جای شریعت خدا در زندگی مسیحیان کجاست. برای عدهٔ زیادی مشکل است قبول کنند که شریعت از مسیحیان هم انتظاراتی داشته باشد. می گویند ما از قید شریعت آزاد هستیم. نجات ما به حفظ شریعت بستگی ندارد و از طریق خون و عدالت عیسای مسیح عادل شمرده شدهایم. بنابرایس حفظ شریعت در حال حاضر چه اهمیتی دارد و اصلاً چه تفاوتی ایجاد میکند؟ و از آنجایی که عادل شمردگی به معنی بخشوده شدن تمام گناهان مربوط به گذشته، حال و آینده است و باعث می شود که تا ابد در حضور الهی پذیرفته شویم چرا باید ناراحت گناه کردن خود باشیم؟ چرا باید فکر کنیم که خدا به این موضوع اهمیت می دهد؟ وقتی که یک مسیحی مینشیند و گناهانی راکه در طی روز مرتکب شده است با ماتم و ناله اعتراف میکند و از خدا آمرزش می طلبد آیا نمی توان گفت درک ناقصی از عادل شمردگی دارد؟ آیا امتناع از توجه به تعلیمات شریعت و اهمیت ندادن به اینکه در طی روز در مواردی کو تاهی کرده ایم تا حدی نشانهٔ شجاعتی نیست که ایمانی که ما را عادل می سازد به وجود می آورد؟

لازم بود پیوریتن ها با این عقاید معارض (ایمانگرایی <sup>(۹)</sup>) روبرو شوند و آنها گاهی در واکنش به این عقاید موضوع را بیش از حد بزرگ میکردند. اگر اینطور فرض کنیم که عادل شمردگی در نجات ما حرف اول و آخر است آنوقت جواب دادن به این استدلالات را همیشه بیش از آنچه هست مشکل خواهیم ساخت. حقیقت این است که به این عقاید نباید با توجه به عادل شمردگی جواب داد بلکه با توجه به فرزندخواندگی. وقتی تمایز این دو عامل را در نجات فهمیدیم پاسخ صحیح، روشن خواهد شد.

این پاسخ چیست؟ پاسخ این است که هر چند شکی نیست عادل شمردگی باعث می شود دیگر هرگز مجبور نباشیم برای برخورداری از حیات شریعت را حفظ کنیم ولی این حقیقت را هم باید درنظر داشت که فرزندخواندگی ما را برای همیشه متعهد به حفظ شریعت میکند زیرا به این طریق پدر جدید خود را خشنود می سازیم. حفظ شریعت شباهت خانوادگی فرزندان خداست. عیسی تمام کارهایی را که برای عادل بودن لازم است، انجام داد و خدا هم ما را به همین کار فرا می خواند. فرزندخواندگی حفظ شریعت را بر پایه جدیدی بنا میکند، به این معنی فرزندخواندگی حفظ شریعت را بر پایه جدیدی بنا میکند، به این معنی ما اعتبار دارد زیرا خواست پدر ما را بیان میکند. اگر گناه کنیم، گناه خود را اعتراف میکنیم و از پدرمان تقاضای بخشایش می نماییم. این همان چیزی است که عیسی به ما تعلیم داد. «ای پدر ما که در آسمانی... گناهان ما را ببخش» (لوقا ۲:۱۱ و ۴). گناهان فرزندان خدا، نه عادل شمردگی آنها را باطل میسازد و نه اینکه فرزندخواندگی آنها را بیاعتبار میکند بلکه در مشارکت فرزندان خدا با پدر آسمانی خود اختلال ایجاد مینماید. پدر ما به ما میگوید: «مقدس باشیدزیرا که من قدوسم» و هیچ دلیلی ندارد که چون از طریق ایمان عادل شمرده شده ایم پس نباید این حقیقت را در نظر بگیریم که خدا، پادشاه آسمانی، می خواهد فرزندان او طوری زندگی کنند که شایسته مقام آنها به عنوان فرزندان او باشد.

اطمينان از نجات (\*)

نکتهٔ پنجم این است که *فرزندخواندگی باعث می شود تا مسأله اطمینان از* ن*جات برای ما روشن شود.* 

بدون شک این مسأله خیلی پیچیده است! از زمان اصلاحات کلیسا تا به حال پیوسته دربارهٔ آن بحث شده است. مصلحان کلیسا، بخصوص لوتر «ایمان تاریخی <sup>(۸)</sup>» را از ایمان نجات بخش حقیقی جدا میدانستند. ایمان تاریخی که به گفتهٔ تیندال <sup>(۹)</sup> عبارتست از «ایمان داشتن به وقایع» به این معنی است که به حقایق تاریخی مربوط به مسیحیت ایمان داشته باشیم ولی این امر عکس العمل یا تعهدی در ما ایجاد نکند. آنها می گفتند که ایمان نجات بخش اساساً عبارتست از اطمینان داشتن از نجات و این اطمینان را *فیدوسیا* <sup>(۱۰)</sup> می خواندند که به معنی «اعتماد کردن» است. یعنی اولاً اعتماد داشتن به حقیقی بودن وعدهٔ خدا در مورد آمرزش گناهان و بخشیدن حیات به گناهکارانی که به مسیح ایمان می آورند و ثانیاً اطمینان از اینکه این حقیقت در مورد ما که ایماندار هستیم صدق می کند. لوتر داشته باشیم و بقدری این اعتماد قوی باشد که حاضر باشیم جان خود را در راه آن فدا سازیم... چنین اعتمادی ما را در حضور خدا و در تمام کائنات مسرور، شجاع و خوشحال می سازد». لوتر به عقاید کاتولیکها حمله کرده می گوید: «پیروان پاپ با تعلیم مخرب خود در مورد اینکه هیچ انسانی بطور قطع نمی داند که تحت توجه خدا هست یا نه باعث شدهاند آموزهٔ ایمان کاملاً تباه شود و انسانها دچار عذاب وجدان باشند و همین تعلیم مسیح را از کلیسا بیرون کرده و موجب انکار تمام برکات روح القدس گردیده است.»

در عین حال مصلحین کلیسا فهمیدند که *فیدوسیا* که اطمینان مبتنی بر ایمان بود می توانست در شخصی وجود داشته باشد که در زمان وسوسه مطمئن بود این اطمینان در او وجود ندارد و در نتیجه امیدی به خدا نداشت. (اگر این موضوع به نظر شما تضاد آمیز است خدا را شکر کنید که خودتان دچار این تضاد نشدهاید در حالیکه لوتر و بسیاری دیگر در زمان او دچار آن بودند).

کاتولیکها در این مورد کاری نمی توانستند انجام دهند و در پاسخ به مصلحان کلیسا بر نظر متداول قرون وسطایی مجدداً تأکید می کردند که طبق آن هر چند باایمان می توانیم امیدوار باشیم که به بهشت برویم ولی ایمان باعث نمی شود که در این مورد مطمئن باشیم و اگر کسی بگوید در این مورد اطمینان دارد گستاخی کرده است.

پیوریتن های سدهٔ بعدی تعلیم دادند که موضوع اصلی در ایمان، اطمینان از نجات نیست چه این اطمینان به زمان حاضر مربوط باشد و چه به آینده بلکه عبارتست از توبه حقیقی و سپردن خود به عیسای مسیح آنها غالباً طوری دربارهٔ اطمینان از نجات حرف میزدند که گویا جدا از ایمان است و تا ایماندار به طرز خاصی در جستجوی آن نباشد بطور معمولی نمی تواند از آن برخوردار شود.

وسلی در قرن هیجدهم نظر لوتر را مورد تأکید قرار داد، یعنی تأکید

کرد که شهادت روحالقدس و اطمینانی که در نتیجهٔ آن به وجود می آید جزو ذات ایمان است هر چند بعدها وسلی این نظر را چنین تعدیل کرد که بین ایمان یک *بنده* و ایمان یک *فرزند* فرق قائل شد و اعلام داشت که در ایمان اولی اطمینان از نجات وجود ندارد ولی در دومی وجود دارد. به نظر می رسد که وسلی در اینجا به ایمانی فکر می کرده است که قبل از رفتن به خیابان آلدرزگیت <sup>(۱۱)</sup> داشت و ایمان یک *بنده* بود یعنی زمانی که در مرز کسب تجربهٔ کامل مسیحی قرار داشت و در طلب نجات بود و سعی می کرد خداوند را بشناسد ولی هنوز مطمئن نبود فیض الهی را لوتر اینطور نبود!) وسلی معتقد بود که اطمینان از نجات فقط مربوط می شود به اینکه در حال حاضر خدا مارا در حضور خود پذیرفته است و نمی توان اطمینان داشت که در این حالت مارا در حضور خود پذیرفته است و نمی توان اطمینان داشت که در این حالت مارا در حضور خود پذیرفته است و

در بین انجیلیها این بحث ادامه دارد و مرتب گیج کننده تر می شود. اطمینان از نجات چیست؟ خدا به چه کسانی این اطمینان را می بخشد؟ به همهٔ ایمانداران می بخشد یا به بعضی از آنها و یا به هیچیک از آنها؟ وقتی خدا شخصی را مطمئن می سازد در مورد چه چیزی به او اطمینان می بخشد؟ موضوع پیچیده است ولی حقیقت فرزند خواندگی می تواند به روشن شدن آن کمک کند.

اگر خدا براثر محبت، مسیحیان را فرزندان خود ساخته است و پدری است کامل، به نظر میرسد این موضوع دو نتیجه زیـر را درپـی داشـته باشد:

اول، رابطهٔ خانوادگی باید پایدار باشد و برای همیشه ادامه پیدا کند. والدینی که از هر حیث کامل هستند فرزندان خود را بیرون نـمیکنند. مسیحیان ممکن است مانند پسر گمشده عمل کنند ولی خدا همچنان مثل پدر پسر گمشده عمل خواهد کرد.

Aldersgate street \_11

دوم، خدا ترتیبی خواهد داد تا فرزندانش محبت او را نسبت به خود احساس نمایند و از امتیاز و امنیت خود بعنوان اعضای خانواده آگاه شوند. کودکانی که به فرزندی قبول می شوند لازم است مطمئن باشند که به خانواده تعلق دارند و یک پدر و مادر شایسته از دادن چنین اطمینانی دریغ نخواهد کرد.

پولس در رومیان باب ۸ که شامل توضیحات کلاسیک عهدجدید در خصوص اطمينان از نجات است هر دو نتيجهٔ فوق را تأييد ميكند. اولاً می فرماید کسانی را که خدا «پیش معین فرمود تا به صورت یسر ش متشکل شوند تا او نخست زاده از برادران بسیار باشد» به عبارتی همان کسانی هستند که خدا تصمیم گرفت که تا ابد فرزندان او در خانوادهٔ الهی باشند و در کنار فرزند یگانهٔ او قرار بگیرند و خدا آنها را «خواند... عادل گردانید... جلال داد» (رومیان ۲۹،۸-۳۰). همانطور که ملاحظه می فرمایید «جلال داد» دارای فعل ماضی است در حالی که این عمل در آينده صورت ميگيرد. اين نشان ميدهد كه از نظر پولس چون اين امر به گزینش ازلی خدا برمی گردد مثل این است که قبلاً انجام شده. به همین دلیل است که پولس با اطمینان اظهار میدارد: «زیرا یقین میدانم که نه موت و نه حیات و نه فرشتگان و نه روسا و نه قدرتها و نه چیزهای حال و نه چیزهای آینده و نه بلندی و نه پستی و نه هیچ مخلوق دیگر قدرت خواهد داشت که ما را از محبت خدا که در خداوند ما مسیح عیسی است جدا سازد یعنی محبتی که باعث گردید خدا ما را برگزیند، نجات بخشد و يدر ما شود (آيات ۳۸-۳۹).

ثانیاً پولس می فرماید در حال حاضر هم «همان روح بر روحهای ما شهادت می دهد که فرزندان خدا هستیم. و هرگاه فرزندانیم، وارثان هم هستیم» (آیهٔ ۱۶). این آیه شامل این حقیقت است که هر چند پولس هرگز مسیحیان روم را ندیده بود این امر را از پیش مسلم می دانست که اگر آنها مسیحی هستند پس می توانند از این شهادت درونی روح با خبر باشند، شهادتی که به مقام شادی آفرین آنها به عنوان پسران و وارثان خدا مربوط می شود. جیمز دِنِی به خوبی متوجهٔ این نکته شده بود، که گرچه بـنابر عقیدهٔ کاتولیکها اطمینان داشتن از نجات گناه محسوب می شود و برای بسیاری از فرقههای پروتستان نیز داشتن چنین اطمینانی جزو وظایف آنها محسوب می شود ولی مطابق عهدجدید اطمینان از نجات به وضوح و روشنی به عنوان یک واقعیت ساده نشان داده شده است.

ه مانطور که ملاحظه می فرمایید در این آیه دو چیز در مورد فرزند خواندگی ما شهادت می دهند: اولی عبار تست از روح ما (یعنی خویشتن ما که دارای آگاهی می باشد) و دومی روح خداست که همراه با روح ما و به روح ما شهادت می دهد. (در صورتی که این آیه را بطرز دیگری بیان نماییم تغییری در حقیقت فوق ایجاد نخواهد شد. مثلاً می توانیم آیه را چنین ترجمه نماییم: «هر وقت فریاد می زنیم «ای ابا،ای پدر» این خود روح القدس است که به همراه روح ما شهادت می دهد...» به این ترتیب همین که خدا را بعنوان پدر مورد خطاب قرار می دهیم خود دلیل بر این است که این شهادت دوگانه حقیقتی است که در قلب ما وجود دارد).

ماهیت این شهادت دوگانه چیست؟ شاید کسی نتواند تحلیلی بهتر از رابرت هالدن در این مورد ارائه دهد. هالدن با این تحلیل خود چکیدهٔ تفسیری را ارائه میکند که به وجود آمدن آن برای انجیلیها بیش از دو قرن به طول انجامید. او مینویسد شهادت روح ما زمانی به یک حقیقت تبدیل می شود که «روح القدس اول ما را قادر می سازد تا از پسر خواندگی خود به این طریق مطمئن شویم که ببینیم در ما نشانههای واقعی داشتن وضعیتی جدید پدید آمده است و ثانیاً بتوانیم این نشانههای واقعی داشتن کشف نماییم». برای رسیدن به این اطمینان باید نتیجه گیری کرد یعنی وقتی شخصی انجیل را بشناسد، به مسیح ایمان داشته باشد، کاری شایستهٔ توبه به جا آورد و در او نشانههای ذاتی حیات جدید دیده شود قادر است از مجموع اینها به این نتیجه برسد که می تواند از نجات خود مطمئن باشد. هالدن در ادامه میگوید:

با این حال اگر بگوییم شهادت روحالقدس همین است که گفتیم آنگاه فقط بخشی از حقایق بیان شده است و کار روحالقدس فقط عبارت خواهد بود از اینکه به وجدان ما در شهادت دادن کمک کند ولی نمی توان گفت که خودش هم شهادت می دهد... روحالقدس به روح ما شهادتی میدهد که متمایز و بیواسطه است و در عین حال او بطور همزمان با روح ما شهادت می دهد. ایمانداران هر چند چگونگی این شهادت را نمی توانیند تشریح كنند با اين حال أن را احساس مي نمايند. ايمانداران همچنين حالتهای مختلف آن را هم احساس میکنند یعنی حس میکنند گاهی قویتر و ملموستر و گاهی ضعیف است و کمتر قابل تشخیص می باشد ... کتاب مقدس حقیقت این شهادت را به این ترتیب بیان میکند که مثلاً میفرماید پدر و پسر نزد ما میآیند و نزد ما *ساکن* میشوند یعنی مسیح خود را به ما *ظاهر* میسازد و با ما *شام میخورد.* مسیح به ما *نان من مخفی و سنگ سفید* را می بخشد يعنى ما را از اين موضوع آگاه مي سازد كه گناهان ما بخشيده شده است و همچنین مسیح *اسمی جدید* به ما می بخشد که کسی آن را نمی داند جز آنکه آن را یافته باشد. «محبت خدا در دلهای ما به روح القدس که به ما عطا شد ریخته شده است» (رومیان، ص. (797

این اطمینان مستقیماً و *بدون واسطه* در قلب ایمانداران ایجاد می شود زیرا روح القدس مستقیماً در قلب شخصی که تولد تازه دارد عمل می فرماید و این اطمینان را به وجود می آورد و به این ترتیب شهادت روح القدس شهادت روح ما را که خدا به وجود آورده است تکمیل می نماید (مقصود از روح ما عبارتست از خود آگاهی و خود شناسی ما به عنوان ایماندار). هر چند این شهادت دوگانه ممکن است موقتاً براثر حملهٔ شیطان ضعیف شود و یا به خواست الهی موقتاً متوقف شود و به این ترتیب مانند گذشته احساس نشود ولی مسیحیانی که قلبی پر از اطمینان دارند و با عدم وفاداری باعث نمی شوند روح القدس محزون و اطفاء شود بطور عادی از هر دو جنبه این شهادت کم و بیش برخوردار می شوند و این تجربهٔ همیشگی آنها می شود. پولس با به کار بردن فعل زمان حال در این آیه این موضوع را روشن می سازد. می فرماید: «روح خدا با روح ما با هم شهادت می دهند» (نقل از ترجمهٔ جدید فارسی: مژده برای عصر جدید).

به این ترتیب اطمینان از نجات را می توان چنین توضیح داد که پدر آسمانی ما دوست دارد فرزندانش از محبتی که نسبت به آنها دارد و نیز از امنیتی که در خانوادهٔ او دارند آگاه شوند. اگر خدا نخواهد این کار را انجام دهد و انجام ندهد پدر كاملي نخواهد بود. همانطور كه گفتيم خدا به اين شکل عمل میکند که شهادتی دوگانه پدید میآورد که بخشی از تجربهٔ عادی فرزندان او را تشکیل میدهد و به این ترتیب باعث می شود فرزندانش در محبت او شادی کنند. این شهادت دوگانه خودش یک عطاست زیرا در عطای مرکب ایمان عالی ترین عامل است و باعث می شود ایمانداران از طریق «شناختی که گاهی با تمام احساساتشان نیز آن را حس میکنند» دریابند که ایمان آنها، فرزند خوانده بودن آنها، امیدی که به رفتن به بهشت دارند و محبت بی حد و حصر و مطلق الهی نسبت به آنان همه و همه «حقیقت محض» هستند. دربارهٔ ایـن بُـعد از تجربهٔ ایمان چنان که آقای اسکویر دربارهٔ قوای طبیعی گفته است «تصورشان آسان تر است تا تشریح کردنشان». یا به قول یک خانم اسکاتلندی «به آسانی حس می شوند ولی توصیف آنها به ایـن راحتی نیست.» با این حال مسیحیان بطور عادی این شهادت را تا حدی احساس میکنندزیرا این قسمتی از حقوقی است که براثر متولد شدن در

چون امکان این وجود دارد که خود را فریب دهیم بجاست که برای محک زدن اطمینان خود از داشتن نجات از معیارهای اخلاقی و تعلیمی که در رسالهٔ اول یوحنا ذکر شدهاند، استفاده نماییم. (مراجعه فرمایید به اول یوحنا ۳۲: ۳۹؛ ۲۹؛ ۲۹، ۱۸–۲۱، ۲۰–۸ ۵۵–۱۶؛ ۱۵–۲ ، ۱۸). با استفاده از این معیارها نتیجه گیری ما در این مورد که می توانیم از نجات خود اطمینان داشته باشیم استحکام می یابد و کلاً اطمینان ما از نجات بطور چشمگیری افزایش می یابد. با این همه نتیجه گیریهای ما نیست که باعث می شود از نجات خود مطمئن شویم بلکه این امر نتیجهٔ نیجه گیری های ما انجام می دهد و هم جدا از آنها و به این ترتیب ما را متقاعد می سازد که فرزندان خدا هستیم و محبت نجات بخش و عدههای خدا مستقیماً به ما مربوط می شوند.

پس در مورد مباحثات تاریخی چه باید گفت؟ کاتولیکها اشتباه میکردند. با توجه به فرزندخواندگی ما و پدر بودن خدا این کاملاً اشتباه است که آنها فکر میکردند انسان نمی تواند از نجات خود مطمئن باشد و در این حالت محفوظ بماند. این چه پدری است که هرگز به فرزندانش بطور فردی نمیگوید که آنها را دوست دارد ولی اگر رفتار شایستهای از آنها نبیند، آنها را از خانواده اخراج خواهد کرد؟ پیروان وسلی و لوتریها هم که قبول ندارند نجات شخص حفظ می شود در اشتباه هستند. خدا او فرزندان خود را در ایمان و فیض محفوظ نگاه میدارد و اجازه نخواهد داد آنها از دست او خارج شوند. مصلحان کلیسا و وسلی درست میگفتند که اطمینان از نجات جزو ایمان است. با این حال پیوریتنها هم میگفتند که اظمینان از نجات جزو ایمان است. با این حال پیوریتنها هم موزون می سازند و خدارا به تمامی قلب خود نمی جویند باید در انتظار محروم شدن از ثمرهٔ کامل عطای عالی شهادت دوگانه باشند. می بینیم که فرزندان بی ملاحظه و نافرمان باعث می شوند که والدین آنها دیگر به روی آنها لبخند نزنند و در عوض ابرو درهم کشند. برخی از عطایا با ارزشتر از این هستند که به فرزندان بی ملاحظه و نافرمان داده شوند و پدر آسمانی ما هم اگر ببیند این عطای شهادت دوگانه ما را لوس کرده است و باعث شده است تا فکر کنیم که برای پدر مهم نیست زندگی مقدسی داریم یا نه، تا حدی این عطا را از ما پس خواهد گرفت.

#### سر عظيم

جای تعجب است که در تاریخ مسیحیت اینقدر کم به حقیقت فرزندخواندگی توجه شده است. غیر از دو کتابی که در قرن نوزدهم نوشته شدهاند و امروز کمتر کسی آنها را می شناسد (یعنی پهر بودن خدا <sup>(۱۲)</sup> نوشتهٔ کندلیش و آموزهٔ اصلاح شده فرزندخواندگی <sup>(۱۳)</sup> نوشتهٔ وِب) قبل و بعد از اصلاحات کلیسا دیگر هیچ کتابی در این زمینه که منعکس کنندهٔ عقاید انجیلی باشد نوشته نشده است. درک لوتر از موضوع فرزندخواندگی به همان اندازه قوی و روشن بود که درک او از عادل شمردگی ولی شاگردان او به موضوع دوم پرداختند و اولی را به جهات دیگر بسیار محکم بود ولی به موضوع دوم پرداختند و اولی را به بطرز محسوسی ضعف داشت و همین یکی از دلایلی است که به آسانی تعلیم آنها به غلط شریعتگرایانه تعبیر میشود. شاید مقدسین متدیست اولیه و متأخر مانند بیلی بری به زندگی براساس پسرخواندگی مطابق تصویری که عهدجدید در این مورد ارائه می دهد، نزدیکتر شدند. روش فراموش نشدنی بیلی بری برای دعا این بود که هرگاه می بایست در مورد

Fatherhood of God, R.S. Candlish \_1Y

The Reformed Doctrine of Adoption, R.A.Web \_1"

چیزی دعا میکرد، میگفت: «در این مورد باید با پدر حرف بزنم.» شکی نیست که امروزه باید در تعالیم مسیحی بیشتر به موضوع فرزندخواندگی توجه شود.

در ضمن باید گفت پیامی که بر اثر مطالعهٔ این فصل بلافاصله با قلب ما سخن می گوید این است که آیا من به عنوان یک مسیحی فهمیدهام که چه کسی هستم؟ آیا به هویت واقعی خود پی بردهام؟ میدانم سرنوشت حقیقی من چیست؟ *من فرزند خدا هستم. خدا پدر من است. آسمان خانهٔ من است. هر روز که می گذرد به این خانهٔ سماوی نزدیک تر می شوم. نجات دهندهٔ من برادر من است و همهٔ مسیحیان هم برادران من هستند. مر* تباً این حقایق را به خود یادآوری کنید. صبح که از خواب بیدار می شوید و شب که به بستر خواب می روید، زمانی که منتظر اتوبوس هستید و هر وقت فکرتان آزاد است این حقایق را به خود یادآوری نمایید. از خدا بخواهید به شما قدرت عطا فرماید تا مثل کسی زندگی کنید که میداند این مسائل کاملاً هستند. نه تنها این بلکه این حقایق بیانگر رمز یک زندگی مسیحی موفق و مورد احترام و توجه خدا هستند. این حقایق جوانبی بس مهم از این موضوع می باشند. خدا کند این راز و رمز کاملاً از آن من و شما شود.

برای اینکه بطرزی شایستهتر بفهمیم که به عنوان فرزندان خدا که هستیم و چه هستیم و خوانده شدهایم تا چه باشیم در اینجا سؤالاتی مطرح شده است که با پاسخگویی به آنها میتوانیم مجدداً خود را بیازماییم.

آیا مفهوم فرزندخواندگی را درک میکنم؟ آیا برای آن ارزش قائلم؟ آیا هر روز امتیازی را که به عنوان فرزند خدا دارم به خود یادآوری میکنم؟

آیا تلاش کردهام از فرزندخواندگی خود بطور کامل اطمینان یابم؟ آیا هرروز دربارهٔ محبتی که خدا نسبت به من دارد فکر میکنم؟

آیا با خدا که پدر آسمانی من است طوری رفتار میکنم که والدین

انتظار چنین رفتاری را از فرزند خود دارند یعنی پدر آسمانی خود را محبت میکنم، به او احترام میگذارم، از او اطاعت مینمایم و از مشارکت با او استقبال میکنم و میکوشم در هرکاری او را خشنود سازم؟

آیا فکر میکنم که عیسای مسیح علاوه بر اینکه خداوند و نجات دهندهٔ من است برادر من هم هست و نه فقط با اقتدار الهی خود با من رفتار میکند بلکه همچنین به عنوان خدا و انسان با من همدردی مینماید؟ آیا هر روز فکر میکنم که مسیح چقدر به من نزدیک است، چقدر کامل مرا درک میکند و به عنوان رهانندهای که برادر من است چقدر به من اهمیت میدهد؟

آیا یادگرفته ام که از چیزهایی که پدر مرا ناراضی می سازد متنفر باشم؟ آیا نسبت به امور شرارت آمیزی که او نسبت به آنها حساس است من هم حساس هستم؟ آیا سعی میکنم از این امور دوری کنم تا مبادا او را محزون سازم؟

آیا هرروز در انتظار روزی هستم که در آن اعضای خانوادهٔ الهی دیدار پرشکوهی با هم خواهند داشت و فرزندان خدا سرانجام در آسمان، در برابر تخت خدا یعنی پدرشان و تخت بره، یعنی برادر و خداوندشان گرد هم خواهند آمد؟ آیا تا به حال این امید مرا به هیجان آورده است؟

آیا برادران و خواهران مسیحی خود را که هـر روز بـا آنـها زنـدگی میکنم، محبت مینمایم و با آنها طوری رفتار میکنم که وقتی در آسمان به رفتار خود فکر کردم پشیمان نشوم؟

آیا به پدر و خانوادهٔ او که از طریق فیض به آن تعلق یافتهام افتخار میکنم؟

آیا شباهت خانوادگی در من به چشم میخورد؟ اگر اینطور نیست علت چه میباشد؟

دعا میکنم خدا ما رافروتن سازد، تعلیم دهد و ما را فرزندان حقیقی خود بسازد.

فصل بيستم

## تو رهبر ما هستی

بسیاری از مسیحیان دائماً در مورد هدایت الهی با ابهاماتی روبرو هستند. علت چیست؟ مشکل آنها به این دلیل نیست که شک دارند هدایت الهی واقعیت داشته باشد بلکه به این دلیل است که مطمئن هستند واقعیت دارد. میدانند که خدا میتواند همهٔ مسیحیان را هدایت کند و در این مورد وعده داده است. در کتابها میخوانند و از دوستان و واعظان میشنوند که هدایت در زندگی سایرین چه نتیجهای داشته است. به این ترتیب، از این نمیترسند که هدایت نشوند بلکه ترس آنها از این است که براثر اشتباه خود، از هدایت الهی محروم شوند. آنها چنین سرود میخوانند:

> مرا هدایت فرما، ای خدای بزرگ هدایت فرما تا از این سرزمین خشک عبور کنم. من ضعیف هستم لیکن تو قدر تمندی مرا با دست قدر تمند خود حفظ فرما ای نان آسمانی

ما را اکنون و تا به ابد سیر بساز.

وقتی این سرود را میخوانند شک ندارند که خدا همانطور که از او تقاضا میکنند، هم میتواند آنها را هدایت کند و هم اینکه سیر بسازد. با این حال باز هم نگران هستند زیرا مطمئن نیستند که برای قبول هدایت الهی آمادگی داشته باشند. با وجود این، همه تا این حد پیش نرفته اند. درروزگار ما همانطور که قبلاً بارها گفته ایم شناخت ما از خداگنگ و مبهم شده است و در واقع تبدیل شده است به عدم شناخت خدا و علت این امر هم این است که ما افکار خود را دربارهٔ خدا خیلی پیچیده ساخته ایم. به این ترتیب حقیقت حاکمیت خدا، سخن گفتن او، استقلال او، نیکویی اخلاقی خدا و حتی شخصیت او نه فقط در خارج از کلیسا بلکه در داخل کلیسا هم زیر سؤال رفته است. این امر باعث شده تا عدهٔ زیادی معتقد باشند که کلاً هدایت الهی درکار نیست. اگر خدا چنان نیست که بتواند یا بخواهد مارا هدایت کند چگونه می توان انتظار داشت ما را هدایت نماید؟ درواقع این نظریات در مورد خدا به شکلی در بر گیرندهٔ این سؤال هستند. بنابراین بجاست که در اینجا به یادآوری برخی از حقایق اساسی بپردازیم که در هدایت الهی وجود آنها از پیش مسلم فرض می شود.

#### خدا نقشهای دارد

اعتقاد به اینکه هدایت الهی واقعیت دارد براساس دو حقیقت قرار گرفته است. اولی عبارتست از اینکه *برنامه* یا *نقشهٔ* خدا برای ما واقعی است. حقیقت دوم این است که خدا می تواند با ما *ارتباط* برقرار سازد. کتابمقدس دربارهٔ این دو حقیقت مطالب زیادی بیان می دارد.

آیا خدا برای تک تک افراد نقشهای دارد؟ البته که دارد. او نقشهای تدارک دیده است که «هدفی ابدی» را دنبال میکند (یعنی نقشهٔ او که مربوط به همهٔ اعصار است). نقشهٔ الهی برای «کمال زمانها» تعیین گردیده و خدا «همهٔ چیزها را موافق رای ارادهٔ خود میکند» (افسسیان ۱۱:۳، ۱:۰۱–۱۱). خدا برای نجات قومش از اسارت در مصر نقشهای داشت و برای تحقق نقشهٔ خود، آنها را از دریا عبور داد و در بیابان از طریق ستونی از ابر در روز و ستونی از آتش در شب هدایت می نمود. خدا برای بازگرداندن قومش که در بابل در تبعید به سر می بردند نقشهای داشت و کوروش را به سلطنت رساند و روح او را برانگیخت (عزرا ۱:۱) تا یهودیان را به وطن خود بازگرداند و آنها بتوانند خانهٔ خدا را بسازند. خدا برای عیسی نقشهای داشت (مراجعه فرمایید به لوقا ۲۱:۲۸، ۲۲:۲۲). کل کار عیسی بر روی زمین عبارت بود از اینکه ارادهٔ پدر خود را انجام دهد (یوحنا۴:۴۴ و عبرانیان ۲۰:۷ و ۹).خدا برای پولس نقشهای داشت (مراجعه فرمایید به اعمال ۱۴:۲۱، ۱۴:۲۲ و ۱۶:۲۶–۱۹ و اول تیموتائوس ۱۶:۱). پولس در پنج نامهٔ خود خودش را رسول «به ارادهٔ خدا» معرفی می فرماید. خدا برای هر یک از فرزندان خود نقشهای دارد.

ولى آيا خدا مي تواند نقشهٔ خودش را به ما منتقل سازد؟ البته كه مي تواند. همانطور كه انسان موجودي است كه داراي توانايي ايجاد ارتباط است خالق او هم خدایی است که می تواند ارتباط برقرار سازد. او ارادهٔ خود را به انبیای عهدعتیق و نیز از طریق آنها مکشوف ساخت. او، عیسی و یولس را هدایت نمود. کتاب اعمال رسولان وقایعی را ذکر ميكند كه در أنها هدايت الهي در تمام موارد ديده مي شود. (مثلاً فيلييس به بیابان فرستاده می شود تا خواجه سرای حبشی را ملاقات کند ۲۶:۸ و ٢٩)؛ پطرس هدایت میشود که دعوت کرنیلیوس را بیذیرد (۱۹:۱۰-۲۰)، کلیسای انطاکیه هدایت میشود پولس و برنابا را بـه مأموریت بشارتی اعزام نماید (۲:۱۳)، پولس و سیلاس هدایت می شوند تا به اروپا بروند (۶:۱۶–۱۰) و خدا به پولس سفارش میفرماید تا خدمت خودرا به قرنتیان ادامه دهد (۹:۱۸ به بعد). اگرچه هدایت شدن از طریق رؤیا و پیام مستقیم و غیر مکتوب الهی حتی بـرای رسـولان و معاصران آنها مواردی استثنایی بود،ولی دست کم این وقایع به ما نشان میدهند که خدا در مکشـوف سـاختن ارادهٔ خـود بـه خـادمانش هـیچ مشکلی ندارد.

به علاوه در کتاب مقدس به صراحت وعده داده شده است که خدا حاضر است نقشهٔ الهی خود را در مورد کاری که باید انجام دهیم به ما نشان دهد. خدا به داود می فرماید: «تو را حکمت خواهم آموخت و به راهی که باید رفت ارشاد خواهم نمود و تو را به چشم خود که بر تو است نصیحت خواهم فرمود» (مزمور ۲۰۲۲). اشعیا ۱۱:۵۸ اطمینان می بخشد که در صورت توبه و اطاعت از خدا «خداوند تو را همیشه هدایت خواهد نمود.» موضوع اصلی مزمور ۲۵ عبارتست از هدایت الهی. «خداوند نیکو و عادل است. پس به گناهکاران طریق را خواهد آموخت. مسکینان را به انصاف رهبری خواهد کرد و به مسکینان طریق خود را تعلیم خواهد داد... کیست آن آدمی که از خداوند می ترسد؟ او را به امثال ۳:۶ هم می خوانیم: «در همهٔ راههای خود او را بشناس و او امثال ۳:۶ هم می خوانیم: «در همهٔ راههای خود او را بشناس و او

در عهدجدید هم باز انتظار برای هدایت الهی دیده می شود. پولس دعا می کند که کولسیان «از کمال معرفت ارادهٔ او (خدا) در هر حکمت و فهم روحانی» پر شوند و اپفراس دعا می کند تا آنها «در تمامی ارادهٔ خدا کامل و متیقن شوند (کولسیان ۹:۱ و ۲:۲۰). همین دعاها به وضوح نشان می دهند که این فرض در آنها وجود دارد که خدا هم آماده است و هم مایل است که ارادهٔ خود را مکشوف فرماید. «حکمت» در کتاب مقدس معیشه به معنی آگاهی از عملکردی است که خدا را راضی می کند و واقع وعدهٔ هدایت است. در یعقوب ۹:۱ می خوانیم: «اگر از شما کسی محتاج به حکمت باشد، سؤال بکند از خدایی که هر کس را به سخاوت عطا می کند و ملامت نمی نماید و به او داده خواهد شد.» پولس توصیه می کند: «همشکل این جهان مشوید بلکه به تازگی ذهن خود صورت خود را تبدیل دهید تا شما دریافت کنید که ارادهٔ نیکوی پسندیدهٔ کامل خدا چیست» (رومیان ۲:۱۲).

می توان حقایق دیگری از کتاب مقدس در تأیید این امر ذکر کرد که

حتماً می توانیم در انتظار هدایت الهی باشیم. اول اینکه مسیحیان فرزندان خدا هستند و می دانیم که اگر والدین یک کودک در مواردی ببینند عدم آگاهی و ضعف فرزندشان می تواند نتایج زیانباری داشته باشد، حتماً او را هدایت خواهند کرد. این امر در مورد خانوادهٔ خدا هم صادق است. «پس هرگاه شما که شریر هستید، دادن بخششهای نیکو را به اولاد خود می دانید، چقدر زیاده پدر شما که در آسمان است چیزهای نیکو را به آنانی که از او سؤال می کنند خواهد بخشید.» (متی ۱۱:۷).

باز هم باید به این نکته اشاره کنیم که کتاب مقدس کلام خداست. «تمامی کتب از الهام خداست و بجهت تعلیم و تنبیه و اصلاح و تربیت در عدالت مفید است تا مرد خدا کامل و بجهت هر عمل نیکو آراسته بشود» (دوم تیموتائوس ۲۶:۳–۱۷). «تعلیم» عبارتست از تعالیم مفصل در مورد آموزه و اخلاق مسیحی یعنی کار و خواست خدا. «تنبیه»، «اصلاح» و «تربیت در عدالت» عبارتست از کاری که این تعالیم برای زندگی نابسامان ما انجام میدهد. «به جهت هر عمل نیکو» آراسته شدن یعنی زندگی بر طبق ارادهٔ الهی و این نتیجهای است که خدا وعدهٔ آن را میدهد.

به علاوه مسیحیان معلمی دارند که در آنها ساکن است یعنی روحالقدس. «شما از آن قدوس مسح را یافته اید... در شما آن مسح که از او یافته اید ثابت است... حاجت ندارید که کسی شما را تعلیم دهد بلکه چنانکه خود آن مسح شما را از همه چیز تعلیم می دهد و حق است و دروغ نیست...» (اول یوحنا ۲۰:۲ و ۲۷). اگر تردید داشته باشیم که بوسیلهٔ خدا هدایت خواهیم شد این در واقع مثل این است که به روح القدس تهمت زده بگوییم در خدمت خود وفادار نیست. شایان توجه است که در اعمال ۲۹:۸، ۱۹:۱۰ و ۲۱:۲ و ۶۱:۶ و بخصوص در حکم شورای اورشلیم که در آن می خوانیم: «زیرا که روح القدس و ما صواب دیدیم...» (۱۲۸:۱۵). کار هدایت مخصوصاً به روح القدس نسبت

داده می شود.

مجدداً باید به این نکته اشاره کرد که خدا از طریق ما جلال می یابد و زمانی در ما جلال پیدا می کند که از ارادهٔ او اطاعت نماییم. در نتیجه باید گفت خدا برای رسیدن به هدف خود باید حاضر باشد راه خود را به ما تعلیم دهد تا بتوانیم در این راه حرکت کنیم. موضوعی که در مزمور ۱۱۹ بر آن تأکید می شود عبارتست از اطمینان به اینکه خدا حاضر است کسانی را که مشتاق اطاعت از او هستند تعلیم دهد. در مزمور ۳:۲۳ داود اعلام می کند که خدا برای جلال خود ما را هدایت می فرماید: «به خاطر تام خود به راههای عدالت هدایتم می نماید.»

حال که برای ما روشن شد هدایت الهی واقعاً وجود دارد به بحث خود ادامه می دهیم. به این ترتیب هیچ شکی در این مورد نمی توان داشت که همهٔ فرزندان خدا می توانند از هدایت الهی برخوردار شوند و خدا وعدهٔ آن را به همه آنها داده است. وقتی برخی از مسیحیان از هدایت الهی محروم می شوند این امر نشان می دهد که آنها چنانکه باید در جستجوی این هدایت نبودهاند. بنابراین شایسته است که ببینیم چقدر برای قبول هدایت الهی آمادگی داریم و چگونه می توان هدایت الهی را کسب کرد.

### چگونه هدایت الهی راکسب کنیم

مسیحیانی که برای کسب هدایت الهی اشتیاق دارند غالباً در این مورد دچار اشتباه می شوند. علت چیست؟ غالباً علت این است که تصور آنها در مورد ماهیت و روش هدایت الهی اشتباه است. چیزی که اینها دنبال آن هستند سرابی بیش نیست. این مسیحیان هدایتی را که واقعاً وجود دارد نادیده می گیرند و در عوض هر گونه تصور بی اساسی را هدایت الهی می دانند. ایر اد اساسی آنها این است که فکر می کنند روح القدس بدون استفاده از کلام خدا در درون آنها عمل می کند و آنها را به انجام دادن کاری برمی انگیزد. این عقیده به اندازه انبیاء کاذب عهدعتیق قدمت دارد و به اندازهٔ فرقههای موسوم به گروه آکسفورد و فرقهای دیگر موسوم به هواداران احیاء اخلاق<sup>(۱)</sup> تازگی دارد و بستری است که در آن اشکال مختلف اعمال افراطی و افکار احمقانه می تواند بروید.

مسیحیان فهمیده چگونه دچار چنین اشتباهی میشوند؟ احتمالاً به این شکل که وقتی کلمهٔ «هدایت» را می شنوند، به محض شنیدن آن به مسائلی میاندیشند که در مورد آنها به هدایت خاص الهی نیاز است و شاید کتابها و شهادت هایی خوانده و شنیدهاند که بطور خاص به مسایل فوق مربوط می شدهاند. می توان گفت که مسایل فوق به انتخابهای فر د در مورد آنچه باید انجام دهد، مربوط می شود. یعنی ممکن است شخص در وضعیتی قرار بگیرد که مجبور باشد بین چیزهایی که همگی به خودی خود قانونی و خوب به نظر میرسند دست به انتخاب بزند. مثلاً شاید برای شخص سؤالاتی از این قبیل پیش بیاید که آیا باید به فکر ازدواج باشم يا خير؟ أيا بايد با اين شخص ازدواج كنم يا خير؟ أيا بايد به فكر داشتن فرزند دیگری باشم یا نه؟ آیا باید عضو این کلیسا شوم یا عضو کلیسایی دیگر؟ آیا باید در وطن خود به خدمت خدا بپردازم یا باید به جای دیگری بروم؟ از حرفههای موجود کدامیک را باید انتخاب کنم؟ کدامیک از مشاغلی را که به تخصص من مربوط میشوند باید انتخاب نمایم؟ آیا صلاح است در همین محیط کاری بمانم؟ برای این شخص یا این کار چه میزان از وقت و انرژی خود را باید صرف کنم؟ اگر این شغل را قبول كردم تا چه اندازه مي توانم به خدمت داوطلبانهٔ خود به خدا ادامه دهم؟ و سؤالاتي ديگر از اين دست.

از آنجایی که این تصمیمات نقش تعیین کنندهای در زندگی ما دارند و غم و شادی ما درگرو آنهاست پس کاملاً طبیعی است که اینهمه به آنها فکر کنیم و البته حق هم داریم. اما این اشتباه است که در تحلیل نهایی، همهٔ نیازهای خود را مربوط به کسب هدایت از همین نوع بدانیم. به نظر میرسد که ریشهٔ مشکل ما همین باشد.

هدایت الهی در مورد تصمیماتی که به آنها اشاره کردیم شامل دو نکتهٔ متمایز است که هر دو نتیجهٔ موقعیتی هستند که در آن قرار می گیریم. نکتهٔ اول این است که برای تصمیم گیری صحیح نمی توان مستقیماً از یکی از تعالیم کتاب مقدس استفاده کرد. در اینمورد تنها کاری که از دست ما برمی آید اینست که بین گزینه های موجود ببینیم کتاب مقدس کدامها را مـجاز می داند. (مثلاً بنده در هیچیک از قسمت های کتاب مقدس نخوانده ام که باید به خانمی که اکنون همسر من است پیشنهاد از دواج می دادم، در پی دستگذاری باشم، خدمت خود را در انگلستان آغاز کنم و ماشین قدیمی و بزرگ خود را بخرم).

نکتهٔ دوم این است که چون کتاب مقدس نمی تواند مستقیماً تصمیمی را که باید بگیریم مشخص سازد احساس هدایت الهی تبدیل به عاملی تعیین کننده می شود زیرا باعث می گردد شخص مسئولیت هایی را به جای مسئولیت های دیگر بر عهده بگیرد و با اندیشیدن به آنها احساس آرامش کند. اشتباهی که سعی داریم کشف کنیم از اینجا نشأت می گیرد که اولاً فرض می کنیم این دو نکته در مورد تمام مسائلی که در موردشان به کسب هدایت الهی نیازمندیم صادق است و ثانیاً فکر می کنیم که در تمام زمینه های زندگی خود به کسب چنین هدایتی نیازمندیم.

نتایج این اشتباه در زندگی مسیحیانی که مشتاق کسب هدایت الهی هستند هم مضحک بوده است و هم غم انگیز. این عقیده که در زندگی ما صدای درونی روحالقدس در مورد همهٔ مسایل ما را هدایت میکند واقعاً انسان را به طرف خود جذب میکند چون ظاهراً خدمت روحالقدس را به نحوی پرجلال معرفی میکند و وعده میدهد که با کسب هدایت روحالقدس بیشترین صمیمیت را با خدا خواهیم داشت. ولی در عمل این تلاش برای فوق روحانی بودن تنها نتیجهای که دارد این است که ما را به طرف سردرگمی توام با احساسات شدید یا حماقت سوق میدهد.

حانا وایتال اسمیت که عضو فرقهٔ کویکرها و زنی هوشمند و خردمند بود با مشاهدهٔ هدایتهایی از این دست به قصد نشان دادن ابتذال آنها، در کتاب خود به نام «برگههایی در مورد تحجر» نمونههایی از این هدایتها را ذکر کرد. (این کتاب بعد از مرگ وی توسط دی استرچی نخست تحت عنوان تحجر مذهبی در ۱۹۲۸ به چاپ رسید و سپس تحت عنوان حرکتمای گروهی گذشته و تجریباتی در مورد هدایت الهی در ۱۹۳۴ به چاپ رسید). در این کتاب حانا دربارهٔ زنی حکایت میکند که هر روز صبح به محض اینکه بیدار می شدروز خود را به خداوند می سپرد و سپس از خدا سؤال میکرد که «آیا می تواند از تخت خواب خود خارج شود یا نه» و تا بوشد از خداوند سؤال می کرد که آیا پوشیدن آن صلاح است یا نه و اعلب خداوند به او می گفت که کفش پای راست را بپوشد و کفش دیگر را نپوشد. گاهی می بایست جوراب می پوشید ولی کفش به پا نمی کرد و گاهی هم می بایست کفشهای خود را به پا کند ولی جوراب نپوشد. به

سپس به داستان شخص معلولی میرسیم که خانمی که میزبان او بود تصادفاً پول خود را روی میز توالت جا گذاشت و این شخص معلول «احساس کرد... که خداوند میخواهد او این پول را بردارد تا حقیقت این قسمت از کلام خدا که میفرماید "همه چیز از آن شماست" آشکار شود.» این زن معلول پول میزبان خود را برداشت و زیر متکای خود پنهان نمود. وقتی میزبان وی برای برداشتن پول خود بازگشت وی منکر وجود پول گردید و سرانجام او را به عنوان دزد بیرون انداختند.

در عین حال به داستان زنی برخورد میکنیم که «با شخصیت بود و میانسالی را پشت سر نهاده بود.» این زن شرح میدهد «گاهی پیش آمده است که برای اینکه به دوستان خود کمک کنم تا تعمید روحالقدس را

تو رهبر ما هستي

بیابند بطور مخصوص توسط خداوند هدایت شدهام تا آنها را با خود به تخت خواب ببرم و پشت به پشت یکدیگر دراز بکشیم بی آن که لباس خواب بر تن داشته باشیم» (حرکتهای گروهی صفحات ۱۸۴، ۱۹۸، ۲۴۵). این داستانهای ناراحت کننده نشان می دهند که وقتی در مورد هدایت الهی اشتباهی اساسی رخ داده این امر بلافاصله چه نتایج غم انگیزی در پی داشته است.

رفتارهایی از این قبیل حاکی از عدم درک این مطلب است که روش اساسی خدا که خالق عاقل و با شعور ماست برای هدایت ما که مخلوقات با شعور و عاقل او هستیم این است که از ما می خواهد کلام او را بطرزی منطقی درک نماییم و به کار بندیم. این روش هدایت کاملاً اساسی است چون از یک طرف قلمرویی را که ما در آن به هدایت الهی نیازمندیم و می توانیم آن را دریافت داریم مشخص می سازد و از سوی دیگر فقط کسانی که خود را با این روش تطبیق دادهاند و به این ترتیب روش برخورد آنها با مسائل اساساً صحیح است، احتمالاً قادر خواهند بود تا به کمک هدایت الهی تصمیمات صحیح را اتخاذ کنند.

دوستان خانم اسمیت برداشتهای غیرمنطقی و غیراخلاقی خود را بدون اینکه در مورد صحت آنها به تفکر بنشینند به روح القدس منسوب می نمودند و در جریان این کار فراموش می کردند که پوشش سنگین و باوقار، احترام به حق دیگران و تشخیص این امر که شهوت انگیزی عملی روحانی محسوب نمی شود موضوعاتی هستند که در کتاب مقدس قبلاً به آنها اشاره شده است (اول تیمو تائوس ۹:۲، اول پطرس ۱۵:۴ و افسسیان

باید دانست که روش صحیح احترام گذاشتن به روحالقدس که رهبر ماست عبارتست از احترام گذاشتن بـه کـتابمقدس کـه از طـریق آن روحالقدس مارا هدایت میکند. هدایت اساسی خدا برای شکل دادن به زندگی ما اینطور نیست که چیزی از درون ما، ما را به انجام دادن کاری وادار سازد و این صدای درونی هیچ ربطی به کلام خدا نداشته باشد. هدایت الهی به این معنی است که خدا به ما عقاید، طرز فکر، اهداف و ارزشهایی اساسی میبخشد تا براساس آنها زندگی کنیم و هدایت الهی به این شکل است که خصائل و ارادهٔ الهی که در کتابمقدس تشریح شدهاند بر وجدان ما فشار وارد می آورند و روح القدس ذهن ما را باز میکند تا آنها را درک کنیم و به زندگی خود مربوط سازیم.

بنابراین روش اساسی هدایت الهی به این شکل است که خدا در کلام خود اصولي را به عنوان ر اهنماي سراسر زندگي ما معرفي مي فرمايد. برای مثال در کتابمقدس میخوانیم که: «مثل عیسی باشید». «در یی فلان و فلان فضيلت باشيد و تا جايي كه ممكن است براساس أنها عمل نمایید». «وظایف خود را بشناسید- ای شوهران بدانید که چه وظیفهای نسبت به همسر خود دارید. و ای زنان بدانید نسبت به شوهر خود چه وظیفهای دارید. شما ای والدین بدانید که نسبت به فرزندان خود چـه وظیفهای دارید؛ همه شما ای مسیحیان بدانید که نسبت بـه مسیحیان دیگر و سایر انسانها چه وظیفهای دارید. وظایف خود را بشـناسید و پيوسته قدرت بطلبيد تا به أنها عمل كنيد». خدا به اين وسيله ما را از طریق کتاب مقدس هدایت می فرماید. هر کسی که مز امیر، امثال، کتب انبیا، موعظهٔ سر کوه و تعالیم اخلاقی رسالات را بـررسی کـند طـولی نمیکشد که خودش به حقیقت فوق پی میبرد. «از بدی اجتناب نما و نیکویی بکن» (مزمور ۱۴:۳۴ و ۲۷:۳۷). این است راهی که کتاب مقدس مارا در آن هدایت میکند و همهٔ هشدارهای کلام خدا برای این است که ما را در این راه نگاه دارد. در عین حال باید توجه داشت که مقصود از «هدایت شدن توسط روح القدس» که در رومیان ۱۴:۸ ذکر گردیده است «صداهای درونی» و تجربیاتی از این قبیل نیست بلکه عبارتست از نابود ساختن گناه و برآورده نساختن خواهش های جسم!

فقط در محدودهٔ این هدایت است که خدا در درون ماکار میکند و ما

را برای تصمیمگیری هدایت می فرماید. بنابراین تا زمانی که اول قرنتیان ۳۹:۷ و حکم هفتم در برابر ما قرار دارد نمی توانیم انتظار داشته باشیم که هدایت شویم تا با فردی بی ایمان از دواج کنیم یا عاشق شخص متاهلی شویم و با او فرار کنیم! نویسندهٔ این کتاب با افرادی برخورد داشته است که در مورد موضوعات فوق مدعی داشتن هدایت از سوی خدا بودهاند. شکی نیست که در این موارد گر ایشهایی درونی وجود داشته اند که قطعاً از جانب روح القدس نبوده اند زیرا با کلام خدا مغایرت داشته اند. روح القدس ما را در محدوده ای هدایت می فرماید که کلام خدا تعیین می کند نه در ورای این محدوده. خدا «به راههای عدالت هدایتم می مراید» (مزمور ۳:۲۳) ولی نه به جای دیگری.

#### شش دام و خطر رایج

حتی ممکن است با وجودی که عقاید صحیحی دربارهٔ هدایت الهی داشته باشیم باز هم دچار اشتباه شویم. مخصوصاً این اشتباه ممکن است زمانی به وجود آید که مجبوریم در مورد حرفه و شغل آینده مان تصمیماتی بگیریم. اینجاست که می بینیم چقدر ذات بشری ناقص است. حتی کسانی هم که تولد تازه دارند همینطور هستند. کار خدا در چنین مواردی این است که اول قضاوت ما و بعد کل وجود ما را به سوی قبول انتخابی سوق دهد که از بین تمام انتخابهای موجود و متضاد، بیش از همه برای ما و جلال او مناسب و به نفع دیگران هم باشد. با این حال ممکن است روح القدس اطفاء شود و همهٔ ما ممکن است بر احتی طوری عمل کنیم که هدایت او بی ثمر بماند. بجاست که در اینجا به چند اِ شکال

اول، عدم تمایل *به فکر کردن*.این کار نشان دهندهٔ روحانیتی کاذب و مافوق طبیعتگرایی افر اطی، ناسالم و زیانبار است کـه سبب مـیشود پیوسته در جستجوی صداهای درونی باشیم که براسـاس هـیچ اصـول عقلی و منطقی قرار ندارند و به این ترتیب پیوسته از توجه ما به سفارش های مکرر کتاب مقدس در مورد **«نکر کردن»** کاسته می شود. خدا ما را طوری خلق کرده است که می توانیم فکر کنیم و او ذهن ما را هدایت می فرماید تا در حضور او و نه در جای دیگری به راه حل مسایل پی ببریم. «کاشکه حکیم بوده اینرا می فهمیدند... تأمل می نمودند...» (تثنیه ۲۹:۳۲).

دوم، عدم تمایل به *دور اندیشی* و سبک و سنگین کردن نتایج بلند مدت انتخابهای موجود. «دور اندیشی» به همان اندازه که در کارهای بشر یک قاعده محسوب میشود، بخشی از قاعدهٔ الهی برای زندگی است. اغلب زمانی می توانیم ببینیم چه کاری صحیح و عاقلانه یا اشتباه و احمقانه است که نتایج بلند مدت آن را ارزیابی نماییم. «کاشکه حکیم بوده اینرا می فهمیدند... و در عاقبت خود تأمل می نمودند.»

سوم، عدم تمایل به قبول نصیحت. کتاب مقدس تأکید می فرماید که لازم است نصیحت را قبول نماییم. «راه احمق در نظر خودش راست است. اما هر که نصیحت را بشنود حکیم است» (امثال ۱۵:۱۲). این نشانهٔ تکبر و عدم بلوغ روحانی است که در مورد تصمیمات مهم، نصیحت دیگران را نادیده بگیریم. همیشه افرادی وجود دارند که کتاب مقدس، ذات بشری، استعدادها و محدودیتهای ما را بهتر از خودمان می شناسند و حتی اگر در نهایت نتوانیم نصیحت آنها را قبول کنیم، کاملاً به نفع ما خواهد بود که بدقت حرفهای آنها را ارزیابی کنیم.

چهارم، عدم تمایل به اینکه به احساسات خود شک نماییم. ما دوست نداریم نسبت به خود واقع بین باشیم و خودمان را کاملاً نمی شناسیم. وقتی دیگران خود را توجیه میکنند این امر را تشخیص میدهیم ولی در مورد خودمان این موضوع را کاملاً نادیده میگیریم. «احساساتی» که از ضمیر ناخودآگاه ما نشأت میگیرند یا براساس واقعیت گریزی یا آسان گیری بر خود و یا خود بزرگبینی قرار دارند و باید کشف شوند تا آنهارا با احساس هدایت اشتباه نگیریم. این امر مخصوصاً در مورد احساسات مربوط به غرائز جنسی صادق است. شخصی که هم زیست شناس است و هم متاله میگوید:

شور و شوق و احساس نشاط کامل که غالباً (و نه همیشه) همراه با «عاشق بودن» است بر احتی می تواند وجدان ما را ساکت کند و از تفکر نقادانه جلوگیری نماید. مردم غالباً می گویند که برای ازدواج «احساس هدایت» میکنند (و احتمالاً هذایت خود را در اینمورد بسیار روشن می دانند) در حالیکه چیزی که آنها دربارهاش سخن می گویند درواقع به وجود آمدن توازن جدیدی است در میزان آندوکرین بدن آنهاست که باعث می گردد بی اندازه دلگرم و خوشحال شوند. (هدایت به قلم ر. بارکلی، ص ۲۹ به بعد).

کوسخان شوعند (نشریت به کنم ر. بارعنی، عن ۲ به بعنه). لازم است از خود بپرسیم که چرا «احساس» می کنیم کار مورد نظر ما صحیح است و سپس سعی کنیم تا دلایلی در مورد تصمیم خود را با شخصی که اعتقاد داریم قضاوت وی صحیح است در میان بگذاریم تا در مورد دلایل ما نظر بدهد. در عین حال لازم است به دعای خود ادامه دهیم که «ای خدا مرا تفتیش کن و دل مرا بشناس.مرا بیازما و فکرهای مرا بدان و ببین که آیا در من راه فساد است. و مرا به طریق جاودانی هدایت فرما» (مزمور ۲۳:۱۳۹–۲۲). هرگز نمی توانیم بیش از حد نسبت به خودمان بدگمان باشیم.

پنجم، *اطاعت کورکورانه از مسیحیان برجسته.* کسانی که عمیقاً از وجود تکبر و خودفریبی در خود آگاه نشدهاند نمی توانـند ایـن چـیزها را در دیگران کشف کنند. این امر هر از گاهی باعث شده است تا افرادی کـه حسن نیت دارند اما راه را به اشتباه رفتهاند از آنجا که این زمینه در آنها وجود دارد که خودشان را بزرگ جلوه دهند بطرز خطرناکی بر ذهـن و وجدان کسانی تسلط یابند که خود را به دست این افـراد می سپارند و نمی توانند با در نظر گرفتن معیارهای عادی به قضاوت در مورد آنها بپردازند. وقتی هم شخص هوشمندی که شخصیتی پر جاذبه دارد از خطر آگاهی می یابد و برای دوری از آن تلاش می کند معمولاً موفق نمی شود کاری کند که ایمانداران او را فرشته یا پیغمبر ندانند و به این ترتیب ایمانداران همچنان سخنان او را به منزلهٔ هدایت الهی تلقی می کنند و کورکورانه از وی اطاعت می نمایند. حقیقت این است که اشخاص بر جسته لزوماً در اشتباه نیستند ولی لزوماً هم حرف آنها صحیح نیست! این اشخاص و نظر آنها باید محترم شمرده شوند ولی از آنها نباید برای خود بت ساخت. «همه چیز را تحقیق کنید و به آنچه نیکوست متمسک باشید» (اول تسالونیکیان ۲۱:۵).

ششم، عدم تمایل به *انتظار کشیدن*. یکی از جملاتی که غالباً در مزامیر تکرار می شود عبارتست از «برای خداوند منتظر باش» و این خیلی مهم است زیرا خدا غالباً ما را در انتظار نگاه می دارد. او مثل ما عجله ندارد، و آینده را فقط همانقدر برای ما آشکار می سازد که معلوم شود در حال حاضر باید چکار کنیم و ما را قدم به قدم هدایت می کند. وقتی در مورد تصمیمی که باید بگیرید شک دارید، هیچ کاری نکنید بلکه همچنان منتظر خدا بمانید. وقتی لازم شدکاری انجام دهید، همان موقع خدا شما را هدایت خواهد کرد.

#### پاسخهای سادهای وجود ندارند

مطالب فوق به این معنی نیست که وقتی خدا ما را هدایت کرد این هدایت توسط یک زندگی آرام و بدون دغدغه تأیید شود. در اینجا هم باز مسیحیان دچار آشفتگی شدیدی می شوند. آنها به دنبال کسب هدایت الهی بودهاند و ایمان دارند که هدایت مورد نیاز را کسب کردهاند و به این ترتیب اکنون شروع به حرکت در راهی کردهاند که ظاهراً خدا به آنها نشان داده است اما در نتیجهٔ حرکت در این راه با تودهای از مسائل جدید روبرو شده اند که اگر قدم در این راه نمی گذاشتند با آنها مواجه نمی شدند. مسایل فوق عبارتند از: انزوا، مورد انتقاد واقع شدن، طرد شدن از سوی دوستان و روبرو شدن با یاس و ناامیدی در تمام زمینه ها. به این ترتیب بلافاصله سر اسیمه می شوند و یونس نبی را به خاطر می آورند که وقتی خدا به او گفت به شرق برود و در نینوا موعظه کند، سوار کشتی شد و «از گرفتار طوفان گردیده در حضور بی ایمانان تحقیر و از کشتی بیرون انداخته شد و ماهی بزرگی او را بلعید تابه این ترتیب تنبیه شود. این دسته از مسیحیان از خود می پرسند که آیا نمی توان گفت این وقایع تلخی که برای آنها رخ می دهد نشانه ای است از جانب خدا دال بر اینکه آنها هم مثل یونس در اشتباه هستند و به جای اینکه از ارادهٔ الهی اطاعت نمایند بر طبق ارادهٔ خودشان عمل می کنند؟

ممکن است چنین باشد. شخص عاقل از فرصتی که براثر برخورد با مشکلات جدید به وجود آمده است، استفاده میکند تا هدایت کلی خود را بدقت امتحان کند. همیشه باید چنین فکر کنیم که مشکلات فرصتی به وجود میآورند تا راههای خود را بررسی کنیم ولی اصلاً اینطور نیست که وجود مشکلات لزوماً به این معنی باشد که ما در اشتباه هستیم زیرا کتاب مقدس بطور کلی می فرماید «زحمات مرد صالح بسیار است» (مزمور ۱۹:۳۴) و به این ترتیب کتاب مقدس مخصوصاً تعلیم می دهد که هدایت الهی معمولاً باعث می شود با نگرانیها و نار احتی هایی برخورد کنیم که در صورت عدم قبول هدایت الهی برخورد نمی کردیم. ستونی از آتش که پیشاپیش آنها حرکت می کرد هدایت می نمود (خروج می کرد چنین بود که آنها مجبور شدند از دریای سرخ با تشویش و می کرد چنین بود که آنها مجبور شدند از دریای سرخ با تشویش و اضطراب عبور نمایند و روزها بدون آب و گوشت در آن «بیابان بزرگ و ترسناک» (تثنیه ۳۱۹:۱۱) ماندند و با قومهای عمالیق، سیحون و اموریان جنگهای خونینی کردند (خروج ۱:۱۷ اعداد ۲۱:۲۱–۲۳). اگر نتوان شکایات قوم بنی اسرائیل را توجیه کرد میتوان علت آنها را درک نمود (مـراجـعه فـرمایید بـه خـروج ۲۱:۱۴–۱۲، ۲:۱۶، اعـداد ۴:۱۱–۶.

به علاوه می بینیم که شاگردان عیسی دوبار در دریای جلیل، هنگام شب گرفتار طوفان شدند (مرقس ۲۷:۴ و ۲۸:۶) و هر دو بار هم به این علت در دریای جلیل بودند که خود مسیح به آنها فرموده بود به آنجا بروند (مراجعه فرمایید به مرقس ۳۵:۴ و ۴۵:۶).

در جای دیگر می خوانیم که پولس رسول «عازم» یونان شد زیرا در رویا دیده بود که شخصی از اهالی مقدونیه (مکادونیه) از او تقاضای کمک داشت. می خوانیم که پولس می فرماید «به یقین دانستم که خداوند ما را خوانده است تا بشارت بدیشان رسانیم» (اعمال ۱۰:۰۴) و طولی نمی کشد که در فیلیپی زندانی می گردد. بعداً پولس «در روح عزیمت کرد که... به اورشلیم برود» (۲۱:۱۹) و به مشایخ افسس که در حین سفر خود به اورشلیم آنها را ملاقات نمود فرمود: «اینک الان در روح بسته شده، به اورشلیم می روم و از آنچه در آنجا بر من واقع خواهد شد، اطلاعی ندارم. جز اینکه روح القدس در هر شهر شهادت داده، می گوید که بندها و زحمات برایم مهیاست» (۲۲:۲۰–۲۳). و این موضوع ثابت گردید زیرا

موضوع به همین جا ختم نمی شود. آخرین مثال و دلیل برای این حقیقت که عمل بر طبق ارادهٔ الهی با خود مشکلاتی به همراه دارد زندگی خود عیسای مسیح است. هیچ بشری تا بحال مثل مسیح اینقدر کامل توسط خدا هدایت نشده است و تا به حال هیچ بشری وجود نداشته که بتوان مثل مسیح او را «مرد غمها» نامید. هدایت الهی باعث گردید عیسی از خانواده و همشهریانش دور شود و با رهبران مذهبی و غیرمذهبی قوم درگیری پیدا کند و بالاخره هدایت الهی بود که او را به سوی مورد خیانت واقع شدن، دستگیری و صلیب سوق داد. وقتی مسیحیان در ارادهٔ خدا می مانند غیر از اینها دیگر باید در انتظار چه چیزهایی باشند؟ «شاگرد از معلم خود افضل نیست و نه غلام از آقایش برتر... پس اگر صاحب خانه را بعلزبول خواندند، چقدر زیادتر اهل خانهاش را.» (متی ۲۴:۱۰–۲۵).

با توجه به معیارهای بشری هر طور هم حساب کنیم می بینیم که صلیب باعث *خسران* گردید. زیرا باعث از بین رفتن زندگی یک جوان و نفوذ یک نبی و نیروی بالقوهٔ یک رهبر شد. ما فقط باگوش فر ادادن به خود خداست که معناو دستاورد صلیب را درک میکنیم. باید این نکته را هم اضافه کرد که ممکن است مردم احساس کنند ایمانداری که تحت هدایت الهی زندگی میکند، زندگی خود را تلف میکند. مثلاً پولس را در نظر بگیرید که چون بر طبق هدایت الهی عمل کرده بود سالها زندگی خود را در زندان سپری کرد در حالیکه اگر زندانی نمی شد تمام مدت می توانست در اروپا بشارت دهد. در عین حال باید دانست که خدا همیشه هم به ایماندارانی که مطابق ارادهٔ او زندگی میکنند نمی گوید علت ناکامیهایی و لطمه هایی که جزو لاینفک زندگی آنهاست، چیست.

تجربهٔ الیزابت الیوت به خوبی گویای این حقیقت است. او نویسندهٔ زندگینامهٔ مبشر شهیدی است که خود همسر او بود. الیزابت با اطمینان از هدایت خود به میان یکی از قبایل اکوادور رفت تابرای زبان آنها خطی به وجود آورد و کتابمقدس را به زبان آنها ترجمه کند. تنها شخصی که میتوانست به وی کمک کند مسیحی اسپانیایی زبانی بود که با این قبیله زندگی میکرد ولی هنوز یک ماه نگذشته بود که در جریان یک مجادله این شخص اسپانیایی به قتل رسید. الیزابت بیش از هشت ماه تقریباً بدون هیچ کمکی به تلاش خود ادامه داد. سپس مشغول خدمت در زمینهٔ دیگری گردید و پروندهٔ تمام اطلاعاتی را که در مورد زبان قبیله هنوز دو هفته نگذشته بود که شنید پرونده دزدیده شده است. هیچ نسخهٔ دیگری هم از آن وجود نداشت. تمام زحمات الیزابت به این ترتیب به هدر رفت و این به عبارتی آخر کار بود. وی در اینمورد میگوید: تنها کاری که می توانستم انجام دهم این بود که بپذیرم فقط خداست که می تواند کارهای خودش را تفسیر کند... باید بگذاریم خداهر کاری می خواهد انجام بدهد. اگر فکر میکنید ارادهٔ الهی را برای زندگی خود می دانید و نگران این هستید که هر طور شده طبق این اراده عمل نمایید احتمالاً در شرف مواجه شدن با ضربهای بیدار کننده هستید زیرا هیچکس نمی داند ارادهٔ خدا برای سراسر زندگی او چیست. (نقل از مجلهٔ *ابدیت*، ژانویهٔ ۱۹۶۹، ص ۱۸).

این موضوع صحت دارد، دیر یا زود هدایت الهی که ما را از تاریکی به سوی نور هدایت میکند، از نور به تاریکی خواهد برد. این بخشی از راه صلیب است.

#### وقتی راہ را گم میکنیم

اگر ببینم با اتومبیل وارد باتلاق شدهام میفهمم که راه را گم کردهام. ولی اگر عاجزانه یک گوشه بایستم و ببینم که اتومبیلم چطور غرق میشود و در باتلاق ناپدید میگردد دانستن این موضوع که راه را گم کردهام کمکی به من نخواهد کرد. اتومبیل غرق میشود و کاری هم نمیشود کرد. آیا نمیتوان گفت یک مسیحی هم که میفهمد هدایت الهی را از دست داده و راه را به اشتباه رفته است دچار همین وضع میگردد؟ آیا دیگر نمیتواند زیان وارده را جبران کند؟ آیا اکنون این فرد باید کنار گذاشته شود؟ خدا را شکر که اینطور نیست. خدای ما نه فقط خدایی است که وقتی میافتیم ما را برمی خیزاند بلکه همچنین در نقشهٔ خود برای زندگی ما ترتیبی میدهد تا اشتباهات و خطاهایی که مرتک

شدهايم به نفع ما تمام شوند.

این بخشی از قدرت مطلق خداست که در آن فیض و رحمت الهی را می بینیم. «و سالهایی را که ملخ و لنبه و سوس و سن ... خور دند به شما رد خواهم نمود... و غذای بسیار خورده سیر خواهید شد و اسم یهوه خدای خود را که برای شما کارهای عجیب کرده است، تسبیح خواهید خواند» (یوئیل ۲۵:۲–۲۶). عیسی که به پطرس بعد از اینکه وی را انکار نمود فرصت تازهای داد و بعد از آن هم دو بار روش او را تصحیح نمود (اعمال ۱۰ و غلاطیان ۲۱:۲–۱۴) امروز نجات دهندهٔ ماست و عوض نشده است. خدا نه فقط کاری میکند تا خشم انسان تبدیل شود به ستایش خدا بلکه همچنین کاری میکند تا پیشامدهای ناگوار زندگی مسیحیان

مدتی قبل نامهای از یک خادم دریافت نمودم که در آن شرح داده بود هدایت شده است تا جماعت و کلیسای خود را ترک کند و اکنون مثل ابراهیم نمیداند که به سوی چه مقصدی در حرکت است. وی در نامهٔ خود یکی از سرودهای چارلز وسلی را نقل کرده بود که می گوید در هدایت الهی قدرت مطلق خدا عمل می کند و امنیت وجود دارد و این همان نکتهای است که ما با ذکر آن این فصل از کتاب را به پایان می بریم.

تحت پیمان مبتنی بر فیض، هدایت هم مانند سایر برکات الهی به نحوی است که قدرت مطلق خدا در آن عمل میکند. به این ترتیب نه فقط خدا مایل است مارا هدایت کند و راهی را که باید در آن پیش رویم به ما نشان بدهد بلکه همچنین مایل است ما را بطرزی اساسی هدایت نماید یعنی ما را در اینمورد مطمئن سازد که هر اتفاقی هم که بیفتد و هر اشتباهی هم که مرتکب شویم، به مقصد خواهیم رسید و در امان هستیم. بدون شک در راهی که باید برویم بارها پیش خواهد آمد که بلغزیم و راه خود را گم کنیم ولی در هر حال در دستهای خدا قرار داریم. خدا ما را محافظت خواهد کرد، نجات خواهد داد و به ما قوتی تازه عطا خواهد نمود. این است وعدهٔ خدا. خدا تا این اندازه نیکوست.

به این ترتیب به نظر میرسد که وقتی در مورد هدایت الهی صحبت میکنیم باید در اینمورد مطمئن باشیم که خدا اجازه نخواهد داد ما روح و روان خود را تباه سازیم. بنابراین وقتی دربارهٔ هدایت الهی حرف میزنیم بیشتر باید به فکر جلال خدا باشیم تا امنیت خودمان زیرا خدا قبلاً ترتیب لازم را داده است تا در امان باشیم. به علاوه عدم اطمینان ما به خود هر چند ما رافروتن نگاه میدارد نباید باعث شود شادی حاصل از توکل ما به «خداوندی که از ما حفاظت میکند» از بین برود. خداوندی که حافظ ماست به پیمان خود وفادار است. وسلی در اینمورد چنین سروده است:

ای فرمانده و هدایت کنندهٔ لشکر قوم خود

ای هدایت کنندهٔ تمام کسانیکه در جستجوی وطن سماوی هستند در زیر سایهات ما میمانیم.

زیر ابر محبت توکه حافظ ماست قرار میگیریم. قدرت ما همانا فیض توست و قاعدهٔ زندگی ما هماناکلام توست. و هدف ما همانا جلال خداوند است.

ژوزف هارت از مطالب فوق چنین نتیجهگیری مینماید: *عیسی اول و آخر است* 

وروح اوست که میباید ما را صحیح و سالم به مقصد رساند او را به خاطر اتفاقات گذشته شکر میگوییم

و برای آنچه در پیش است به او توکل می نماییم.

فصل بیست و یکم

# مشكلات درونى

یکی از دیدگاهها و نگرشهایی که در مورد انجیل وجود دارد دیدگاه ظالمانه است. هدف این نگرش این نیست که ظلم کند ولی ظالمانه است. درواقع هدفش این است که فیض الهی رابزرگتر از آنچه هست نشان دهد اماکاری که انجام میدهد درست عکس این است. این نگرش گناه را کم اهمیت میشمارد و ارتباط خود را با هدفی که خدا دارد از دست میدهد.

این امر دو نتیجه در پی دارد. اولاً کار فیض الهی را کمتر از آنچه واقعاً هست به تصویر می کشد و ثانیاً به انسانها انجیلی ارائه می دهد که قادر نیست به تمام نیازهای آنها پاسخ گوید. اشعیای نبی به مسئله ناقص بودن راه حل با ذکر تشبیه بستری کوتاه و لحاف تنگ اشاره می کند (اشعیا ۲۰:۲۸). یعنی ما تعلیماتی دریافت کنیم که مدتها باعث ناآرامی و نارضایتی ما شوند و در عین حال ما را با یک بیماری جدی روحانی مواجه سازند. کسانی که عمیقاً تحت تأثیر نگرش مذکور قرار می گیرند، با چنین شرایط نامطلوبی روبرو می شوند. در حال حاضر شایع بودن چنین نگرشی یکی از موانع مهمی است که در جلو راه شناختن خدا و رشد در فیض الهی او قرار دارد. امیدواریم با روشن ساختن ماهیت این نوع خدمت و نقاط ضعف آن به عدهای خدمت کنیم.

نگرشی که دربارهٔ آن سخن گفتیم، چه نوع نگرشی است؟ اولیـن نکتهای که باید دربارهٔ آن گفت این است که متأسفانه این نگرش، *نگرشی*  متمرکز بر حقایق انجیل است و اساس آن عبارتست از قبول کتاب مقدس به عنوان کلام خدا و وعدههای آن به عنوان ضمانتی که خدا ارائه می دهد. موضوعات عمدهای که در آن مورد بحث قرار می گیرند عبارتند از عادل شمرده شدن از طریق ایمان به کار مسیح بر روی صلیب، تولد تازه که روح القدس عطا می کند و داشتن حیاتی نو از طریق قدرت رستاخیز مسیح. هدف این نگرش عبارتست از اینکه مردم را به سوی تولد تازه هدایت نماید و بعد هم باعث گردد آنها کامل ترین تجربهٔ ممکن از حیاتی را داشته باشند که اساس آن قدرت رستاخیز مسیح است. از هر طرف به این نگرش نگاه کنیم، خدمتی است که به منظور اعلام پیام انجیل صورت می گیرد. اشتباهات احتمالی این نگرش از نوع اشتباهات کسانی نیست که این نگرش، اشتباهات احتمالی این نگرش از نوع اشتباهات کسانی نیست که این نگرش، اشتباهات احتمالی این نگرش از نوع اشتباهات کسانی نیست که می تواند مرتکب شود. این نکته ای است که در ابتدای بحث خود باید می تواند مرتکب شود. این نکته ای است که در ابتدای بحث خود باید دکر کنیم.

ولی اگر نگرش مذکور از لحاظ تعلیمی اشکالی ندارد پس ایراد آن چیست؟ چگونه ممکن است این نگرش اشکالات جدی داشته باشد وقتی پیام و اهداف آن این چنین منطبق بر حقایق کتاب مقدس است؟ پاسخ این است که نگرشی که کاملاً با حقایق انجیل سروکار دارد باز هم ممکن است راه را به اشتباه برود و این وقتی پیش میآید که از این حقایق ممکن است راه را به اشتباه برود و این وقتی پیش میآید که از این حقایق محلزی نادرست استفاده کند. همانطور که یک داروخانه پر از داروهای مختلف برای درمان امراض جسمانی میباشد کتاب مقدس هم پر از چیزی را به طرز غلط استفاده نماییم نتیجه زیانبار خواهد بود در حالیکه همان چیز اگر بطرز صحیح استفاده شود موجب شفا خواهد گردید. مثلاً اگر به جای اینکه از یُد استفادهٔ موضعی کنیم آن را بنوشیم نتیجهای معکوس حاصل خواهد شد! به همین ترتیب ممکن است آموزههای مربوط به تولد تازه و حیات نو هم در جای غلطی مورد استفاده قرار گیرند و نتایج نامطلوبی حاصل شود. به نظر میرسد این همان مشکلی است که خدمت مورد بحث ما ایجاد میکند.

#### آموزههایی که از آنها بطرز غلط استفاده شده است

این نگرش کار خود را به این ترتیب آغاز می کند که در قالب یک پیغام بشارتی بر تغییری تأکید می نماید که اگر مسیحی بشویم در ما به وجود خواهد آمد. این تغییر نه فقط بخشایش گناهان و آرامش وجدان را به ارمغان می آورد و باعث می گردد خدا پدر ما شود و با او مشارکت پیدا کنیم. همچنین این تغییر به این معنی است که از طریق قدرت روح القدس مسلط بودند پیروز شویم و نور هدایتی که خدا به ما عطا می فرماید ما را قادر می سازد تا مسائل مربوط به هدایت، به کمال رساندن خود، روابط شخصی، شهوت نفس و غیره را که تا به حال کاملاً ما را مغلوب ساخته بودند، حل نماییم.

حال بطور کلی باید گفت که تمام این وعده ها در کتاب مقدس وجود دارند و حقیقت دارند. خدارا شکر که اینطور است! اما امکان این وجود دارد که طوری بر آنها تأکید نماییم و به نحوی دشواری های زندگی مسیحی یعنی هرروز تنبیه شدن، جنگ دائمی با گناه و شیطان و هر چند وقت یکبار قدم زدن در تاریکی را کم اهمیت بشماریم که مردم چنین برداشت کنند که زندگی مسیحی عادی عبارتست از زندگی در پر قو و قرار گرفتن در شر ایطی که در آن همه چیز، همیشه دوست داشتنی است و دیگر از مشکلات خبری نیست و اگر مشکلی پیش بیاید به محض اینکه آنرا به نزد تخت فیض الهی ببریم نابود خواهد شد. این به این معنی است که تا وقتی ما مسیحی هستیم، دنیا، جسم و شیطان نمی توانند مشکلات جدی برای ما ایجاد کنند و شر ایطی که در آن قرار داریم و روابط شخصی ما هرگز مشکل ساز نخواهند بود و خودمان هم با خود مشکل نخواهیم داشت. با این همه، این نظریات مضر است زیرا کاملاً غلط میباشد.

البته می توان از زندگی مسیحی برداشتی کاملاً عکس این هم ایجاد نمود. می توانیم بقدری از دشواریهای زندگی مسیحی حرف بزنیم و از جنبهٔ درخشان آن چیزی نگوییم که مردم چنین برداشت کنند که زندگی مسیحی عمدتاً غمانگیز و تاریک است و چنین است که بر روی زمین در جهنم زندگی کنیم و فقط به این امید داشته باشیم که پس از مرگ به بهشت خواهیم رفت! شکی نیست که هر از گاهی چنین برداشتی بوجود آمده است و بدون شک خدمتی که ما از آن حرف می زنیم تا حدی واکنشی در برابر آن است. اما باید گفت که از این دو اشتباه که هر یک در یک قطب قرار می گیرند اولی بدتر است زیرا امیدهای باطل به مراتب بدتر از ترسهای اشتباه هستند. اشتباه دوم به لطف الهی فقط باعث خواهد گردید که وقتی بفهمیم در زندگی مسیحی هم غم وجود دارد و زنـدگی مسیحی عادی را به صورت حیاتی بی دغدغه به تصویر درمی آورد حتماً دیریا زود باعث خواهد شد تا به اشتباه خود پی ببریم و درمی آورد حتماً دیریا زود باعث خواهد شد تا به اشتباه خود پی ببریم و

ما می گوییم که نگرش مورد بحث ما برای اینکه آرزوهای بشری را برآورده سازد به خود اجازه می دهد که در حال حاضر وعدههایی بدهد که خدا قول نداده است در این دنیا عملی سازد. این اولین خصوصیت این نگرش است که باعث می گردد آن را ظالمانه بدانیم زیرا برای اینکه به نتیجه برسد امیدهای کاذب می دهد. البته قبول داریم ظلمی که این نگرش می کند از روی سوء نیت نیست بلکه بیشتر ناشی از مهر و محبتی است که در آن احساس مسئولیت وجود ندارد. واعظ در صدد است شنوندگان را به سوی مسیح هدایت نماید به همین دلیل زندگی مسیحی را با آب و تاب معرفی میکند و تا میتواند طوری از آن حرف میزند که جالب و بدون دغدغه به نظر رسد تا به این ترتیب بتواند شنوندگان خود را جلب کند. ولی عدم وجود انگیزهٔ بد و وجود انگیزهٔ خوب به هیچ وجه ضرری را که سخنان اغراق آمیز واعظ میزند کمتر نمیکند.

همانطور که خادمان به خوبی میدانند اتفاقی که میافتد از این قرار است که هر چند شنوندگان واقع بین که قبلاً هم از این سخنان شنیدهاند وعدههای واعظ را سبک و سنگین میکنند، برخی از شنوندگان که با جدیت سخنان او را دنبال مینمایند تمام حرفهای او را کاملاً می پذیرند و به این ترتیب توبه کرده تولد تازه را تجربه مینمایند و در زندگی جدید خود با شادی پیشرفت میکنند و مطمئن هستند که دیگر از غم و غصهها و مشكلات سابق خبري نخواهد بود. ولي بعداً مي فهمند كه به هيچ وجه اینطور نیست بلکه هنوز هم خلق و خوی بد آنها تغییری نیافته است و روابط شخصی نابسامانشان همانگونه است که قبلاً بود و هنوز هـم بـا وسوسههای عذاب آور درگیر هستند و درواقع گاهی این مسائل حادتر می شوند. خدا از مشکلات شرایطی که آنها در آن قرار دارند نمی کاهد بلکه عکس این کار را میکند. عدم رضایت از همسر، شوهر یا والدین و یا خویشاوندان همسر، فرزندان، همکاران و یا همسایگان باز هم ادامه می یابد. وسوسه ها و عادات بدی که به نظر می رسید وقتی این افراد توبه کردند برای همیشه از بین رفت باز هم سر برمی آورند. وقتی در چند هفتهٔ اول زندگی مسیحی وجد و سرور سراسر وجود آنها را فرا میگیرد فکر ميكنندكه واقعاً همهٔ مسائل خود به خود حل شدهاند ولي حالا مي بينند اینطور نیست و از زندگی بدون دغدغهای که به آنها وعده داده شده بود خبری نیست. این تهدید وجود دارد که آنچه قبل از مسیحی شدن آنها را به زانو درمی آورد باز هم آنها را به زانو در آورد. اکنون این افراد باید به چه چېزې فکر کنند؟

حقیقت این است که خدایی که در مورد او کتاب مقدس می فرماید «او

مثل شبان گلهٔ خود را خواهد چرانید و به بازوی خود برهها را جمع کرده به أغوش خویش خواهد گرفت» (اشعیا ۱۱:۴۰) همانند مادری که نسبت به نوزادش بسیار مهربان است او هم نسبت به مسیحیان نوایمان بسیار مهربان است. به همین دلیل اغلب شروع زندگی مسیحی آنها تـوام بـا شادي عظيم و توجهات الهي چشمگير است و مي بينيم كه بطرزي قابل ملاحظه جواب دعاهای خود را مییابند و در همان اولین دفعاتی که شهادت مىدهند، بلافاصله شهادت أنها ثمربخش مى گردد. به اين ترتيب خدا آنها را تشويق کرده در «زندگی مسيحی» استوار می سازد. اما همین که رشد نموده قویتر میشوند و دیگر قادر هستند بار بیشتری را تحمل نمايند خدا آنها را در شرايطي دشوارتر تعليم ميدهد. به اين ترتيب أنها را تحت فشار عوامل مخالف و دلسرد كننده قرار داده امتحان میکند که دیگر نتوانند بار بیشتری تحمل کنند (وعده مذکور در اول قرنتیان ۱۳:۱۰ را مطالعه فرمایید) اما در عین حال به بار کمتر از آن هم راضی نیست (تذکر مذکور در اعمال ۲۲:۱۴ را مطالعه فرمایید). به این ترتيب خدا شخصيت روحاني مارا مي سازد، ايمان مارا تقويت مي كند و ما را برای کمک به دیگران آماده می نماید. به این ترتیب به درک ما از ارزشها شفافیت میبخشد و به این ترتیب خود را در زندگی ما جلال مى دهد و قوت خويش را در ضعف ما كامل مى كند.

بنابراین این یک چیز غیرعادی نیست که وقتی فرد مسیحی به زندگی خود با خدا ادامه می دهد، وسوسهها، برخوردها و فشارها افزایش می ابند. درواقع باید گفت که اگر چنین نشود غیرعادی است. ولی مسیحیانی که به آنها گفته اند زندگی مسیحی بی دغدغه و فارغ از هر نوع مشکل است وقتی بشدت با بی کفایتی و عدم کمال مواجه می شوند، فقط به این نتیجه می رسند که حتماً وضع آنها غیرعادی است و می گویند: «یک جای کار اشکال پیدا کرده، وضعیت مثل سابق نیست»! و می رسند: «چکار کنیم تا همه چیز مثل اول بشود؟».

### راه حل غلط

دومین خصوصیتی که باعث گردیده است تا نگرش مورد بحث ظالمانه باشد این است که مسیحیان نوایمان را اسیر این طرز فکر نموده است که دلسردی و ناامیدی و روبرو شدن آنها با شرایط پیچیدهٔ زندگی نشانهٔ این است که زندگی مسیحی آنها در حدی نیست که باید باشد. اکنون این خدمت، اسارت دیگری را از طریق راه حل محدود کننده خود ایجاد میکند. این خدمت، «درگیر شدن با مشکلات» را با «مغلوب شدن» یکی میداند و تأکید میکند که این درگیری نتیجهٔ ضعف ما در «ایمان» و «نسپردن کامل زندگی خودمان به مسیح است». پدیدآورندگان این نوع نگرش معتقدند که شخصی که توبه کرده است چون قبلاً، زندگی خود را ولی بعداً این شخص در زندگی مسیحی خود سرد و بی اعتنا شده است ولی بعداً این شخص در زندگی مسیحی خود سرد و بی اعتنا شده است ولی بعداً این شخص در زندگی مسیحی خود سرد و بی اعتنا شده است مسیح و یا چنانکه باید از خدا اطاعت نکرده و یا اینکه مرتباً به عیسای مسیح توکل ننموده است و به همین دلیل هم اکنون دچار این وضع نامطلوب است.

بنابراین برای اینکه از این وضع نجات یابد لازم است ببیند که در کجا ضعف دارد و ضعف خود را اعتراف و ترک کند. این شخص باید از نو حیات خود را به مسیح بسپارد و هر روز این وقف و سرسپردگی را ادامه دهد. در عین حال باید یاد بگیرد که وقتی با مشکلات و وسوسههاروبرو میشود آنها را به مسیح بسپارد تا مسیح بر آنها غلبه نماید. اگر وی اینکارها را انجام بدهد باز هم خواهد دید که چه به مفهوم الهیاتی کلمه و چه به مفهوم استعارهای آن بر اریکهٔ قدرت خواهد نشست.

حال باید گفت این صحت دارد که وقتی مسیحیان نسبت به خدا بیاعتنا میشوند و به راههای گناه آلود گذشته باز میگردند شادی و آرامش درونی قلب آنها کم میشود و احساس عدم رضایت مرتباً در آنها افزایش مییابد. کسانی که از طریق اتحاد با مسیح «برای گناه مردهاند» (رومیان ۱:۶) یعنی دیگر گناه اصل حاکم بر زندگی آنها نیست نمی توانند در گناه حتی لذت محدودی را احساس کنند که قبل از تولد دوباره احساس می نمودند. در عین حال نمی توانند در راههای گناه آلود گام بردارند و عنایت الهی نسبت به آنها در خطر نیفتد چون خدا به مسألهٔ گناهان آنها رسیدگی خواهد کرد! «به سبب گناه طمع وی غضبناک شده، او را زدم و خود را مخفی ساخته، خشم نمودم و او به راه دل خود رو گردانیده، برفت...» (اشعیا ۱۷:۵۷). خدا وقتی فرزندانش به راههای گناهآلود باز می گردند بدینگونه عکس العمل نشان می دهد. گناهکاران که تولد دوباره ندارند افراد خوشحالی هستند ولی مسیحیانی که به راههای گناهآلود خود باز می گردند تبدیل به انسانهایی مفلوک می شوند. بنابراین

كجاست آن بركتى كه سراغ داشتم،

*برکتی که اول بار چون خداوند را دیدم، مزهٔ آن را چشیدم؟* قبل از هر چیز باید از خود بپرسید که آیا عمداً مرتکب گناهانی شدهاید که باید همانند شاعر چنین به آنها اعتراف کنید:

گناهانی که تو را ای خداوند محزون ساخته

و تو را از آغوش من جدا ساخته.

اگر چنین است، راه حلی که ذکر گردید حداقل از نظر کلی صحیح می باشد.

ولی ممکن است چنین نباشد. دیر یا زود برای هر مسیحی زمانی فرا میرسد که موضوع چیز دیگری است. دیر یا زود آنها با این حقیقت مواجه خواهند شد که خدا اکنون به آنها که فرزندان او هستند و زندگی خود را به دستهای او سپردهاند امور روحانی خاص بزرگسالان را تعلیم می دهد. خدا این کار را در مورد ایوب، برخی از مزمورنویسان و مخاطبان رساله به عبر انیان انجام داد و برای این منظور آنها را در معرض حملات شدید از طرف دنیا، جسم و شیطان قرار داد تا استقامت آنها بیشتر شود و به عنوان قوم خدا از شخصیت قوی تری برخوردار گردند. همانطور که گفتیم همهٔ فرزندان خدا تحت این تعلیم قرار می گیرند و این قسمتی از «تأدیب خداوند» است که در مورد هر یک از فرزندان خدا که مورد محبت او هستند اجرا می گردد (عبرانیان ۲۰:۵، که منعکس کنندهٔ ایوب ۱۷:۵ است و امثال ۱۱:۳). پس اگر این همان اتفاقی است که برای مسیحیانی که در شرایط پیچیدهای قرار دارند روی می دهد در این صورت راه حلی که قبلاً ذکر گردید فاجعه آمیز خواهد بود.

مگر این راه حل چکار می کند که فاجعه آمیز خواهد بود؟ درواقع راه حل فوق مسيحيان وقف شده را اسير زندگي يکنواختي ميسازد که در آن هر روز باید در جستجوی نقاط ضعف خیالی در میزان وقف خود به مسيح باشند و تصور كنند كه فقط در صورت يافتن چنين ضعفهايي و اعتراف و ترک آنهاست که می توانند باز هم تجربهٔ روحانی کودکانهای را داشته باشند که درواقع خدا میخواهد آنرا پشت سر بگذارند.به ایـن ترتيب اين راه حل نه فقط باعث ميگردد تا از نظر روحاني سير قهقرايي بپيمايند و دچار عدم واقع بيني شوند بلكه همچنين موجب مي شود تا اهداف الهي رابطرز غلط درك نمايند يعنى اهداف خدايي راكه به دوران طفولیت روحانی آنها که مملو از سر خوشیهای کودکانه و رضایت خاطر و عدم تحرک بود پایان بخشیده است. و خدا دقیقاً به این منظور به چنین دورانی پایان بخشیده تا آنها را به سوی تجربهای به مرتب بالغانهتر از زندگی روحانی سوق دهد. والدین از دیدن نوز ادان خود لذت میبرند ولى اگر ببينند كه فرزندان بالغ أنها باز هم مي خواهند به دوران طفوليت بازگشت نمایند حداقل این است که ناراحت می شوند و اجازه نمی دهند تا فرزندانشان بطرز بچگانهای رفتار کنند. پدر آسمانی ماهم دقیقاً همینطور است. میخواهد در مسیح رشد نماییم نه اینکه نوزاد باقی بمانيم. ولى تعليم مورد بحث ما در اين قسمت با روش الهي مغايرت دارد و تشویق میکند تا به دوران طفولیت روحانی بازگردیم و سعادت ما

را در گرو این بازگشت میداند.

باز هم باید گفت که این نگرش و تعلیم نوعی ظلم است. در قدیم در چین رسم بود که پاهای دختران را به هم می بستند و بزور پای او را برای همیشه از شکل عادی خارج می ساختند. این کار به همان اندازه ظالمانه بود که تعلیم مورد بحث ظالمانه است. حتی اگر بگوییم که انگیزه چینی ها و مروجان تعلیم مورد بحث بر اساس محبت بوده است هیچ تفاوتی در ظالمانه بودن عملکرد آنها ایجاد نمی شود. اگر راه حل مورد بحث را قبول کنیم حداقل این نتیجه را خواهد داشت که بر اثر توقف رشد روحانی در ایمانداران، با مسیحیان انجیلی بزرگسالی روبرو خواهیم شد ندارند و در خود فرورفته هستند. به ترین نتایج این تعلیم هم عبارت خواهد بود از اینکه ببینیم ایمانداران صادق و پاک دل گرفتار نوع بیمارگونهای از تفتیش خود، پریشانی،ناراحتی روانی و از دست دادن ایمانشان هستند که به هر حال ایمانی انجیلی است.

### از دست دادن دیدگاه صحیح در مورد فیض الهی

اشتباهات اساسی این تعلیم چیست؟ از جهات متعدد ایر ادهایی بر این تعلیم وارد است. در تعلیم مورد نظر درک صحیحی از تعلیم عهدجدید در مورد تقدس و مبارزهٔ مسیحی وجود ندارد و در آن معنی رشد در فیض و عملکرد گناه مسکون در ذات انسان درک نمی شود و زندگی مسیحیان را بر روی زمین با زندگی آیندهٔ آنها در آسمان یکسان می انگارد. به علاوه در این تعلیم درک غلطی از جنبهٔ روانی مربوط به اطاعت مسیحی وجود دارد (روحالقدس ما را به فعالیت برمی انگیزدنه به انفعال). ولی ایر اد اساسی وارد بر آن عبار تست از اینکه در این تعلیم دیدگاه صحیحی در مورد روش و هدف فیض الهی وجود ندارد.

فیض چیست؟ در عهدجدید فیض عبارتست از محبتی که خدا در

عمل به کسانی که شایستگی آنرا ندارند نشان می دهد. فیض یعنی اینکه خدا آسمان و زمین را تکان می دهد تا گناهکاران را که کوچک ترین کاری برای نجات خود نمی توانند بکنند نجات بخشد. فیض به این معنی است که خدا پسر یگانهٔ خود را فرستاد تا به صلیب کشیده شود و به عالم مردگان نزول کند تا ما گناهکاران با خدا مصالحه نماییم و وارد بهشت شویم. «زیرا او را که گناه نشناخت در راه ما گناه ساخت تا ما در وی عدالت خدا شویم» (دوم قرنتیان ۲۱:۵).

در عهدجدید هم *نقشهٔ* فیض وجود دارد و هم عمل آن. اولی عبارتست از نقشهٔ ابدی خدا برای نجات بشر و دومی عبارتست از «عمل نیکوی» خدا در ما (فیلپیان ۶:۱) که خدا از طریق آن، ما را به مشارکتی زنده با مسیح میخواند (اول قرنتیان ۹:۱) از مرگ برخیزانده حیات می بخشد (افسسیان ۲:۱–۶)، بوسیلهٔ عطای روحالقدس مهر مالکیت بر ما می زند (افسسیان ۲:۱–۶)، بوسیلهٔ عطای روحالقدس مهیر مالکیت بر ما می زند قرنتیان ۲:۱۱–۱۴) و ما را به صورت مسیح متبدل می سازد (دوم قرنتیان ۱۸:۳) و سرانجام بدن ما را در جلال برمی خیزاند (رومیان ۲۰:۸

چند سال قبل متألهان پروتستان میگفتند که معنی فیض عبارتست از برخورد محبت آمیز خدا و این جدااز عمل محبت آمیز او میباشد. ولی کتاب مقدس چنین تمایزی قائل نیست. به عنوان مثال در اول قرنتیان ۱۰:۱۵ اینطور میخوانیم: «لیکن به فیض خدا آنچه هستم هستم و فیض او که بر من بود باطل نگشت بلکه بیش از همهٔ ایشان منفعت کشیدم اما نه من بلکه فیض خدا با من بود».

هدف فیض چیست؟ هدف آن در درجه اول عبارتست از احیاء رابطهٔ ما با خدا. هنگامی که خدا بخاطر ایمان ما به پسرش گناهانمان را می بخشد و بدین ترتیب رابطهٔ ما را با خود احیاء می کند به این دلیل این کار را انجام می دهد تا از این پس ما و او با هم مشارکت داشته باشیم و او ذاتی نو به ما عطا می فرماید تا بدینوسیله ما را قادر سازد که به او محبت و توکل نماییم و به خاطر وجود او شادی کرده از او اطاعت نماییم و به وی امید داشته باشیم. به این ترتیب ما به سهم خود قدمهای لازم را برمی داریم تا با خدایی که پیوسته خود را به ما می شناساند مشارکت یابیم. بدین سان آنچه هدف فیض الهی است عبار تست از به وجود آوردن شناختی فزاینده از خدا و مشارکتی روز به روز نزدیک تر با او. به این ترتیب فیض یعنی اینکه خدا ما گناهکاران را به خود نزدیک و نزدیک تر می سازد.

خدا چگونه از طریق فیض خود این هدف را عملی می سازد؟ خدا برای عملی ساختن این هدف ما را از حملات دنیا، جسم و شیطان محفوظ نگاه نمی دارد. به علاوه از ما در مقابل شرایط طاقت فرسا و ناامید کننده هم حفاظت نمی کند. در برابر مشکلاتی که خلق و خو و وضعیت روانی ما بر ای مان ایجاد می نماید هم از ما محافظت نمی کند. برعکس ما را در معرض این چیزها قرار می دهد تا احساس عدم کفایت سراسر وجود ما را فر اگیرد و به این ترتیب توکل ما به او بیشتر شود. این است دلیل اصلی که چرا خدا زندگی ما را از مشکلات و شرایط گیج کننده متعدد پر می سازد تا اینکه حتماً درس توکل کامل را یاد بگیریم. علت اینکه کتاب مقدس بارها اعلام می نماید که خدا صخرهٔ قوی، قلعهٔ بلند، پناهگاه مطمئن و یاری دهندهٔ ضعیفان است این است که خدا وقت زیادی صرف می کند تا به ما بفهماند که هم از نظر ذهنی و هم از نظر زیادی ضعیف هستیم و به این ترتیب نباید جرأت کنیم که در یافتن راه اخلاقی ضعیف هستیم و به این ترتیب نباید جرأت کنیم که در یافتن راه

وقتی در راه آرام و راحتی راه میرویم و احساس مطبوعی هم داریم اگر کسی دست ما را بگیرد تا به ما کمک کند احتمالاً بـدون لحظهای درنگ دست او را پس میزنیم. ولی وقتی هنگام شب در محل ناامنی گرفتار طوفان میشویم و قدرت خودرااز دست میدهیم اگر کسی دست ما را بگیرد تا به ما کمک کند از او خیلی هم تشکر میکنیم و به او تکیه می نماییم. خدا می خواهد احساس کنیم که راه زندگی ما ناامن و گیج کننده است تا یاد بگیریم به او توکل کنیم و از او بسیار متشکر باشیم. بنابراین اقداماتی به عمل می آورد تا ما دست از اتکا به خودمان بکشیم و به او توکل نماییم یا به عبارتی چنانکه کتابمقدس می فرماید «منتظر خداوند باشیم».

## خدایی که فرصتی تازه میدهد

این حقیقت مفاهیم ضمنی متعددی دارد. یکی از شگفتانگیزترین مفاهیم ضمنی آن این است که خدا درواقع از گناهان و اشتباهات ما برای عملی ساختن هدف خود استفاده مینماید. خدا غالباً شکستها و خطاهای ما را وسیلهای برای پروراندن شخصیت ما میسازد. خیلی عجیب است که در کتابمقدس بارها از اشتباهات مردان خدا و تنبیه شدن آنها توسط خدا سخن گفته شده است.

به ابر اهیم فرزندی وعده داده شد ولی وی می بایست منتظر می ماند. می بینیم دیگر طاقت نمی آورد و این اشتباه را مرتکب می شود که از تدبیری غیر از تدبیر خدا پیروی می کند و به این ترتیب اسماعیل به دنیا می آید و ابر اهیم مجبور می شود سیزده سال هم صبر کند تا خدا باز هم با او سخن بگوید (پیدایش ۲۶:۱۶–۱۰:۱۷). موسی به غلط سعی می کند تا قوم خود را خودش نجات بدهد و می بینیم مرتب ابراز وجود می کند و از می نماید تا مشکلات قوم اسر ائیل را حل نماید ولی بعداً به مدت چند می نماید تا مشکلات قوم اسر ائیل را حل نماید ولی بعداً به مدت چند نود بین نباشد. داود مرتکب مجموعه ای از اشتباهات می شود. بتشبع را اغوا می کند و ترتیب قتل اوریا را می دهد و خانواده اش را نادیده می گیرد و مردم را بخاطر نشان دادن اعتبار و مقام خود سر شماری می کند و البته در هر مورد بشدت تنبیه می شود. یونس مرتکب این اشتباه می گردد که از دعوت الهی فرار میکند بالاخره درمییابد که در شکم ماهی بزرگی گرفتار شده است.

موارد متعدد دیگری را هم می توان ذکر کرد.ولی نکته ای که باید در اینجا بر آن تأکید نماییم این است که وقتی انسان اشتباه می کند و خدا بلافاصله ناراضی می گردد پایان کار هنوز فرا نرسیده است. موسی از اعتماد به نفس غلط خود آزاد شد. (در واقع وقتی بعداً دچار عدم اعتماد به نفس گردید این هم تقریباً گناه بود؛ خروج ۲۰۱۴–۱۴). داود هر بار که لغزید توبه کرد و در پایان بیشتر از ابتدا به خدا نزدیک شد. یونس از داخل شکم ماهی دعا کرد و زنده ماند تا مأموریت بشارتی خود را در شهر نینوا به انجام رساند.

هر قدر هم که اشتباهات مابزرگ باشند باز خدا می تواند آنها را به نفع ما تمام كند. تمام محصول سالهايي راكه ملخ خورد خدا به ما يس خواهد داد. میگویند که تا کسی اشتباه نکند چیزی یاد نمیگیرد. این گفته کاملاً درست است. این افراد اشتباه کردند ولی خدا از طریق همین اشتباهات مفهوم فیض الهی را به آنها تعلیم داد و طوری به آنها آموخت که به وی توکل نمایند و وفادار بمانند که از هیچ راه دیگری تعلیم این موضوع میسر نبود. آیا احساس میکنید که شکست خوردهاید؟ آیا فکر میکنید مرتکب اشتباه وحشتناکی شدهاید؟ به سوی خدا بازگشت نمایید. فیض او در انتظار شماست تا به شما فرصتي تازه عطا كند. عدم وجود واقع بيني در دين چيز وحشتناكي است.در حقيقت، عـدم وجـود واقـع بـيني أفت تعليمي است كه ما در اين فصل أنرا مورد نقد و بررسي قرار داديم. بايد گفت واقع بین نبودن در مورد خدا بیماری مهلک مسیحیت امروز است. لازم داريم كه خدا ما را هم در مورد خودمان و هم در مورد او واقعبين سازد. سرود روحانی زیر که سر ایندهٔ آن جان نیوتون است دربارهٔ ورود به آن نوع واقع بيني سخن ميگويد كه سعى داريم أنرا معرفي نماييم. احتمالاً این سرود حقایقی برای گفتن به ما دارد.

از خداوند طلبیدم که در ایمان و محبت و فیض رشد نمایم تا از نجات او بیشتر بدانم و روی او را با اشتیاقی افزون تر طلبم.

امیدوار بودم که در زمان دلخواه ناگهان به دعایم پاسخ گوید و با قدرت الزام آور محبت خویش بر گناهان من تسلط یابد و مرا آرامی بخشد.

لیکن، چنین نشد بلکه او کاری کرد تا شرارت پنهان قلب خویش را حس نمایم. و قدرتهای خشمگین دوزخ به روح من از هر سو بتازند.

بله،گویی قصد آن داشت که به دست خویش غم و اندوه مرا افزون تر سازد، بدینسان از کنار تمام افکار دلپسندی که در سر داشتم عبور کرد و کشتی آرزوهایم را درهم شکست و مرا نقش بر زمین کرد.

در حالیکه می لرزیدم، گریه کنان به او گفتم: «خداوند چرا چنین کردی؟»، «آیا کرم خود را به کام مرگ خواهی سپرد؟» خداوند پاسخ گفت: «چنین میکنم تا دعایت را برای کسب فیض و ایمان پاسخ بگویم».

من از این مشکلات درونی سود میجویم

. . .

تا تو را از نفس و تکبر رها سازم و اندیشهٔ نیک بختی در این جهان را از دهانت میزدایم تا هر آنچه خواهی، فقط در من جویی

# فصل بیست و دوم

# كفايت خدا

به رساله پولس رسول به رومیان از هر جهت نگاه کنیم نقطهٔ اوج کتاب مقدس است. لوتر آنرا «انجیل به روشن ترین شکل خود» می خواند و کالون می گوید: «اگر کسی این رساله را بفهمد می تواند همهٔ کتاب مقدس را هم بفهمد». تیندل در مقدمهٔ تفسیر رساله به رومیان هر دو نظر بالا را به هم مربوط می سازد و می گوید که این رساله «اصولی ترین و عالی ترین قسمت عهد جدید و روشن ترین پیام انجیل است یعنی خبر خوشی است که به آن انجیل می گوییم و همچنین بر تمام حقایق کتاب مقدس روشنایی می افکند و راهی برای درک آنها می گشاید». همه راههایی که در کتاب مقدس وجود دارند به رسالهٔ رومیان ختم می شوند و تمام دیدگاههای کتاب مقدس را می توان از طریق این رساله به وضوح مشاهده نمود و وقتی پیام آن به درون قلب انسان وارد می شود نمی توان توصیف کرد که چه اتفاقی می افتد.

### رساله به روميان: كتاب رؤيت الهي

در کتابمقدس به دنبال چه میگردید؟ اگر با حکمت باشیم به دقت دنبال چند حقیقت خیلی مهم خواهیم بود که رساله به رومیان دربارهٔ تمام آنها عالیترین توضیحات را میدهد.

آیا به دنبال یافتن *تعلیم* هستید کـه مـقصود از آن حـقیقتی در مـورد خداست که خدا خودش تعلیم میدهد؟ اگر چنین است با مطالعه این رساله خواهید دید که تمام موضوعات اصلی در آن در کنار هم جمع شدهاند. این موضوعات عبارتند از: خدا، انسان، گناه، قانون یا شریعت الهی، داوری، ایمان، اعمال، فیض، خلقت، رهایی، عادل شمردگی، تقدیس، نقشهٔ نجات، برگزیدگی، فساد، شخصیت و کار مسیح، کار روحالقدس، امید مسیحی، ماهیت کلیسا، جای یهودیان و امتها در نقشهٔ الهی، فلسفهٔ کلیسا و تاریخ جهان، مفهوم و پیام عهدعتیق، اهمیت تعمید، اصول زندگی روحانی، اخلاقیات و وظایف فرد مسیحی به عنوان شهروند و غیره!

در عین حال شخص با حکمت کتاب مقدس را به عنوان کتاب *زندگی* می خواند که از طریق شرح و تفسیر و ذکر مثال روشن می سازد که در زندگی بشر خدمت کردن و خدمت نکردن به خدا، یافتن او و از دست دادن او به چه معناست. رساله به رومیان در این مورد چه سخنی برای گفتن دارد؟ پاسخ عبارتست از اینکه این رساله کامل ترین نمونه کتاب مقدس از زندگی در اسارت گناه و زندگی تحت فیض الهی و معیق ترین تحلیل کتاب مقدس را در مورد طرق ایمان ذکر می نماید. (دربارهٔ گناه به توضیحات باب های ۱–۳، ۵–۷ و ۹ و دربارهٔ فیض به باب های ۳–10 و دربارهٔ ایمان به باب های ۴، ۱۰ و ۱۴ مر اجعه فرمایید).

راه دیگر مطالعه کتاب مقدس که دانشمندان جدید الهیات توصیه میکنند عبارتست از خواندن آن به عنوان کتاب کلیسا یعنی جایی که ایمان الهی و معنی و مفهوم مشارکت ایمانداران ابراز و بیان میگردد. از این دیدگاه رساله به رومیان به این دلیل که بیان کلاسیک انجیلی است که کلیسا بر طبق آن زندگی میکند، شرح کلاسیک هویت کلیسا هم میباشد. کلیسا چیست؟ کلیسا نسل حقیقی ابراهیم است که در آن اتحاد بین یهود و غیریهود برقرار گردیده است. کلیسا توسط خدا برگزیده و از طریق ایمان عادل شمرده شده است و از گناه آزاد گردیده تا حیات جدیدی یابد که در آن عدالت شخصی و خدمت دوجانبه وجود دارد. کلیسا عبارتست از خانوادهٔ پدر پرمحبت آسمانی که به امید به ارث بردن تمام میراث الهی خود زندگی میکند. کیلیسا جامعهای است که بر مبنای رستاخیز مسیح قرار دارد و در آن قدرت مرگ تاریخی مسیح و قدرت حیات آسمانی فعلی او با هم کار میکنند. این حقیقت در رسالهٔ رومیان به کامل ترین صورت بیان گردیده است.

همچنین شخص با حکمت کتاب مقدس را به عنوان نامهٔ شخص خدا می خواند که خطاب به هر یک از فرزندان خود نوشته است و بنابراین بیش از هر شخص دیگری این نامه خطاب به خود خواننده است. اگر رسالهٔ رومیان را به این شکل بخوانید می فهمید که این رساله قدرت بی نظیری برای جستجو و یافتن مسائلی دارد که بقدری جزو وجود ما شدهاند که بطور عادی به آنها فکر نمی کنیم. این مسائل عبارتند از: عادتها طرز بر خوردهای گناهآلود ما، استعداد ذاتی ما برای ریاکاری، تمایل میایمانی مداوم ما، بی اعتنایی ما به اصول اخلاقی، سطحی بودن توبهٔ ما، بی میلی ما نسبت به امور روحانی، دنیوی بودن، ترس و مأیوس بودن ما و بالاخره تکبر ما از نظر روحانی و بی اعتنایی ما به امور روحانی. در ما و بالاخره تکبر ما از نظر روحانی و بی اعتنایی ما به امور روحانی. در می حال با خواندن این رسالهٔ تکان دهنده می فهمیم که از این نظر قدرت بی نظیری دارد که شادی، اطمینان، آزادی و شور و شوقی را در ما می آفریند که خدا در کسانی که او را دوست دارند هم ضروری می داند و هم به آنها می بخشد.

در مورد جوناتان ادواردز میگویند که تعلیم او همانا چیزی بود که انجام میداد و چیزی که انجام میداد تماماً تعلیم او بود. رساله به رومیان هم بطرزی عالی چنین است. تیندل میگوید:

حقیقت این است که اشخاص این رساله را چنانکه باید نمی خوانند و نمی فهمند، زیرا این رساله بگونه ای است که هر قدر بیشتر آنرا مطالعه کنیم ساده تر می شود و هر چه عمیق تر بررسی کنیم چیزهای ارزشمندتری در آن پیدا میکنیم زیرا گنجینهای

پس بلااستثنا هر شخص باید با تلاش و کوشش زیاد آنرا بررسی نماید و شب وروز مرتباً حقایق آنرا به یاد آورد تا اینکه کاملاً یا آن

عظیم از حقایق روحانی در آن پنهان است...

باشد. قانونی که در اینجا وجود دارد عبارتست از اینکه هر قدر عمیق تر سایر قسمتهای کتاب مقدس را مطالعه کرده باشید بیشتر با مسائل عقلانی و اخلاقی مربوط به زندگی مسیحی برخورد کرده اید و هر قدر بار ضعف خود و ضعیف شدن وفاداری خود را در زندگی مسیحی احساس کرده باشید رساله رومیان تأثیر عمیق تری در شما بر جای میگذارد. یو حنای زرین دهان<sup>(۳)</sup> هفته ای یکبار این رساله را برای خود با صدای بلند می خواند. من و شما هم کاری بهتر از این نمی توانیم انجام دهیم.

اکنون باید گفت همانطور که رساله به رومیان نقطهٔ اوج کتابمقدس است فصل هشتم آن هم نقطهٔ اوج این رساله است. ادوارد التون مفسر پیورتین دربارهٔ باب هشتم این رساله میگوید:

این باب مثل کندوی عسلی است که مملو از شیرینی آسمانی و آرامش برای جان انسان است... تصور و درک ما از آرامش چیزی جز خیالات نیست ولی زمانی به مفهوم حقیقی آرامش دست می یابیم که واقعاً محبت الهی را نسبت به خود احساس نماییم. با محبتی که در عیسی مسیح وجود دارد و توسط روح القدس در

آشنا شود.

قلبهای ما ریخته شده است، وقتی این احساس در ما ایجاد شد قلب ما از شادی وصف ناپذیر و پرجلالی پر می شود و به این ترتیب زیاده از حد نصرت می یابیم. غیر از باب هشتم رسالهٔ رومیان کجا بنیان این آر امش تا این اندازه روشن و پر معنی تشریح گردیده است.

البته در اینجا مقصود از «آرامش» مفهوم غنی این کلمه در گذشته است که عبارت بود از چیزی که هم باعث تشویق می شود و هم انسان را به عمل وامی دارد. در حالیکه معنی این کلمه امروزه عبارتست از آنچه انسان را آرام و سست می کند. تلاش مردم برای یافتن «آرامش» البته با توجه به معنی جدید آن چیزی نیست جز آسان گیری بر خود، احساسات و عدم واقع بینی و باید دانست که مذهب جدید با شعار «به کلیسا می روم تا آرامش پیدا کنم» مسیحیت نیست. با این حال التون دربارهٔ اطمینان فرد مسیحی سخن می گوید که این چیز متفاوتی است.

در اینجا هم باز مثالی که در مورد فتح قلعهٔ اورست زدیم مفید است. اگر برای پی بردن به رازی که در باب هشتم رومیان وجود دارد فقط خود همین فصل را بخوانیم قطعاً به این راز پی نخواهیم برد. برای اینکه به حقیقت موجود در این باب برسیم لازم است از بابهای ۱-۷ بگذریم. تأثیری که باب هشتم روی ما میگذارد نشان خواهد داد که قبول آنچه فصول قبلی رساله میگویند برای ما به چه قیمتی تمام شده است. فقط زمانی باب ۸ ثروت الهی خود را به ما مکشوف خواهد ساخت و قدرت عظیمش را نشان خواهد داد که بفهمیم گناهکارانی گمشده و ناتوان بیاندازه عالی و حیرتانگیز است. در مورد ما این وعده عبارتست از پذیرفته شدن توسط خدا به این دلیل که مسیح رئیس عهد ما، جان داد و از مرگ بر خاست (۴–۵). به علاوه زمانی به این گنجینهٔ الهی دست تسلیم تقدس کامل کرده و بعد دیده باشیم که جسم ما با روح ما در جنگ است و بدینسان در زندگی روحانی ما کشمکش وجود دارد و هرگز به نیکویی مورد نظر خود کاملاً دست نمییابیم و از شرارتی که آن را ترک گفته ایم کاملاً دور نمی مانیم (۶–۷). مهم تر از همه اینکه زمانی حقیقت موجود در این باب بر ما مکشوف خواهد گردید که در زیر بار مشکلات و جفاها باشیم (یعنی بیماری، درد، تصادف، شوک، یاس و ناامیدی و رفتار ناعادلانه. مر اجعه فرمایید به ۱۸:۸ – ۲۳ و ۳۵–۳۹).

در باب ۸ مشاهده میکنیم که پولس آنچه را که قبلاً در ۱۰۱–۱۱ فرموده است دوباره به طور مفصل ذکر میکند. تا جایی که میدانیم او اهل تکرار مکررات نیست. پس چرا دوباره سراغ همان مطالب میرود؟ اصلاً چرا باب هشتم را مینویسد؟ جواب کوتاه این سؤال این است که چون باب هفتم را نوشته است! ممکن است این پاسخ ظاهراً نامعقول باشد ولی اینطور نیست.در رومیان ۷:۷ این سؤال را مطرح می سازد که آیا شریعت گناه است؟ پاسخ او به این شرح است: خیر، شریعت گناه نیست. اما منشاء گناه است چون درواقع در عین حال که چیزی را منع میکند نسبت به آن تمایل ایجاد میکند و بقدری برای بی اطاعتی انسان را تحریک میکند که باعث میگردد هر چقدر انسان خود را به حفظ شریعت مجبور می سازد به همان اندازه متوجه می شود که آنرا نقض می نماید.

پولس برای اینکه این حقیقت را بسرعت و بروشنی نشان بدهد تجربهٔ خود را در این مورد ذکر میکند. به این ترتیب میگوید که چگونه قبل از مسیحی شدن «گناه از حکم فرصت یافته، مرا فریب داد و به آن مرا کشت» (۱۱) و در ادامه در آیات ۱۴–۲۵ شرح میدهد که با وجود ایماندار و رسول بودن این تجربه را دارد که «ار اده در من حاضر است اما صورت نیکو کردن نی... زیرا بر حسب انسانیت باطنی به شریعت خدا خشنودم. لکن شریعت دیگر در اعضای خود می بینم که با شریعت ذهن من منازعه میکند و مرا اسیر میسازد به آن شریعت گناه که در اعضای من است» (۱۸، ۲۲–۲۲).

پولس در حالیکه این امر را توضیح میداد همزمان عکس العمل نشان داد و گفت: «وای بر من که مرد شقی ای هستم! کیست که مرا از جسم این موت رهایی بخشد؟» (۲۴). پولس جواب سؤال خود را میدانست زیرا از این امر آگاه بود که بالاخره یک روز بطور قطع توسط مسیح از گناه کاملاً رهایی خواهد یافت و این امر از طریق «خلاصی جسم» (۲۳۸) انجام خواهد گردید. ولی در حال حاضر مجبور بود عدم توانایی خود را در کسب کمال که در پی آن بود تحمل نماید زیرا شریعتی که طالب این کمال بود و پولس به علت داشتن تولد تازه به آن علاقه داشت نمی توانست این کمال را فراهم سازد. «خلاصه اینکه من (یعنی خود باطنی، «خود» واقعی) به ذهن خود شریعت (یعنی دستور) خدا را بندگی میکنم و اما به جسم خود شریعت (یعنی اصل) گناه را» (۲۵).

پولس نکتهای را که میخواست، بیان فرموده و اکنون مکث کرده است. او چه کرده است؟ پولس به مخاطبان رسالهٔ خود گفته که شریعت چه چیزی در مورد او گفته است و به این ترتیب به آنها یادآوری کرده که شریعت دربارهٔ آنها چه چیزی برای گفتن دارد. شریعت دربارهٔ اینکه چه امتیازی داریم و چه چیزی به دست آورده ایم حرفی نمی زند بلکه از ضعف و جرم سخن میگوید. بنابراین مسیحیان حساسی که میدانند خدا چطور از گناه متنفر است وقتی شریعت باعث میگردد به وجود گناه در خود پی ببرند افسرده می شوند و خود را بدبخت احساس می نمایند. نوشتن این سطور بر شادی خود پولس سایه افکنده بود و چون وی شبان میدانست که خواندن این سطور باعث نار احتی خواهد شد. ولی می دانست که خواندن این سطور باعث نار احتی خواهد شد. ولی نمی خواست مسیحیان رومی را در همین حالت رها کند تا به جنبهٔ غمانگیز تجربه و احساس خود فکر کنند و حس کنند باز هم تحت شریعت قرار گرفتهاند. به جای این کار پولس احساس میکند لازم است که به آنها یادآوری نماید مسألهای که تعیین کننده است حرفی نیست که شریعت دربارهٔ آنها میزند بلکه چیزی است که انجیل در موردشان میفرماید. به این ترتیب پولس با استفاده از منطقی که هم انجیلی بود و هم به خدمت شبانی مربوط میشد یکبار دیگر بر موضوع اطمینان مسیحی متمرکز شده و با قدرت تمام آنرا به نحوی پرورش میدهد که با «عدم محکومیت» شروع و با «عدم جدایی» به پایان میرسد. منطق او انجیلی است زیرا انجیل همیشه حرف آخر را میطلبد و این منطق به خدمت شبانی مربوط است چون شبانان همیشه باید برای «شادی شما» (دوم قرنتیان ۲۰:۱) کار کنند.

باب ۸ رومیان «مسیحیان را از آنچه باب ۷ رساله میگوید» آزاد نمی سازد یعنی نمی گوید که در حال حاضر امکان این وجود دارد که نقصی را که شریعت در ما پیدا میکند دیگر نداشته باشیم. آلکساندر ویت به جماعت خود گفت: «مادامی که من خادم شما هستم از آنچه باب هفتم رومیان میگوید خلاص نخواهید شد» و البته این نکته کاملاً صحیح است. اما این باب مسیحیان را به سوی حقایقی هدایت میکند که خدا در انجیل به مسیحیان در مورد آنها اطمینان می بخشد و به آنها تعلیم می دهد که چون «جایی که گناه زیاده گشت، فیض بینهایت افزون گردید» پس باید شادی کنند زیرا این امر پادزهر بدبختی و مصیبتی است میتوان گفت که باب هشتم رومیان «مسیحیان را از آنچه باب هفتم میتوان گفت که باب هشتم رومیان «مسیحیان را از آنچه باب هفتم میگوید» کاملاً آزاد می سازد.

محتوای باب هشتم رومیان چیست؟ این باب به دو قسمت نابرابر تقسیم میشود. سی آیهٔ اول، *کفایت فیض الهی* را برای روبرو شدن با مجموعهٔ کاملی از مشکلات متعدد اعلام می دارد. این مشکلات عبارتند از جرم و قدرت گناه (۱–۹) واقعیت مرگ (۶–۱۳)، وحشت روبرو شدن با قدوسیت خدا (۱۵) ضعف و ناامیدی در روبرو شدن با درد و رنج (۱–۲۵)، مشکلات مربوط به دعا (۲۶ به بعد) و احساس اینکه زندگی بی معنی و مأیوس کننده است (۲۸–۳۰) و پولس منظور خود را به این طریق روشن می سازد که به بحث در مورد چهار عطای الهی می پردازد که به همهٔ کسانیکه از طریق ایمان «در مسیح عیسی هستند» عطا شده است. اولی عبار تست از عدالت یعنی «هیچ قصاصی نیست» (آیهٔ ۱). دومی عبار تست از روح القدس (۲–۲۷). سومی عبار تست از فرزند خواندگی یعنی به فرزندی قبول شدن در خانوادهٔ الهی که خداوند ما مسیح نخست زادهٔ این خانواده است (۲۹–۲۷). چهارمی عبار تست از در امان بودن چه در زمان حاضر و چه در آینده (۲۸–۳۰). این موهبت و عطای مرکب یعنی مقام بعلاوه عامل پویایی و هویت و امنیت، برای اینکه فرد مسیحی را در زمان مشکلات حفظ کند نه فقط کافی بلکه از حد زیاده کافی است.

بعد هم پولس در آیات ۳۱–۳۹ خوانندگان رساله را تشویق میکند که در برابر آنچه به آنها گفته است از خود عکسالعمل نشان دهند. «پس به این چیزها چه گوییم؟» (۳۱) و در ادامه عکسالعمل خودش را شرح میدهد که درواقع باید عکسالعمل ما هم چنین باشد. پولس ضمن این کار به آرامی موضوع مورد بحث خود را عوض میکند و موضوع تبدیل میشود به کفایت خدای فیض. توجه از عطا به بخشندهٔ عطا معطوف میگردد و توجه به موضوع آزاد شدن از شرارت، جای خودش را به این موضوع میدهد که خدا برای هر مسیحی همان کسی خواهد بود که فرمود برای ابراهیم خواهد بود یعنی «من سپر تو هستم و اجر بسیار عظیم تو» (پیدایش ۱۵:۱). اگر آیات ۱–۳۰ میگویند: «موافق رای خود مرا هدایت خواهی نمود و بعد از این مرا به جلال خواهی رسانید» آیات مدایت نمیخواهم. اگر چه جسد و دل من زایل گردد، لیکن صخرهٔ دلم و حصهٔ من خداست تا ابدالآباد» (مزمور ۲۴:۷۳–۲۶). این است آن واکنشی که ما اکنون باید مورد بررسی قرار دهیم.

### كاربرد آموزهها

«پس به این چیزها چه گوییم؟» نباید فکر کرد که پولس در این پرسش به همان دلیلی از ضمیر مستتر «ما» استفاده کرده که پادشاهان از این ضمیر استفاده میکردند یا در ادبیات استفاده می شود. این ضمیر در عهدجدید چنین کاربردی ندارد. درواقع موعظهٔ مسیحی دارای این خصوصیت است که با استفاده از این «ضمیر» همه را تشویق به پذیرش حقایق روحانی میکند و به این ترتیب معنی این «ما» می شود: «من امیدوارم که شما و همهٔ ایمانداران هم با ما». پس پولس وقتی می فرماید «پس به این چیزها چه گوییم؟» مقصودش در حقیقت این است: «من می دانم چه باید بگویم. شما هم می دانید؟»

پولس قبل از اینکه خوانندگان رساله را به سخن گفتن تشویق کند به فکر کردن تشویق می فرماید. می خواهد آنها با او تلاش کرده بفهمند که «این چیزها» چه تأثیری روی شرایط فعلی آنها دارد به عبارتی حقایقی را که بیان فرموده در مورد خودشان به کار گیرند. هر چند آنها را شخصاً نسمی شناسد (ما را هم که در قرن بیستم رسالهٔ او را می خوانیم نمی شناخت) می داند که آنچه موقعیت آنها را تعیین می کند عبار تست از دو عامل که بین مسیحیان همهٔ نقاط و همهٔ اعصار مشترک است. اولی عبار تست از اینکه شخص تصمیم بگیرد از هر جهت عادل باشد. رومیان عبار تست از اینکه شخص تصمیم بگیرد از مر جهت عادل باشد. رومیان عبار تست از اینکه شخص تصمیم نقاط و سمهٔ دود را به عنوان «غلامان عدالت» (۱۳۶۶ و ۱۸) به خدا تسلیم نمودهاند و سعی دارند ارادهٔ الهی را به طور کامل اجرا نمایند.

عامل دوم عبارتست از *قرار گرفتن در معرض هر گونه فشار. روم*یان ۳۱۰۸ میفرماید که مشکلات مالی و مورد عداوت قرار گرفتن مسألهای است مشترک در بین همهٔ مسیحیان. «ما» و نه فقط پولس با «مصیبت، دلتنگی، جفا، قحط، عریانی (حد نهایت فقر) خطر یا شمشیر» (آیهٔ ۳۵) روبرو می شویم. همانطور که پولس به کسانی که در اولین سفر بشارتی او توبه نمودند تعلیم داد «با مصیبتهای بسیار می باید داخل ملکوت خداگردیم» (اعمال ۲۲:۱۴). از بعضی از مشکلات (نه از همه) شاید بتوان با تغییر جهت دادن فعلاً (و نه برای همیشه) گریخت ولی پولس می دانست کسانیکه در مورد آنچه پیوریتنها «اطاعت جهانی» می نامیدند مصمم هستند، مجبورند در تمام طول راه بر خلاف جریان دنیا شنا کنند و خودشان پیوسته این را احساس میکنند.

پولس چنین تصویری از خوانندگان رساله ارائیه میکند و ما باید خودمان را در آینهٔ او پیدا کنیم.در اینجا با مسیحیان متعددی بـرخـورد میکنیم یعنی: مسیحیانی که خاطرهٔ یک سقوط اخلاقی آنها را دچار مشکل کرده است، یا مسیحیانی که استحکام شخصیت آنها باعث شده دوست و یا شغلی را از دست بدهند. والدین مسیحی که فرزندانشان آنها را مأيوس ميكنند. مسيحياني كه سلامت جسماني أنها در خطر افتاده است واز نظر جسمانی با محدودیت روبرو هستند. مسیحیانی که بر اثر رفتاري كه به خاطر ايمانشان با أنها مي شود در خانه يا محل كار احساس غریب بودن میکنند. مسیحیانی که براثر مرگ شخصی که فکر میکردند می بایست هنوز زندگی می کرد زیر بار غم و غصه قرار گرفتهاند یا به این دلیل بشدت اندوهگین هستند که شاهد ادامه یافتن زندگی یکی از خویشاوندانشان هستند که بشدت پیر و فرتوت شده است و یا تـداوم زندگی کودکی رنجور که احساس میکنند نباید بیش از این زنده بماند، آنها را بشدت اندوهگین ساخته است. مسیحیانی که احساس میکنند خدا قادر به مراقبت از آنها نیست یا احساس میکنند زندگی می توانست آسان تر باشد و بسیاری نمونه های دیگر. اما باید دانست که یولس دقیقاً از چنین افرادی یعنی افرادی مثل ما این پرسش را به عمل می آورد که «پس

به این چیزها چه گوییم؟» فکر کنید، فکر کنید و **فکر کنید**!

پولس میخواهد چه اتفاقی برای ما روی دهد؟ میخواهد صاحب داراییهای خود شویم (در اینجا از عبارتی استفاده میکنیم که گاهی از آن بطور غلط استفاده میشود). داراییهایی که صاحب آنها نشدهایم برخلاف آنچه گاهی مردم فکر میکنند روشهای بیگناه ماندن نیست بلکه عبارتست از صلح و سلامتی، امید و آن شادی که در محبت خدا وجود دارد و اینها حق مسیحیان است. پولس میداند که داشتن «طرز فکر احساسی» تحت فشارهای زندگی که عبارتست از توجیه عکسالعملهای خود، مارا از این داراییها محروم میسازد. بنابراین در آیات ۱-۳۰از ما عکسالعمل نه در برابر آن چیزها بلکه این چیزها میطلبد.

پولس می گوید فکر کنید که هم اکنون از طریق انجیل دربارهٔ خدا چه می دانید و حال آنچه را که می دانید به کار بندید. بر ضد احساسات خود فکر کنید و خود را از تاریکی حاصل از این احساسات بیرون بیاورید. پرده از چهرهٔ بی ایمانی ای که آنها پرور انده اند بیافکنید. بر خود مسلط شوید؛ با خودتان حرف بزنید و نگاه خود را از مشکلات و مسائل خود بردارید و سر خود را بلند کرده به خدای انجیل بنگرید. بگذارید طرز فکر انجیلی، طرز فکر *احساسی* را تصحیح کند. (پولس معتقد است) که از این طریق روح القدس که در وجود ما ساکن است و خدمت او عبار تست از بعد) ما را به نقطه ای هدایت خواه د کرد که آخرین نتیجه گیری بعد) ما را به نقطه ای هدایت خواه د کرد که آخرین نتیجه گیری نه حیات... و نه هیچ مخلوق دیگر قدرت خواه د داشت که ما را از محبت خدا که در خداوند ما مسیح عیسی است جدا سازد» (آیهٔ ۱۸ به محبت خدا که در خداوند ما مسیح عیسی است جدا سازد» (آیهٔ ۲۸). محبت خدا که در خداوند ما مسیح عیسی است جدا سازد» (آیهٔ ۲۸). «زیاده از حد نصرت یافتن» نهفته است و این همان غلبهای است که دنیا را مغلوب میسازد و بهشت فرد مسیحی بر روی زمین است.

«پس به این چیزها چه گوییم؟» پاسخ پولس شامل چهار حقیقت است که هر یک به سؤال دیگری می انجامد (سؤال باعث می شود فکر کنیم!). «هرگاه خدا با ماست کیست به ضد ما... چگونه با وی (مسیح) همه چیز را به ما نخواهد بخشید؟ کیست که بر برگزیدگان خدا مدعی شود؟ کیست که ما را از محبت مسیح جدا سازد؟» (آیات ۳۱–۳۵) کلمهٔ کلیدی در سه حقیقت مذکور عبارتست از «با» (کلمهٔ یونانی آن موپر است که به معنی «برای یا به خاطر» می باشد). خدا با ماست... پسر خود را که به معنی «برای یا به خاطر» می باشد). خدا با ماست... پسر خود را ربرای ما) شفاعت می کند. حقیقت چهارم نتیجهٔ سه حقیقت قبلی است و عبارتست از اینکه هیچ چیز نمی تواند ما را از محبت خدا که در خداوند ما مسیح عیسی است جدا سازد. این حقایق را به ترتیب بررسی خواهیم نمود.

#### هرگاه خدا با ماست

۱- «هرگاه خدا با ماست کیست به ضد ما». حقیقتی که در این آیه وجود دارد این است که میچ مخلوقی نمی تواند به طور نهایی باعث سقوط ما گردد. پولس برای اینکه این حقیقت را به ما منتقل سازد کفایت الهی را از این نظر مطرح می سازد که خدا عالی ترین حافظ ماست و به عهد خود در مورد ماکاملاً بایند است.

«هرگاه خدا با ماست...» این خدا کیست؟ پولس در مورد خدای کتاب مقدس و انجیل یعنی خداوند یهوه سخن می گوید که «خدای ر حیم، رئوف و دیر خشم و کثیر احسان و وفا» (خروج ۶:۳۴) است و این خدا، خدایی است که «پسر یگانهای که در آغوش پدر است، همان او را ظاهر کرده» (یو حنا۱:۱۸).این خدا همان خدایی است که با اشعیا سخن گفت تا اعلام نماید دارای قدرت مطلق است. «من قادر مطلق هستم و دیگر نیست. خدا هستم و نظیر من نی. آخر را از ابتدا و آنچه را که واقع نشده از قديم بيان ميكنم و ميگويم كه ارادهٔ من برقرار خواهد ماند و تمامی مسرت خویش را به جا خواهم آورد» (اشعیا ۹:۴۶–۱۰). این همان خدایی است که قدرت مطلق خود را به این طریق نشان داد که ابراهیم را از شهر اور بیرون آورد و اسر ائیل را از بردگی در مصر و بعدها از بردگی در بابل نجات بخشید و عیسی را از قبر بیرون آورد. هنوز هم این خدا هر بار که گناهکاری را از مرگ روحانی نجات میدهد به او حیات روحاني عطا مي فرمايد، قدرت مطلق خود را نشان مي دهد. اين خدا، خدای رساله به رومیان است و خدایی است که غضب او «از آسمان مکشوف میشود بر هر بیدینی و نار استی مردمان» (۱۸:۱) و در عین حال خدایی است که «محبت خود را در ما ثابت می کند از اینکه هنگامی که ما هنوز گناهکار بودیم، مسیح در راه ما مرد» (۸:۵). او خدایی است که کسانی را خواند، عادل گردانید و جلال داد که «از پیش معین فرمود تا به صورت پسرش متشکل شوند» (۲۹:۸). او خدایی است که در اولین اصل اعتر افنامه کلیسای انگلیکن در مورد او چنین می خوانیم: «او خدای زندهٔ حقیقی و یکتاست و ابدی می باشد... دارای قدرت، حکمت و نیکویی مطلق است و خالق و حافظ همهٔ چیزهای دیدنی و نادیدنی است». این را هم اضافه کنیم که او همان خدایی است که در این کتاب راههایش را بررسی مینماییم.

«اگر خدا یعنی همین خدا *با ماست* این امر چه معنایی دارد؟ «برای ما» نشان دهنده این است که خدا به *عهد خود پاییند است*. همانطور که دیدیم هدف فیض الهی عبارتست از ایجاد مشارکتی پر از مهر و محبت بین خدا و ما که به او ایمان داریم یعنی ایجاد همان ر ابطهای که برای آن خلق شدهایم و در این مشارکت ریسمانی که ما و خدارا به هم مربوط می سازد عهد خدا است. خدا این مشارکت را از طریق وعده و فرمان و به طور یک جانبه با ما برقرار می سازد. می بینیم که همین کار را در مورد ابر اهیم انجام می دهد و در پیدایش باب ۱۷ می خوانیم که به او می فرماید: «من هستم خدای قادر مطلق... عهد خویش را در میان خود و تو و ذریت بعد از تو استوار گردانم... تا تو را و بعد از تو ذریت تو را خدا باشم... خدای ایشان خواهم بود... تو عهد مرا نگاه دار» (آیات ۱، ۷-۹).

بابهای سوم و چهارم رساله به غلاطیان نشان می دهند که غیریهودیان هم دقیقاً مثل یهودیان وقتی به مسیح ایمان می آورند جزو نسل ابراهیم محسوب می شوند که خدا با او عهد بسته بود. عهدی که بسته شد برقرار است زیرا خدا آن را حفظ می فرماید. کتاب مقدس برای معرفی رابطهٔ خدا با ما که براساس عهد او قرار دارد او را پدر، شوهر و پادشاه قوم خود معرفی می کند.خدا به عنوان پدر، شوهر و پادشاه به وعده و هدف خود وفادار است و وعدهٔ او یعنی «خدای شما خواهم بود» وعده ای است جامع که وقتی آن را می شکافیم به ما ثابت می شود از طریق آنها خود را متعهد کرده است نیازهای ما را برآورده سازد. این رابطهٔ مبتنی بر عهد اساس اصول و حقایق روحانی کتاب مقدس است. وقتی ایمانداران برای عبادت خدا او را «خدای ما» می خوانند و خدا می فرماید «قوم من» در اینجا از زبان مربوط به عهد الهی استفاده می شود.

به علاوه باید دانست که وقتی پولس میگوید «خدا با ماست» از همین زبان استفاده میکند. بدینوسیله پولس اعلام مینماید که خدا متعهد شده است وقتی شرایط تهدیدآمیز میباشد و از طرف مردم تهدید می شویم از ما پشتیبانی و حمایت کند و تا وقتی که در این جهان زندگی میکنیم نیازهای ما را تأمین نماید و بالاخره روزی ما را به طور کامل از لذتی بهرهمند سازد که بر اثر حضور او به وجود می آید هر چند ممکن است تا وقتی که به این مرحله برسیم با موانع متعددی برخورد نماییم. درواقع باید گفت که جملهٔ سادهٔ «خدا با ماست» یکی از غنی ترین و ارزشمندترین بیاناتی است که در کتاب مقدس وجود دارد.

وقتی شخصی می تواند بگوید «خدا با من است» این امر چه معنایی دارد؟ پاسخ ایس سؤال را در آنچه مزمور نویس در مزمور ۵۶ بیان می فرماید می توان یافت. «خدا با من است» (آیهٔ ۹) محوری است که همه چیز توسط آن به گردش درمی آید. می بینیم که مزمور نویس با مشکلات روبرو شده است. «خصمانم تمامی روز مرا به شدت تعاقب مىكنندزيرا كه بسيارى با تكبر با من مى جنگند» (آية ۲ مقايسه شو د با ۵ به بعد). ولى اينكه مى داند خدا كنار اوست باعث شده است در دعاى خود پیروزی را از آن خود بداند. اولاً دانستن این موضوع سبب گردیده مطمئن باشد که خدا نیاز او را نه فراموش کرده و نه اینکه نادیده گرفته است. «تو آوارگیهای مرا تقریر کردهای. اشکهایم را در مشک خود بگذار. (به منظور حفاظت از آنها!) آیا این در دفتر تو نیست؟ (یعنی برای همیشه و این امر ثبت شده است!)» (آیهٔ ۸). ثانیاً این امر به او اطمینان می بخشد که «در روزی که تو را بخوانم دشمنانم رو خواهند گر دانید» (آیهٔ ۹). ثالثاً، این امر اساس توکلی میگردد که باعث می شود ترس و وحشت او از بین برود. «بر خدا توکل کرده، نخواهم ترسید. انسان به من چه مي تواند كرد؟ (آيات ٣-٢). انسانها هر لطمه اي هم كه از خارج بر مزمور نویس وارد سازند نمی توانند از درون ضربه ای به او بزنند. مقصود اینست که زندگی واقعی او عبارتست از حیاتی که در عمق وجود خود دارد و شامل مشارکت با خدا می باشد و خدایی که او را دوست دارد هر اتفاقی هم که بیافتد از این حیات محافظت خواهد فرمود.

ضمناً باید گفت که مزمور ۵۶ کمک میکند تا به جواب این سؤال هم برسیم که منظور از «ما» چه کسانی هستند که خدا با آنها است؟ در مزمور نویس سه خصوصیت وجود دارد که در ایمانداران واقعی دیده میشود. اولاً می بینیم که ستایش میکند و آنچه می ستاید عبارتست از کلام خدا (آیات ۴ و ۱۰). مقصود این است که به جای روی آوردن به حدس و گمانهای الهیاتی بی اساس خود، توجه خود را به مکاشفهٔ الهی معطوف می سازد و به خدا احترام می گذارد. ثانیاً، دعا می کند و برای این دعا می کند که مشتاق است با خدا که آرمان و هدف زندگی اوست مشارکت داشته باشد. به همین دلیل است که می فرماید: «به حضور خدا سالک باشم» (۱۳). ثالثاً *نذرهای* خود را ادا می کند که عبار تست از وفاداری او به خدا و شکرگزاری (آیهٔ ۱۲ به بعد). وقتی می بینیم شخصی خدا را ستایش می کند، دعا می کند، شکرگزاری می کند و به خدا وفادار است، از این علائم می فهمیم که فرزند خداست.

پس مقصود از این سؤال چه بود؟ هدفش این بوده و هست که با ترس مبارزه کند یعنی ترس مسیحی ترسویی که از قدرتهایی که احساس میکند با هم مخالف او عمل مینمایند میترسد. این مخالفت ممکن است از طرف یک شخص باشد یا از طرف یک گروه. پولس میدانست که همیشه افراد یا گروهی وجود دارند که مسیحیان احساس میکنند نمیتوانند با تمسخر، نارضایتی و یا عکسالعمل خصمانهٔ آنها مقابله کنند. پولس میدانست که این موضوع دیر یا زود ممکن است برای هر ایمانداری مشکل ایجاد کند فرقی هم نمیکند که این شخص قبل از توبه همیتی نمیداده است که دیگران درباره او چه میگویند یا چگونه فکر میکنند. پولس میدانست که چقدر این مسئله مشکل ساز است و باعث انروا میگردد. ولی اینرا هم میدانست که چگونه با این مشکل باید روبرو شد.

درواقع پولس می فرماید به این فکر کنید که خدا با شماست و حالا که می دانید این امر چه معنایی دارد کسی را که به ضد شماست در نظر بگیرید و از خودتان بپرسید که اگر مقایسه ای انجام دهید به چه نتیجه ای خواهد رسید. (توجه بفر مایید که ترجمهٔ این آیه به صورت «کیست بر ضد ما» غلط می باشد و منظور پولس را به درستی بیان نمی کند. هدف پولس این است که در مورد این امر که مخالفت موجود چه از طرف بشر باشد چه از طرف ارواح پلید، بطرزی واقع بینانه مجدداً در مورد آن بیاندیشیم و به هیچ وجه منظورش بیان یک موضوع رمانتیک که اصلاً وجود خارجی ندارد نیست. مخالفت واقعیت دارد. ایمانداری که نمی داند با او مخالفت می شود بهتر است مواظب خودش باشد چون در خطر است. این عدم واقع بینی نه فقط لازمهٔ شاگرد بودن نیست بلکه برعکس علامت وجود ضعف در شاگردی است.

پولس سؤال میکند: آیا از «آنها» می ترسید؟ شما هم مثل موسی لازم نیست بترسید؛ موسی لازم نبود از فرعون بترسد چون خدا به او گفته بود: «با تو خواهم بود» (خروج ۱۲:۳). پولس خوانندگان رساله را تشویق میکند تا به همان نتیجهای برسند که حزقیا رسیده بود. «از پادشاه آشور و تمامی جمعیتی که با وی هستند ترسان و هر اسان مشوید زیرا آنکه با ماست از آنکه با وی است قوی تر می باشد... با ما یهوه خدای ماست تا ما ماست از آنکه با وی است قوی تر می باشد... با ما یهوه خدای ماست تا ما ماست از آنکه با وی است که دربارهٔ قدرت مطلق خدا شعر میگوید و چارلز وسلی شاعری است که دربارهٔ اطمینان فرد مسیحی از میگوید تاپ لیدی هم شاعری است که دربارهٔ اطمینان فرد مسیحی از حفاظت الهی می سراید و دربارهٔ حقیقتی که پولس ما را به درک آن

> مرا محافظی است ابر قدرت او نادیدنی، لیکن همیشه حاضر است در همه حال برای نجات من آماده است حکم میراند و فرمان دهد زیرا قادر متعال است چون لبخندمیزند آرامش من فزونی مییابد هرگاه جان شخصی را بخواهد حفظ فرماید فیض او فزونی مییابد و دیوارهای نجات این شخص را احاطه میکند.

پولس می فرماید که این حقیقت را درک کنید و به آن اتکا نمایید. اجازه بدهید در این لحظه که در مشکلات قرار دارید این حقیقت اطمینان بخش تأثیر خود را بر زندگی شما بگذارد. خواهید دید که وقتی چنین شناختی از خدا داشته باشید از ترس آزاد خواهید شد و برای مبارزه قوتی جدید خواهید یافت زیرا از این پس می دانید که خدا عالی ترین حافظ شماست و او از طریق پیمان خود که مبتنی بر فیض است خودش را به حفاظت از شما کاملاً متعهد ساخته است و این تعهد به هیچ وجه از بین نمی رود.

از ما هیچ چیز خوبی در یغ نخواهد شد

۲- «او که پسر خود را دریغ نداشت، بلکه او را در راه جمیع ما تسلیم نمود، چگونه با وی همه چیز را به ما نخواهد بخشید؟» پولس با سؤال دوم خود این حقیقت را به ما می فهماند که هیچ چیز خوبی نهایتاً از ما دریغ نخواهد شد. برای اینکه حقیقت فوق را نشان دهد به کفایت خدایی اشاره میکند که قدرت دارد هر گونه نعمتی به ما ببخشد و نیز به قطعی بودن کار او در مورد نجات ما اشاره میکند.

برای اینکه استحکام استدلال پولس را نشان دهیم به سه نکته اشاره مینماییم.

اولاً توجه بفرمایید که پولس به طور غیرمستقیم چه چیزی در مورد **گرانبها بودن** نجات ما بیان می دارد. «پسر خود را دریغ نداشت.» خدا برای نجات دادن ما هر کاری می توانست انجام دهد. واقعاً کاری هم ماند که برای نجات ما نکرده باشد؟ بیش از این، چه می توانست ببخشد؟ نمی دانم پدر آسمانی چه بهایی در جلجتا پرداخت کرد. در این مورد به همان اندازه بی اطلاع هستیم که نمی دانیم عیسی وقتی به علت گناهان ما مجازات شد چه احساسی داشت. نمی دانیم و نمی توانیم بگوییم که عیسی باید متحمل چه رنج و عذابی می شد. با این حال می توان گفت که اگر میزان محبت بستگی دارد به اینکه چه چیزی می دهد پس هرگز محبتی نظیر محبتی که خدا در جلجتا نسبت به گناهکاران نشان داد، وجود نداشته است. نیز هیچ بخششی از طرف خدا که از روی محبت او نسبت به ما صورت می گیرد برای خدا به چنین قیمتی تمام نمی شود. بنابراین اگر خدا قبلاً در حالیکه هنوز گناهکار بودیم محبت خود را نسبت به ما به این طریق نشان داد که مسیح در راه ما جان خود را فدا کرد (مقایسه شود با ۸۵) پس می توان ایمان داشت که «همه چیز» را با او به ما خواهد بخشید. بسیاری از مسیحیان می ترسند که خدا برای آنها چیز دیگری غیر از آنچه قبلاً به آنها داده است، نداشته باشد ولی اگر نگاهی منفکرانه به جلجتا بیندازند این احساس کاملاً از بین خواهد رفت.

موضوع در اینجا به آخر نمی رسد. توجه فرمایید که نکتهٔ دومی که پولس به آن اشاره می کند عبار تست از مؤثر بودن نجات ما. می فرماید «خدا او را در راه جمیع ما تسلیم نمود». خود این واقعه تضمین می کند که «همه چیز» به ما داده خواهد شد زیرا این نتیجهٔ مستقیم مرگ مسیح است. قبلاً گفتیم که عظمت بخشش خدا بر روی صلیب، سایر بخششهای او را میسر می سازد ولی نکته ای که اکنون باید به آن توجه کنیم اینست که وحدت موجود در هدف خدا برای نجات ما عطا شدن این بخششها را ضروری و به این ترتیب قطعی می سازد.

در اینجاست که نظر عهدجدید در مورد صلیب بسیاری حقایق دیگر را هم شامل می شود که گاه به آنها اشاره گردیده است. در اینجا نمی خواهیم دربارهٔ نظر نویسندگان کلام خدا و رسولان بحث کنیم که اعلام می داشتند مرگ مسیح موجب گردید که خدا بتواند براساس آن گناهان انسان را ببخشد و وقتی توبه می کنیم و به مسیح ایمان می آوریم گناهان ما بخشیده می شوند. تفنگی را در نظر بگیرید. تا وقتی از آن استفاده نمی کنیم گلوله ای از آن شلیک نمی شود هر چند بالقوه قدرت شلیک گلوله را دارد ولی وقتی ماشه را می کشیم گلوله شلیک می گردد. آیا می توان گفت که مرگ مسیح هم همینطور است یعنی مسیح با مرگ خود امکان نجات یافتن را به وجود آورد ولی تا وقتی ایمان نیاوریم نجات پیدا نمیکنیم؟

اگر چنین است پس همانطور که تفنگ تا از آن استفاده نکنیم نمی تواند خود به خود شلیک کند، مرگ مسیح هم خودش مستقیماً نمی تواند باعث نجات گردد. به این ترتیب می توان گفت که ما خودمان را از طریق ایمان نجات می دهیم و ممکن بود مرگ مسیح باعث نجات هیچکس هم نشود زیرا امکان این بود که هیچکس به پیام انجیل ایمان نیاورد. ولی عهدجدید دیدگاه متفاوتی در این مورد دارد. دیدگاه عهدجدید این است که مرگ مسیح واقعاً «همهٔ ما» را نجات داده است. در اینجا مقصود از همه، تمام کسانی هستند که خدا آنها را از پیش شناخت، خواند، عادل گردانید و به وقت خود جلال خواهد داد. علت اینست که ایمان ما هرچند از دیدگاه بشری وسیلهٔ نجات محسوب میگردد از دیدگاه الهی بخشی از نجات است و همانطور که آمرزش گناهان و آرامش مستقیماً و کاملاً از طریق ایمان حاصل می شوند، نجات هم عطایی است که خدا مستقیماً و کاملاً به ما می خشد.

از نظر روان شناسی ایمان عملی است که خود ما انجام می دهیم ولی از نظر الهیاتی عملی است که خدا در ما انجام می دهد. هم ایمان ما و هم ارتباط جدیدی که به عنوان ایماندار با خدا داریم و همهٔ عطایای الهی که در این مشارکت از آنها برخوردار می شویم توسط مرگ مسیح بر روی صلیب به دست آمدهاند زیرا صلیب واقعهای مجزا نیست بلکه برعکس در قلب نقشهٔ ابدی خدا برای نجات برگزیدگان خود جای دارد و در درجهٔ اول دعوت الهی را قطعیت بخشیده و آنرا تضمین می نماید (به این معنی که پیام انجیل در فکر برگزیدگان کار می کند و روح القدس در قلب آنها و این باعث می شود ایمان بیاورند) و بعد هم مرگ مسیح بر روی صلیب ضمانت کنندهٔ عادل شمرده شدن و بالاخره جلال یافتن همهٔ کسانی است که مسیح، برای تک تک آنها جان خود را فدا ساخت. به همین دلیل است که مشاهده میکنیم ترجمهٔ فارسی این آیه از زبان یونانی به این شکل در آمده است که «چگونه با وی همه چیز را به ما نخواهد بخشید؟» غیرممکن است خدا این کار را نکند زیرا مسیح و «همه چیز» مذکور در این آیه هر دو جزء عطای واحد حیات و جلال ابدی می اشند و خدا مسیح را به ما بخشیده تا با مرگ خود به جای ما، مانع ایجاد شده توسط گناه را از میان بردارد و به این ترتیب به طرز مؤثری راه رسیدن به سایر عطایای الهی هم بازگردیده است. هدف خدا در مورد نجات بشر از زمان برگزیدن ایمانداران گرفته تا جلال ابدی آنها هر دو واز نجات خود اطمینان داشته باشیم خیلی مهم است که به رشتههایی که مراحل و بخشهای مختلف این نقشه را به هم مربوط می سازد توجه داشته باشیم. این نکته ما را متوجهٔ نکتهٔ بعدی می سازد.

نکتهٔ سومی که باید به آن توجه داشته باشیم عبارتست از آنچه پولس به طور غیرمستقیم در مورد *نتایج* نجات ما می گوید. او می گوید که خدا با مسیح «همه چیز» را به ما خواهد بخشید. یعنی چه چیزهایی؟ این چیزها عبارتند از دعوت، عادل شدن و جلال دادن که قبلاً به آنها اشاره کرده ایم و در واقع آیه ۳۰ دربارهٔ تمام چیزهایی سخن می گوید که از وقتی شخصی تولد تازه پیدا می کند تا زمان رستاخیز بدن به وقوع می پیوندد و به این ترتیب کل این باب از رساله شامل حقایق متعدد در مورد خدمات متعدد روح القدس است. درواقع اینجا ثروت الهی را می بینیم و از سایر قسمتهای کلام خدا می توانیم در اینمورد حقایق دیگری را هم پیدا کنیم. مثلاً می توانیم در مورد این فکر کنیم که مسیح به شاگردانش فرمود «لیکن اول ملکوت خدا و عدالت او را بطلبید» و به آنها اطمینان داد «که این همه (یعنی احتیاجات مادی) برای شما مزید خواهد شد» (متی مطالب بسیار حیرت انگیزی فرمود: «هر آینه به شما می گویم کسی نیست که خانه یا برادران یا خواهران یا پدر یا مادر یا زن یا اولاد یا املاک را به جهت من ترک کند، جز اینکه الحال در این زمان صد چندان یابد از خانهها و برادران و خواهران و مادران و فرزندان و املاک؛ ز حمات، و در عالم آینده حیات جاودانی را» (مرقس ۲۹:۱۰ -۳۰).

همچنین می توانیم در اینمورد فکر کنیم که «همهٔ چیزها» به معنی تمام امور نیکوست ولی منظور از این امور، اموری نیست که ما فکر میکنیم نیکوست بلکه عبارتست از اموری که خدا نیکو میداند و با مهربانی خود که همراه با حکمت و قدرت بیانتهاست به فکر تحقق بخشیدن به آنهاست.

برای درک بهتر مقصود یولس باید دانست که او از منطق مخصوص خود به عنوان شبان استفاده می کرد و به همین دلیل هم این عبارت را مثل عبارتی که در آیهٔ اول به کار برد یعنی «پس هیچ قصاص نیست» به اين دليل ذكر مي فرمايد چون پيش بيني ميكرد خوانندگان رسالهاش احتمالاً چه نتیجهگیری غلطی انجام خواهند داد به این ترتیب سعی داشت جلوی آنرا بگیرد. در آیهٔ اول و نیز در آیهٔ ۳۳ پولس با این نتیجه گیری غلط مقابله می کرد که گناهانی که فرد مسیحی بر اثر ضعف خود مرتكب مي شود ممكن است باعث به خطر افتادن پذيرش مداوم او توسط خدا شود.نتیجه گیری غلطی که پولس در اینجا با آن مقابله می نماید عبارتست از اینکه پیروی مسیح به معنی از دست دادن چیزهای ارزشمندی است که هر چیزی هم که بر اثر از دست دادن آنها به دست آوریم جای آنها را نخواهد گرفت. اگر بفرض این نتیجه گیری صحيح هم باشد شاگردي عيسي را امري صحيح ولي توام با افسوس مىسازد. پولس اين نتيجه گيرى غلط را پيش بينى مىنمايد و براى مقابله با آن به ما اطمینان می بخشد که خدا با مسیح «همه چیز» به ما خواهد بخشید. اساس این اطمینان هم کفایت خداست به این معنی که خدا

قدرت دارد هر نوع نعمتی به ما ببخشد و طوری با خادمان خود رفـتار میکند که به هیچ وجه آنها احساس فقر نکنند و از آن تـرسی نـداشـته باشند. اجازه بفرمایید در اینمورد بیشتر توضیح بدهیم.

«مسيحيان هم مثل قوم اسرائيل كه در كوه سينا بـ حكـم اول الهـي روبرو شدند با این حکم روبرو میشوند که تأکید آن بر وحدانیت خداست: «من هستم یهوه، خدای تو، که تو را از زمین مصر و از خانهٔ غلامی بیرون آوردهام. تو را خدایان دیگر غیر از من نباشد» (خروج ۲:۲۰ به بعد). این حکم هم مانند نُه فرمان دیگر به صورت منفی ذکر گردیده است زیرا دعوت می کند زندگی سابق را ترک گفته زندگی تازهای را شروع کنیم. اسر ائیلیان منظور این حکم را خوب میفهمیدند چون در گذشته با مذهب چندخدایی در مصر آشنا شده بودند و در آیندهای نه چندان دور با همین مذهب در کنعان روبرو می شدند. حقیقت اینست که در آن زمان چندخدایی یا پرستش خدایان متعدد، در خاور نزدیک رایج بوده است. چند خدایی براساس این عقیده قرار داشت که قدرت هر خدا را خدای دیگر محدود میسازد. مثلاً خدای گندم یا خدای حاصلخیزی هیچوقت نمي توانست کار خداي طوفان يا خداي دريا را انجام دهد. خدايي که در مقبره خاصى يا در باغ و يا درخت مقدسي ساكن بود فقط مي توانست به مردمی کمک کند که در جوار خانهٔ او زندگی میکردند، چون مردم سایر قسمت ها به خدایان دیگر تعلق داشتند.

بنابراین پرستش یک خدا اصلاً کافی نبود. انسان باید تا جایی که می توانست برای جلب رضایت همهٔ این خدایان کوشش می نمود زیرا در غیر این صورت مورد غضب آنها واقع می شد و به این تر تیب تمام چیزهای خوبی را که فقط خدایان می توانستند ببخشند از دست می داد. درواقع علت اینکه چند سال بعد اسر ائیلیان بشدت وسوسه شدند «خدایان دیگر» را بپرستند این بود که این عقاید بشدت روی آنها تأثیر گذاشته بود. شکی نیست که آنها در مصر به این مذهب عادت کرده بودند و ممکن است گهگاهی هم در پرستش خدایان مصری شرکت مینمودند ولی کار اول خط بطان بر طرز فکر و اعمال مربوط به مذهب چندخدایی کشیده میفرماید: «تو را خدایان دیگر غیر از من نباشد».

اكنون اجازه بفرماييد ببينيم خدا چگونه با اين مسأله برخورد ميكند که نمی توان هم به او وفادار بود و هم به «خدایان دیگر». خدا این موضوع را طوری برای قوم اسرائیل مطرح می سازد که مسأله بیش از ایـنکه بـه عقاید آنها در مورد خدا مربوط شود به وفاداری آنها به او مربوط می شد. در جاهای دیگر کتاب مقدس بالاخص در مزامیر و کتاب اشعیای نبی مشاهده میکنیم که خدا صریحاً به قوم خود می فرماید پرستش خدایان بت يرستان كار احمقانهاي است زيرا چنين خداياني اصلاً وجود ندارند ولى در اينجا اين موضوع را مطرح نمىسازد. فعلاً كارى به اين ندارد كه خدایان دیگر وجود دارند یا نه. حکم اول را هم با توجه به این موضوع نيست كه مطرح مي سازد بلكه هدف او از دادن اين حكم عبارتست از اینکه قوم به او وفادار باشند. خدا نمی فرماید هیچ خدای دیگری غیر از من نیست که شما بخواهید او را بیرستید بلکه می فرماید نباید غیر از من خدای دیگری داشته باشید. دلیلی هم که ذکر می فرماید این است که او بود که آنها را از مصر بیرون آورد. مثل اینست که می فرماید: من با دست قدرتمند خود شما را از چنگ فرعون و لشگریان او نجات دادم و برای این منظور از آیات و نشانهها استفاده نمودم و شما را از مصر بیرون بردم و دریای احمر را گشودم. به این ترتیب نمونهای از کار خود را به شما نشان دادم و این موضوع را بخوبی برای شما روشن ساختم که همیشه و همه جا، چه زمانی که با دشمنانتان روبرو می شوید و چه زمانی که با فقر و تنگدستی دست به گریبان هستید من می توانم از شما حمایت نمایم و نیازهای شما را تأمین کنم و هر چیزی را که در زندگی خود بـه آن نیاز داريد به شما ببخشم. شما به خدايي جز من احتياج نداريد. بنابراين نبايد به دنبال خدای دیگری جز من باشید و به من خیانت نمایید بلکه باید به

من و فقط هم به من خدمت نمایید.

به بیان دیگر خدا در حکم اول به اسر ائیلیان فرمود که فقط به او خدمت نمایند چون نه تنها به او مدیون هستند که فقط او سزاوار اعتماد و توکل آنهاست و بس. آنها می بایست در زندگی خود حاکمیت مطلق خدا را قبول می کردند چون می توانستند در مورد کفایت خدا در خصوص تأمین احتیاجاتشان مطمئن باشند. روشن است که حتماً قبول حاکمیت خدا مستلزم داشتن این اطمینان بود چون اگر شک می کردند که خدا قادر است همهٔ نیازهایشان را تأمین کند در این صورت نمی توانستند به طور کامل فقط او را خدمت نمایند و به سوی خدایان دیگر متمایل نشوند.

خوانندهٔ عزیز اگر شما هم ایماندار هستید حتماً باید بدانید که آنچه گفتیم در مورد شما هم صادق است. خدا پسر خود را از شما دریغ نکرد بلکه برای شما او را فدا ساخت. مسیح شما را محبت نمود و خود را برای شما فداکرد تا از اسارت گناه و شیطان نجات پیدا کنید. مسیح حکم اول را به صریحاً اعلام کرده می فرماید: «اینک خداوند خدای خود را به همهٔ دل و تمامی نفس و تمامی فکر خود محبت نما. این است حکم اول و اعظم» (متی ۲۲:۳۷–۳۸). این حکم به این دلیل حتماً باید اجرا شود که خدا هم ما را خلق فرموده و هم نجات داده است.

حتماً میدانید مسیح از شما میخواهد به عنوان شاگردان او چگونه زندگی کنید. زندگی و تعالیم خودش که در انجیل ذکر گردیده نحوهٔ این زندگی را بخوبی روشن میسازد و از هر جهت ما را از تفحص بیشتر در اینمورد بینیاز میسازد. شما خوانده شدهاید که در این جهان مثل یک مسافر باشید، یعنی مانند شخصی که موقتاً در جایی سکونت میکند و با باری سبک و با میل و رغبت تحت هدایت مسیح سفر نمایید. این همان کاری است که حاکم جوان ثروتمند از انجام آن امتناع ورزید. باید ثروت مادی و امنیت حاصل از آنرا ترک نمایید و بگونهای زندگی کنید که با تنگدستی و از دست دادن دارایی خود روبرو شوید. شما که گنج خود را در آسمان اندوخته اید نباید به فکر ثروت اندوختن بر روی زمین باشید. همچنین نباید به فکر یک زندگی متمولانه باشید. لازم است از این دو صرف نظر کنید. شما خوانده شده اید که از مسیح پیروی نمایید و صلیب خود را حمل کنید.

این امر چه معنایی دارد؟ باید گفت در دنیای قدیم تنها کسانی که بر دوش خود صلیب حمل می کردند جنایتکاران بودند که برای اعدام به خارج از شهر برده می شدند. این افراد را مثل مسیح مجبور می کردند صلیبی را که قرار بود روی آن مصلوب شوند حمل کنند. بنابراین منظور مسیح این است که ما باید موقعیتی مانند این افراد داشته باشیم یعنی از همهٔ توقعات خود از جامعه باید دست بکشیم و یاد بگیریم که اگر مردم به ما بی محلی کردند یا به دیده تحقیر به ما نگریستند و از ما نفرت داشتند و مثل یک بیگانه با ما رفتار نمودند اینها را جزئی از زندگی خود بدانیم. اگر به خداوند خود، عیسای مسیح وفادار باشیم اغلب خود را در چنین موقعیتی خواهیم دید.

باز هم در اینجا باید به یاد داشته باشیم که خوانده شدهایم تا افراد بردباری باشیم و مرتب برای گرفتن حقوق خود و پس گرفتن آنچه از دست دادهایم تلاش نکنیم و بر اثر بدرفتاری و بیاعتنایی دیگران ناراحت نشویم (هر چند اگر شخص حساسی باشیم این چیزها خیلی ما را اذیت خواهند کرد) در عوض باید مسائل خود را به خدا بسپاریم تا هر وقت مناسب دید، حق مارا به ما بدهد. شما با انسانها چه خوب باشند و چه بد، چه شریف باشند و چه پست و پلید، چه ایماندار باشند و چه بیایمان باید همانطور رفتار کنید که سامری نیکو با مرد یهودی که در کنار جاده افتاده بود، رفتار کرد. این به این معنی است که چشمهای شما باید برای دیدن نیازهای مردم چه نیازهای روحانی و چه نیازهای مادی آنها برخورد مینمایید. ذهن شما هم باید آمادگی اینرا داشته باشد که برای کمک به این افراد به بهترین نحو برنامهریزی نماید. ارادهٔ شما هم باید آماده مقابله با ترفندی باشد که همهٔ ما بخوبی آنرا به کار میبریم یعنی «مسئولیت را به گردن دیگری انداختن» که باعث میشود هر وقت لازم است کمک کنیم و فداکاری نماییم خودمان را عقب بکشیم.

البته هیچکدام از این موارد برای ما ناآشنا نیست. میدانیم مسیح میخواهد چگونه زندگی کنیم و اغلب هم در مورد آن موعظه میکنیم یا با یکدیگر دربارهٔ آن حرف میزنیم. ولی آیا همانطور زندگی میکنیم که مسیح میخواهد؟ خوب است نگاهی به وضع کلیساها بیندازیم. توجه کنید که چقدر تعداد خادمین و مبشرین کم است مخصوصاً جای برادران در این خدمات خیلی خالی است. توجه فرمایید که چقدر خانههای مسیحیان پر از اشیاء تجملی است. همچنین به مسائل مربوط به جمع آوری اعانه در جوامع مسیحی فکر کنید. توجه فرمایید که چقدر مسیحیان آمادهاند فوراً از درآمد خود گله و شکایت کنند. ببینید که به انسانهای تنها و بیکس و افراد مسن و بطور کلی کسانی که در خارج از جمع به اصطلاح «ایمانداران سالم» قرار دارند چقدر بی توجهی می شود.

حقیقت اینست که ما هیچ شباهتی به مسیحیان دوران عهدجدید نداریم. زندگی برای ما مطابق عرف جامعه و همیشه به یک شکل است ولی برای آنها اینطور نبود. برخلاف ما آنها قبل از هر چیز به امنیت فکر نمی کردند و نمی گذاشتند چنین فکری بر شجاعت و تهورشان تأثیر بگذارد. این مسیحیان با شور و شوق بر طبق انجیل زندگی می کردند و بر طبق عرف جامعه نمی زیستند و هیچ چیز نمی توانست از تلاش آنها ممانعت کند. این چنین بود که دنیا را زیر و رو کردند اما کسی نمی تواند در مورد ما، مسیحیان قرن بیستم هم چنین چیزی بگوید. چرا ما اینقدر با آنها فرق داریم؟ چرا در مقایسه با آنها ما مسیحیانی هستیم که فقط نصف راه را پیموده ایم؟ این خشم و عصبانیت، دودلی و عدم تمایل به خطر کردن برای خداکه اینقدر زندگی مارا به عنوان شاگرد مسیح خراب کرده از کجا سر برآورده است؟ چرا ما از قید ترس و نگرانی آنقدر رها نشدهایم که بتوانیم به طور کامل از مسیح پیروی نماییم؟

ظاهراً یکی از دلایل این امر این است که در عمق وجود خود از نتایج پیمودن تمام راهی که در زندگی مسیحی پیش رو داریم می ترسیم. حاضر نیستیم بار مسئولیت در مورد دیگران را قبول کنیم زیرا می ترسیم قدرت تحمل آنرا نداشته باشیم. حاضر نیستیم در زندگی خود راهی را در پیش بگیریم که باعث شود امنیت مالی نداشته باشیم چون می ترسیم درمانده شویم. حاضر نیستیم بردبار و صبور باشیم چون می ترسیم که اگر از حق خود دفاع نکنیم مورد آزار و اذیت قرار گیریم و حق ما لگدمال شود و در زندگی خود با خسارات جانی و شکست روبرو شویم. حاضر نیستیم برای خدمت به مسیح برخلاف عرف جامعه عمل کنیم چون می ترسیم این امر باعث شود چارچوبی که در آن زندگی می کنیم فرو پاشد و به این ترتیب دیگر جایی برای ما در جامعه نباشد.

در واقع بیشتر ترسهای نیمه آگاهانه و همین ترس از عدم امنیت است که باعث می گردد عمداً بهای پیروی از مسیح را نپردازیم و خود را عقب بکشیم. فکر می کنیم که اگر بخواهیم از هر نظر شاگرد باشیم لازم است با خطرات بزرگی روبرو شویم که توان مقابله با آنها را نداریم. به بیان دیگر، ما قانع نشده ایم که خدا نیازهای همه کسانی را که با تمام وجود برای اطاعت از عیسای مسیح و اجابت دعوت او برخلاف عادات و سنتها فعالانه عمل می کنند برآورده خواهد ساخت. به این تر تیب احساس نجام می دهیم که از وقت و نیروی خود که باید صرف خدمت به خدا انجام می دهیم که از وقت و نیروی خود که باید صرف خدمت به خدا ریشه مشکل ما همین است. می ترسیم که در پیمودن سراسر مسیر زندگی خود به قدرت و اعتبارالهی توکل نماییم چون مطمئن نیستیم که اگر این کار را انجام دهیم خدا از ما مراقبت خواهد فرمود و این *عدم اطمینان* خود را در اعماق وجود ما پنهان کرده است.

اجازه بفرمایید موضوع را رُک و پوست کنده عرض کنم. نام عملکردی که ما در پیش گرفته ایم عبار تست از *بی ایمانی و* اینکه پولس می فرماید خدا «همه چیز را به ما خواهد بخشید» پیوسته ما را به خاطر بی ایمانی توبیخ می نماید. پولس می فرماید که نهایتاً دچار خسارت یا کمبودی که جبران نشود نخواهیم شد و اصلاً لازم نیست از این جهت نگران باشیم. اگر خدا چیزی را از ما دریغ می کند به این علت است که می خواهد برای چیزهای دیگری که در نظر دارد به ما ببخشد جا باز کند. آیا ما هنوز هم چنین فکر می کنیم که زندگی یک شخص تا حدی بستگی دارد به دارایی او؟

باید دانست که چنین طرز فکری منجر به عدم رضایت میگردد و باید دانست که چنین طرز فکری منجر به عدم رضایت میگردد و همهٔ چیزها» مقصودش ثروتهای عظیم نیست. در حقیقت اشتیاق شدید برای چنین ثروتی باید از زندگی ما بیرون برود تا «همهٔ چیزها» وارد شوند. این «همهٔ چیزها» مربوط است به شناختن خدا و لذت بردن از را به ما خواهد بخشید، به این معنی است که :روزی میرسد که ببینیم هر چیزی که می تواند شادی ابدی ما را افزایش دهد از ما دریغ نشده است و هر چیزی که ممکن بود از این شادی بکاهد خدا اجازه نفرموده است در زندگی ما باقی بماند. چه اطمینانی عالی تر از این می خواهیم!

با این حال وقتی نوبت به این میرسد که برای خدمت به مسیح با رضایت خاطر نفس خود را انکار نماییم دودل می شویم. علت چیست؟ خیلی ساده عرض میکنم: بی ایمانی.

آیا می ترسیم خدا برای تحقق بخشیدن به هدف خود قدرت و حکمت نداشته باشد؟ ولی باید دانست این خداست که عالمها را آفرید و بر آنها حکم می راند و چگونگی هر اتفاقی را تعیین می فرماید، از روش کار فرعون و نبوكدنصر گرفته تا تلف شدن يك گنجشك.

آیا از این می ترسیم که خدا در تحقق بخشیدن به مدف خود ضعف داشته باشد. یعنی می ترسیم همانطور که انسانهای خوبی که مقاصد خوب دارند گاهی نمی توانند چنانکه باید به دوستان خود کمک کنند، خدای ما هم نتواند مقاصد خوب خودش را در مورد ما عملی سازد؟ اما پولس می فرماید: «به جهت آنانی که خدا را دوست می دارند... همه چیزما برای خیریت ایشان با هم در کار می باشند» (رومیان ۲۸:۸). شما مگر چه کسی هستید که خیال می کنید در این مورد وضعیت شما استثنایی است یعنی اولین کسی هستید که خواهید دید خدا در عمل نمودن به وعدهٔ خود بطرز ناموفق عمل می کنید؟ آیا متوجه نیستید که با چنین ترسهایی چگونه به خدا بی احترامی می کنید؟

آیا به تغییر *ناپذیری* او شک داریم یعنی خیال میکنیم در فاصلهٔ زمانی بین دوران وقایع کتاب مقدس و دورهٔ ما او «پیشرفت کرده» یا «مرده» است؟ (اینها عقایدی هستند که این روزها مورد بررسی قرار گرفته اند) و آیا به این ترتیب فکر میکنیم که دیگر این خدا، آن خدایی نیست که مقدسان مذکور در کتاب مقدس با او سروکار داشتند؟ اما باید دانست که خدا در ملاکی ۶:۳ می فرماید «من که یهوه می باشم تبدیل نمی پذیرم» و نیز می خوانیم «عیسی مسیح دیروز و امروز و تا ابدالاآباد همان است.»

آیا خود را از کار مخاطره آمیز و گرانبهایی عقب کشیده اید که میدانید خدا شما را خوانده تا آنرا انجام بدهید؟ بیشتر از این خود را عقب نکشید. خدای شما به شما وفادار است و برای شما کافیست. هرگز به بیش از آنچه او میتواند برای شما فراهم کند نیاز نخواهید داشت و هر چه او برای ایمانداران فراهم میسازد چه از نظر مادی و چه روحانی همیشه در وضعیت فعلی برای آنها کافی خواهد بود. «خداوند هیچ چیز نیکو را دریخ نخواهد کرد از آنانی که به راستی سالک باشند» (مزمور ۱۱۸۴). «خدا امین است که نمیگذارد شما فوق طاقت خود آزموده شوید بلکه با تجربه مفری نیز می سازد تا یارای تحمل آنرا داشته باشید» (اول قرنتیان ۱۳:۱۰). «فیض من تو را کافیست، زیرا که قوت من در ضعف کامل می گردد» (دوم قرنتیان ۹:۱۲). در مورد این حقایق فکر کنید! و به این ترتیب موانعی که در راه خدمتتان به استاد خود یعنی مسیح وجود دارد، بر طرف سازید.

## کیست که مدعی شود؟

۳- «کیست که بر برگزیدگان خدا مدعی شود؟ آیا خدا که عادل کننده است؟ کیست که به ایشان فتوا دهد؟» پولس با سؤال سوم خود این حقیقت را بیان میکند که هیچ اتهامی نمی تواند ما را از میراث الهی خود محروم سازد. برای بیان این حقیقت به کفایت خدایی اشاره میکند که عالی ترین حامی ماست و نیز به قطعی بودن حکم او در مورد عادل محسوب کردن ما اشاره میکند.

پولس در دو آیهٔ قبلی با ترس مسیحیان از مخالفت انسانها و نیز با ترس آنها از *بدیختی و محرومیت* مقابله می کند ولی در این آیه می خواهد با ترس ما از *رد شدن* توسط خدا مقابله کند. ما دو نوع وجدان بیمار داریم که اولی از وجود گناه بی خبر است و دومی از وجود آمرزش. در اینجا پولس قصد دارد به وجدان دوم در فهمیدن حقیقت کمک کند. پولس می داند که ممکن است تحت فشار، وجدان یک مسیحی به راحتی بیمار شود محصوصاً وقتی که این شخص گناهانی را که پیوسته مرتکب می شود و نیز عدم موفقیت خود را در غلبه به این گناهان مرتب به خود یادآوری کند و خودش را عذاب بدهد. این همان مطلبی است که در رومیان نیست امید مسیحی باعث وجد و شادی کسی شود که شک دارد به نیست امید مسیحی باعث وجد و شادی کسی شود که شک دارد به بنابراین در پاسخ به این سؤال که «به این چیزها چه گوییم؟» مستقیماً از ترسی حرف میزند که همهٔ مسیحیان کم و بیش با آن آشنایی دارند یعنی ترس از اینکه عادلشمردگی ما در حال حاضر امری موقتی باشد و زمانی به دلیل نقائص موجود در زندگی مسیحی ما، از بین برود.

پولس به هیچ وجه اینرا انکار نمیکند که مسیحیان دچار ناکامی و لغزش می شوند و گاهی این لغزش شدید است (این حقیقتی است که همهٔ مسیحیان واقعی با آن آشنا هستند و خود پولس هم در باب هفتم رومیان به آن اشاره می نماید). همچنین پولس قبول دارد که به یادآوردن گناهانی که فرد بعد از توبه انجام می دهد به مراتب عذاب آورتر است از به یاد آوردن گناهانی که قبل از توبه انجام می داده است هر چند که در گذشته گناهان او بزرگتر بوده باشند. پولس در واقع روی این حقیقت تأکید می نماید که در حال حاضر هیچ لغزشی نمی تواند عادل محسوب شدن ما را به خطر اندازد و دلیل می آورد که نمی توان کسی را در موقعیتی یافت که بتواند حکم و نظر خدا را عوض کند! یکی از تر جمههای کتاب مقدس، (MEB) نظر پولس را به خوبی بیان میکند: «چه کسی برگزیدگان خدا را متهم خواهد ساخت؟»

پولس با استدلالات متعدد این حقیقت را مورد تأکید قرار می دهد. اولاً، پولس نقش فیض الهی را در برگزیدن ، یادآوری می فرماید. «کیست که بر برگزیدگان خدا مدعی شود؟ » درواقع پولس می فرماید که به یاد داشته باشید همهٔ کسانی که خدا اکنون عادل محسوب کرده است، همان کسانی هستند که خدا از ازل آنها را برای نجات نهایی برگزیده است و اگر عادل شمرده شدن آنها به هر دلیلی باطل گردد کل نقشهٔ خدا برای آنها بی نتیجه خواهد ماند. پس با توجه به این امر امکان ندارد عادل شمردگی آنها باطل شود.

ثانیاً پولس یادآوری میکند که *قدرت مطلق برای داوری* از آن خداست. «آیا خدا که عادل کننده است؟ کیست که برایشان فتوا دهد؟» خدا که خالق و داور همهٔ انسانهاست حکم فرموده است عادل شمرده شویم و اعلام می فرماید که در حال حاضر رابطهٔ ما با قانون او و نیز با خود او صحیح است و دیگر لازم نیست بخاطر گناهانمان بمیریم بلکه اکنون در مسیح پذیرفته شدهایم و خدا با در نظر گرفتن کامل همهٔ قصورات و خطاهایمان و نیز با توجه به اینکه عادل نبودهایم بلکه بی دین بوده ایم (رومیان ۵:۴) این حکم را صادر فرموده است. حال که صادر کنندهٔ این حکم خداست هیچکس نمی تواند برای تغییر دادن آن تلاش نماید حتی اگر این شخص خود «متهم کنندهٔ برادران یعنی شیطان» باشد. هیچکس نمی تواند تصمیم خدا را تغییر بدهد چون فقط یک قاضی الهی وجود ارائه نماید که باعث گردد خدا نظر خود را در مورد ما تغییر بدهد. علت این امر اینست که خدا وقتی ما را عادل محسوب فرمود همه چیز را در رادر مورد ما می دانست. حلام را مادل محسوب فرمود همه در اد را در مورد ما می دانست. که خدا وقتی ما را عادل محسوب فرمود همه چیز را در را در مورد ما می دانست. حکمی هم که در آن زمان صادر کرد، هم در آن را در مورد ما می دانست. حکمی هم که در آن زمان صادر کرد، هم در آن را در مورد ما می دانست. حکمی هم که در آن زمان صادر کرد، هم در آن

در دورانی که وقایع کتاب مقدس متعلق به آنها است قضاوت یا داوری، کار پادشاه بود و قاضی که خودش هم قانونگزار بود هم قاضی و هم مجری قانون، وظیفه داشت وقتی حقوق کسی را تعیین می کرد بر برخوردار شدن وی از این حقوق نظارت کند. به این ترتیب پادشاه مدافع و حامی کسانی می شد که آنها را در قضاوت خود عادل اعلام کرده بود. درواقع پولس اینگونه می اندیشد که خدای قادر مطلق، ما را عادل شمرده است و خودش هم اقداماتی به عمل خواهد آورد تا اطمینان حاصل شود موقعیتی که به ما عطا فرموده است محفوظ می باشد و ما بطور کامل از آن بهرهمند هستیم. بنابراین همین امر هم نشان می دهد که از بین رفتن عادل شمردگی ما غیرممکن است.

ثالثاً پولس یادآوری می فرماید که *وساطت مسیح مؤثر* است. «کیست که برایشان فتوا دهد؟ آیا مسیح که مرد بلکه نیز بر خاست آنک و به دست راست خدا هم هست و ما را نیز شفاعت میکند؟» درواقع از تمام سخنان پولس چنین برمی آید که اگر فکر کنیم این مسیح است که ما را محکوم می نماید فکر بیهوده ای کرده ایم. مسیح مرد تا ما را از محکومیت نجات دهد و به جای ما بخاطر گناهانمان مجازات شد. مسیح برخاست و در دست راست خدا نشست و به این ترتیب خدا او را «سرور و نجات دهنده ساخت تا اسر ائیل را توبه و آمرزش گناهان بدهد» (اعمال ۲۱۵۵). اکنون به این دلیل که مسیح به دست راست خدا جلوس فرموده است ده مصیح به نفع ما وارد عمل می شود تا اطمینان حاصل نماید که ما از همه توجه به این حقیقت آیا ممکن است ما را محکوم فرماید؟ آیا ممکن است مسیح که برای ما شفاعت میکند. و جان خودش را در راه ما فدا کرد توجه به این حقیقت آیا ممکن است ما را محکوم فرماید؟ آیا ممکن است مسیح که برای ما شفاعت میکند و جان خودش را در راه ما فدا کرد است مسیح که برای ما شفاعت میکند و مان خودش را در راه ما فدا کرد است که ما از تمام ثمرات عمل نجات بخش او بهرهمند شویم، ما را محکوم نماید؟ این فکر هم مسخره است و هم نامعقول.

در اینجاباز مشاهده می شود که ممکن نیست عادل شمردگی ما باطل شود. بنابراین مسیحیانی که؛ با مشکل مواجه شدهاند حتماً باید این حقیقت را از جانب خدا بدانند و آنرا قبول کنند. در اینجا تاپ لیدی شاعری مسیحی در سرودی تحت عنوان «بیدار ساختن ایمان» می گوید: این ترس و به ایمانی از کجا سرچشمه گرفته/ند؟

آيا پدر آسماني بر دوش پسر بيگناه خويش، بهر من،

بار غم و اندوه ننهاد؟ آیا داور عادل آدمیان،

مرا بخاطر گناهانم محکوم خواهد کرد؟

گناهانی که ای خداوند من، تو جریمهٔ آنها را پرداختهای!

تو ای عیسای خداوند، گناهان مرا به طور کامل کفاره کردی و قرض قوم خود را تا ریال آخر پرداخت کردهای. حال که در عدالت تو پناه گرفتهام و با خون تو پاک شدهام دیگر، غضب خدا بر من فرود نخواهد آمد.

اگر تو قرض های مرا پرداخته ای و به رایگان به جای من تمامی غضب الهی را متحمل گشته ای، بهایی را پرداخته ای که خارا دگربار آن را نخواها طلبیاد او نه از ضامن من که غرقه در خون است این بها را خواها طلبیاد و نه از من.

> پس جان مرا به آرامی خویش ببر، شایستگیهای کاهن اعظم تو آزادی تو را خریده است. به خون ثمریخش او اعتمادکن، و از این بیمناک مباش که از حضور خدا رانده شوی، چرا که مسیح بهر تو جان بداد.

چه کسی می تواند ما را از محبت مسیح جدا سازد؟

۴- «کیست که ما را از محبت مسیح جدا سازد؟» در اینجا بیانات پولس به اوج خود میرسد و او از طریق چهارمین سؤال خود این حقیقت را اعلام میدارد که میچ چیز و میچ کس نمی تواند ما را از محبت مسیح جدا کند. این حقیقت را به این شکل اعلام می فرماید که نشان ما موضوع محبت خدا را قبلاً بررسی کردیم و دیگر لازم نیست در اينجا هم باز دربارهٔ آن صحبت كنيم. نكتهٔ حساسي كه محور استدلال پولس است برای ما آشناست.این نکته عبارتست از اینکه محبت ما هر قدر هم که قوی باشد و از هر جهت هم که قوی باشد باز هم این تضمین وجود ندارد که چون فلان کس را دوست داریم محبت ما باعث خواهد گردید او از آنچه برای او می خواهیم برخوردار گردد. گواه این مدعا هم خيل عظيم عاشقان بخت برگشته و والدين دل شكسته است. ولي محبت الهي اينطور نيست زيرا عملي است كه خدا از روى قدرت مطلق انجام مي دهد و هدف اصلي أن كه خدا با قدرت مطلق خود به أن تحقق می بخشد عبارتست از برکت دادن ایمانداران و هیچ چیز نمی تواند از تحقق این هدف مخالفت کند. پولس وقتی میفرماید «محبت مسیح» و «محبت خدا که در خداوند ما مسیح عیسی است» (آیات ۳۵ و ۳۹) درواقع منظورش اشاره به همين هدف الهي است. اين فرمايش يولس به ما یادآوری میکند که هم پدر و پسر و روحالقدس (حضور روحالقدس در کنار پدر و پسر را از قسمت قبلی این باب میفهمیم) در محبت کردن به گناهکاران با هم متحدند وهم محبتی که برمیگزیند، عادل می سازد و جلال میدهد محبت در «مسیح عیسی» است و محبتی است که فـقط برای کسانی قابل درک است که مسیح عیسی «خداوند» آنهاست.

محبتی که پولس دربارهٔ آن حرف میزند محبتی است که نجات می بخشد و عهد جدید به کسی اجازه نمی دهد فکر کند که این محبت الهی شامل حال او هم می شود مگر اینکه خود را گناهکار دانسته به حضور عیسی بیاید و مثل توما بگوید «ای خداوند من و ای خدای من». ولی وقتی شخصی زندگی خود را به مسیح تسلیم میکند دیگر لازم نیست استخاره کند و بفهمد که خدا او را دوست دارد یا نه زیرا امتیاز همهٔ مسیحیان این است که مطمئن باشند خدا آنها را دوست دارد و این محبت الهی تغییرناپذیر است و هیچ چیز نمیتواند ما را از محبت خدا جدا سازد و بین ما و برخورداری نهایی از ثمرات محبت مسیح مانع ایجاد کند.

این حقیقتی است که پولس در آیات ۳۸–۳۹ آن را پیروزمندانه اعلام میکند و در واقع اطمینان از نجات در این آیات تجلی می یابد: «یقین می دانم که نه موت و نه حیات و نه فرشتگان و نه رؤسا و نه قدرتها و نه چیزهای حال و نه چیزهای آینده و نه بلندی و نه پستی و نه هیچ مخلوق دیگر قدرت خواهد داشت که مارااز محبت خداکه در خداوند ما مسیح عیسی است جدا سازد.» در اینجا پولس کفایت یا بسندگی خدا را حداقل از دو طریق نشان می دهد. اولاً خدا به عنوان حافظ ما دارای محکم ما راگرفته است. پطرس می فرماید «به قوت خدامحروس هستید و به ایمان برای نجاتی که مهیا شده است» (اول پطرس ۵۰۱) و قدرت نظایت است. میشود مسیحیان ایمان خود را حفظ نمایند و هم آنها را و به ایمان برای نجاتی که مهیا شده است» (اول پطرس ۵۰۱) و قدرت میکند از بین نخواهد رفت. ما قدرت ایمان ما تا وقتی که خدا آن را حفظ میکند از بین نخواهد رفت. ما قدرت اینان ما تا وقتی که خدا آن را حفظ میکند از بین نخواهد رفت. ما قدرت ایمان خود را از دست بدهیم

ثانیاً خدا به عنوان *هدف* ما برای ما کافی است. روابطی که بین انسانها برقرار است که براساس عشق و محبت قرار دارد یعنی روابطی نظیر والد و فرزند، زن و شوهر و دو دوست خود دارای اهدافی هستند که فی نفسه ارزشمند و لذت بخش می باشند. همین حقیقت در مورد شناخت خدا، خدایی که ما را دوست دارد و محبت او در مسیح ظاهر شده است نیز صادق می باشد.

پولس میفرماید: «همه چیز را نیز به سبب فضیلت معرفت خداوند خود مسیح عیسی زیان میدانم که بخاطر او همه چیز را زیان کـردم و فضله شمردم تا مسیح را دریابم... و تا او را و قوت قیامت وی را و شراکت در رنجهای وی را بشناسم و با موت او مشابه گردم. مگر به هر وجه به قیامت در مردگان برسم... در پی آن میکوشم بلکه شاید آن را به دست آورم که برای آن مسیح نیز مرا به دست آورد»... آنچه در عقب است فراموش کرده و به سوی آنچه در پیش است، خویشتن را کشیده، در پی مقصد میکوشم به جهت انعام دعوت بلند خدا که در مسیح عیسی است» (فیلپیان ۲۰۸–۱۴). همانطور که در یک سرود روحانی میخوانیم «مسیح است راه ما، مسیح است پاداش ما». هدف رابطه ما با خدا از طریق مسیح عبارتست از تکمیل خود این رابطه. چگونه ممکن نحدا از این نظر هم دارای کفایت میباشد وقتی براساس محبت است؟ بنابراین راضی و خرسند میشویم و دیگر احساس نمیکنیم به چیزی دیگر احتیاج یا علاقه داریم.

در اینجا باز پولس با ترس مقابله می کند. این بار ترسی که با آن مقابله می کند ترس از رنج و ز حمت بی سابقه (آیهٔ ۳۵)، ترس از آینده و یا ترس از قدرتهای کیهانی است که انسان نه قادر به اندازه گیری آنهاست و نه می تواند بر آنها تسلط پیدا کند. («بلندی» و «پستی» در آیهٔ ۳۹ در اصل مربوط به ستاره شناسی است و مقصود از آنها قدرتهای اسرار آمیز کیهانی است). درواقع آنچه این ترس روی آن متمرکز می شود عبارتست از تأثیری که چنین اموری بر مشارکت ما با خدا می گذارند و نحوهٔ ایجاد این تأثیر هم به این نحو است که چنین اموری بر عقل و ایمان ما مسلط شده با عصر پولس فرقی ندارد!) همهٔ مسیحیان مخصوصاً مسیحیانی که خیال پرداز تر می باشند با چنین ترسی آشنا هستند. درواقع این ترس عبار تست از شکل مسیحی اضطراب مذکور در مکتب اگزیستانسیالیسم که به نابودی و فنایی که انسان با آن روبروست توجه دارد. ولی پولس می فرماید که با این ترس باید مقابله نماییم چون هیچ تأثیری ندارد. هیچ چیز و هیچ کس نمی تواند ما را از محبت خدا جدا سازد. «بلکه در همه این امور از حد زیاده نصرت یافتیم، بوسیلهٔ او که ما را محبت نمود» (آیهٔ ۳۷). وقتی پولس و سیلاس در فیلیپی زندانی شدند،چنان شادی عظیمی داشتند که در نیمه شب شروع به سرود خواندن کردند. کسانیکه محبت مطلق خدا را شناختهاند وقتی با وقایع تلخ و ناخوشایند روبرو می شوند مانند پولس و سیلاس عمل می نمایند. شاعر معرف مسیحی تاپ لیدی در سرودی تحت عنوان «اطمینان کامل» در این مورد می فرماید:

> کاری که مهربانی او آغاز کرد دست پر قدرتش تکمیل خواهد کرد. وعدهٔ او بلی و آمین است و هرگز وعدهٔ او باطل نخواهد گشت. نه چیزهای حال، نه چیزهای آینده نه بلندی و نه پستی نخواهد توانست او را از هدفش باز دارد این چیزها نخواهد توانست مرا از محبت او جدا سازد.

نام من که بر کف دستانش منقوش است تا به ابله پاک نخواهد گردید. نامم همچنان بر قلب او منقوش خواهد ماند، نامم همچنان به صورت علامتهای محو نشدنی فیض او باقی خواهد ماند. بله، تا به آخر من تحمل خواهم نمود. چرا که بیعانهٔ او قابل اطمینان است، شادتر خواهم بود لیکن وضعیتی امن تر نخواهم داشت، تحمل خواهم کرد تا با جلال یافتگان، در آسمان همنشین شوم. یاد بگیریم که خدا را از طریق مسیح بشناسیم

به آخر کتاب رسیده ایم. بحث خود را از اینجا شروع کردیم که شناخت خدا چه معنایی دارد. فهمیدیم که خدایی که «وجود دارد» خدای کتاب مقدس، خدای رساله به رومیان، خدای مکشوف شده در عیسی و خدایی است که در تعالیم تاریخی مسیحی و به عنوان خدای تثلیث معرفی گردیده است. فهمیدیم که شناختن او با دانستن دربارهٔ او آغاز می شود. بنابراین به بررسی خصائل و راههای او که در کتاب مقدس مکشوف گردیده است پرداختیم و حقایقی دربارهٔ مهربانی و سختگیری، غضب و فیض او دریافتیم. ضمن این کار یاد گرفتیم که خودمان را به عنوان مخلوقات سقوط کرده مورد ارزیابی مجدد قرار دهیم و مثل گذشته خود را قوی و بی نیاز ندانیم بلکه ضعیف، نادان و فرومایه. همچنین بدانیم که نه به سوی مدینهٔ فاضله که به طرف جهنم در حرکت هستیم مگر اینکه فیض الهی مداخله کند.

همچنین فهمیدیم که شناخت خدا مستلزم اینست که رابطهٔ شخصی با او داشته باشیم و با توجه به وعدهٔ او در مورد اینکه با ما خواهد بود زندگی خود را به او تسلیم نماییم. شناخت خدا به معنی طلبیدن رحمت او و اطمینان به این حقیقت می باشد که خدا قبول فرموده است به خاطر عیسی گناهکاران را ببخشد.

به علاوه شناختن خدا به این معنی است که شاگرد عیسی شویم یعنی شاگرد نجات دهندهٔ زنده ای که امروز هم «وجود» دارد و مثل زمانی که در جلیل بود نیاز مندان را به سوی خود دعوت می نماید. به عبارت دیگر شناختن خدا به *ایمان* احتیاج دارد که عبار تست از پذیر فتن، رضایت دادن و متعهد شدن و ایمان خودش را در دعا و اطاعت آشکار می سازد. آسوالد چمبرز می گوید «ملاک زندگی روحانی، حالت خلسه ای که در آن وجود دارد نیست بلکه عبار تست از میزان اطاعتی که در آن دیده می شود» یو شیا که پادشاه خوبی بود «فقیر و مسکین را دادر سی می نمود. مگر شناختن من این نیست؟خداوند میگوید» (ارمیا ۱۶:۲۲). حال براساس آنچه یاد گرفتیم می آموزیم که کسی که خدا را بشناسد زیاده از حد نصرت خواهد یافت و حقایق مذکور در باب هشتم رومیان در زندگی او تحقق خواهد یافت و او با پولس در شادی بخاطر کفایت خدا سهیم خواهد شد. در اینجا باید درنگ کنیم چون به این ترتیب در شناخت خدا همانقدر پیشرفت نمودهایم که شناخت جلال الهی در این

این حقایق ما را به کجا هدایت میکند؟ به قلب اصول و حقایق روحانی کتابمقدس. ما به این ترتیب به جایی رسیدهایم که دعا و اعتر اف داود در مزمور ۱۶ می تواند از آن ما گردد. «ای خدا مرا محافظت فرما زيرا بر تو توكل مي دارم. خداوند را گفتم: "تو خداوند من هستي. نيكويي من نيست غير از تو"... خداوند نصيب قسمت و كاسهٔ من است. تو غرقه مرا نگاه می داری ... خداوند را که مرا نصیحت نمود، متبارک می خوانم... خداوند را همیشه پیش روی خود می دارم چونکه به دست راست من است، جنبش نخواهم خورد. از اینرو دلم شادی میکند... طريق حيات را به من خواهي أموخت. به حضور تو كمال خوشي است و به دست راست تو لذتها تا ابدالاآباد.» بعد هم مانند حبقوق وقتى با زیانهای مالی و یا هر نوع محرومیت دیگری روبرو شویم می توانیم بگوییم: «اگر چه انجیر شکوفه نیاورد و میوه در موها یافت نشود و حاصل زيتون ضايع گردد و مزرعهها أذوقه ندهد و گلهها از أغل منقطع شود و رمه ها در طویله ها نباشد، *لیکن من در خداوند شادمان خواهم شد* و در خدای نجات خویش وجد خواهم نمود. یهوه خداوند قوت من است» (حبقوق ۱۷:۳–۱۹). خوشابحال کسی که چنین چیزی بگوید و به آنچه میگوید واقعاً هم معتقد باشد.

باز هم به جایی رسیدهایم که وقتی گفته می شود زندگی مسیحی عبارتست از «پیروزی» و «خشنودی مسیح» حقیقت نهفته در این تعریفها را می فهمیم. اگر ساده لو حانه با موضوع بر خورد کنیم این کلمات می توانند گمراه کننده باشند زیرا «پیروزی» به معنی آخر جنگ نیست و ایمان به خدای تثلیث را نمی توانیم در حد «مسیح پرستی» تنزل بدهیم. با این حال این عبارات ارزشمند هستند زیرا نشان می دهند که بین شناختن خدا و عملی که انجام می دهیم ارتباط وجود دارد. وقتی در مورد کفایت خدا صحبت می کنیم درواقع روی همین ارتباط است که تأکید می نماییم و این ارتباط عبارتست از جوهر مسیحیت. کسانیکه خدا را از طریق مسیح شناخته اند به راز آزادی حقیقی و انسانیت واقعی پی برده اند. ولی اگر بخواهیم در اینمورد توضیح بدهم حتماً لازم است کتاب دیگری بنویسم!

بالاخره به جایی رسیده ایم که باید مشخص سازیم چه چیزهایی در زندگی ما در اولویت قرار دارند. ممکن است با دیدن کتب مسیحی فعلی به این نتیجه برسیم که امروزه مهم ترین موضوع برای یک مسیحی واقعی یا کسی که قصد دارد مسیحی شود عبار تست از اتحاد کلیسا، بشارت در جامعه، گفتگو با سایر مسیحیان یا پیروان سایر ادیان یا اثبات نادرستی مکاتب مختلف و یا ایجاد فلسفه و فرهنگ مسیحی و غیره. ولی مطالعات ما نشان داد که این روزها قرار گرفتن چنین موضوعاتی در مرکز توجه مثل یک توطئه بزرگ برای منحرف ساختن فکر ما می ماند. البته مهم هستند و حتماً در جای خود باید مورد بحث قرار گیرند. با این حال موضوعاتی ظاهراً از موضوعی که برای هر بشری همیشه از اولویت برخوردار می باشد دور شده اند. این موضوع عبارتست از برخوردار می باشد دور شده اند. این موضوع عبارتست از برخوردار می باشد دور شده ند. این موضوع عبارتست از اینکه یاد

«دل من به تو میگوید (که گفتهای): "روز مرا بطلبید". بلی روی تو را ای خداوند خواهم طلبید» (مزمور ۸:۲۷). اگر این کتاب باعث گردد که حتی یکی از خوانندگان عزیز در اینمورد با مزمور نویس همصدا گردد در این صورت میتوانیم بگوییم هدفی که این کتاب بخاطر آن نوشته شده است متحقق شده است.

## مطالعهٔ چند کتاب مفید زیر به خوانندگان گرامی پیشنهاد می شود:

-

## **KNOWING GOD**

## J. I. PACKER

