



# **رازگاهان** تفکر درباره خدا و محبت او

# ریچارد وورمبراند

#### VOM

P. O. Box 443 Bartlesville, OK 74005

#### Reaching Towards the Heights

#### Farsi Edition

Copyright 2015 Voice Media

info@VM1.global Web home: <u>www.VM1.global</u>

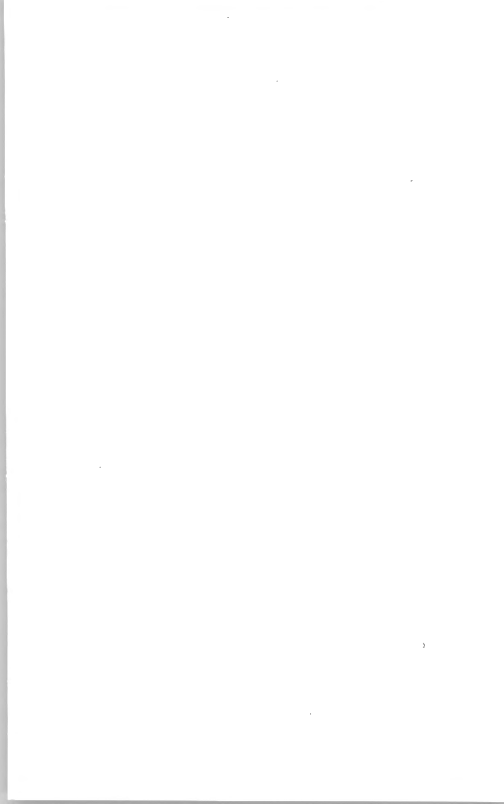
All rights reserved. No part of the publication may be reproduced, distributed or transmitted in any form or by any means, including photocopying, recording, or other electronic, or mechanical methods, without the prior written permission of the publisher, except in the case of brief quotations embodied in critical reviews and certain other noncommercial uses permitted by copyright law. For permission requests, email the publisher, addressed "Attention: Permission Coordinator," at the address above.

This publication may not be sold, and is for free distribution only.

همهٔ ما نیازمندیم تا هر روزگامی فراتر به سوی خدا برداریم. برای این کار، یکی از بهترین روشها آن است که روزانه به مطالعهٔ کلام خدا و تفکر دربارهٔ محبت او بپردازیم. این روش نزد مسیحیان به «رازگاهان» مشهور است. به همین سبب نیز این نام را برای کتاب برگزیدهایم، چرا که در آن، می توانید برای هر روز غذایی برای روح خود بیابید.

نویسنده، کشیش «ریچارد وورْمْبراند»، به خاطر ایمانش به عیسی مسیح، چهارده سال در زندان کومونیستها تحت شکنجه به سر برده است. این کتاب نمایانگر عشق این انسان جان باخته، به خدا و خلق اوست. او از انسانهای هم سلولیاش سخن میگوید؛ از حالات روحیشان، از امید و ناامیدیشان، از شادی و غمشان، از ایمان و بی ایمانیشان. مطالعهٔ این واقعیتها، گاهی اشک از چشمان جاری میکند و گاهی لبخند شادی بر لبان پدید میآورد.

و شما خوانندهٔ عزیز، بکوشید تا هر روز، یک صفحه از کتاب را، با انتظار بخوانید؛ با انتظار دیـدن حـقیقت، بـا انـتظار شـنیدن صـدای خداوند، با انتظار کسب نیروی روحانی برای هر روز عمرتان.



ژانویه

«ما را تعليم ده تا ايام خود را بشماريم.» (مزمور ۱۲:۹۰)

یک آمریکایی، دوستش راکه به تازگی از تایلند وارد این کشور شده بود، به تعجیل وادار به دویدن کرد تا به اتوبوس برسند. هنگامیکه در اتوبوس جای گرفتند، آمریکایی با خوشحالی، گفت: (سه دقیقه در وقتمان صرفهجویی شد.) مرد تایلندی پرسید: (قصد داری با این سه دقیقه چه کنی؟)

مردم در کشورهای پیشرفتهٔ غربی پاسخی برای این سوًال ندارند. نسل ما راه رفتن را فراموش کرده است و فقط می تواند بدود و براند.

عیسی هرگز ندوید. او فقط راه میرفت. در روزگار او، ارابه، اسب، و شتر برای تردد وجود داشت. اما در هیچ جا نخوانده ایم که او از آنها استفاده کرده باشد. چنین آمده است که او فقط یک بار پیاده راه نرفت و آن هم هنگامی بود که سوار بر حیوانی شد که حتی آهسته تر از گامهای انسان حرکت میکرد.

صرفهجویی در وقت نیکوست. هر دقیقه گوهری است. اما غالباً خیلی دیر به ارزش آن پی می بریم. حکایتی هست که می گوید مردی یک شب در کنارهٔ رودخانه ای راه می فت. تصادفاً به خورجین کوچکی برخورد که پر از سنگ بود؛ پس آن را برداشت. برای وقت گذرانی، هر چند گامی که بر می داشت، یکی از سنگها را به درون رودخانه می افکند و خود را با شنیدن صدای چلپ چلپ آب سرگرم می ساخت. هنگامی که به خانه رسید، تنها دو سنگ در خورجین باقی مانده بود. آنها الماس بودند!

ما می دویم تا در وقت صرفه جویی کنیم؛ آنگاه آن چه را که به دست آورده ایم، در فعالیت ها، گفتگوها و سرگرمیهای بیهوده تلف می کنیم. یک صندوقدار باید برای هر ریالی که از میان دستان او گذشته است حساب پس بدهد. انسانی که هفتاد سال زندگی کرده است، باید در حضور خدا، در قبال سی و هفت میلیون دقیقه ای که سپری کرده است جوابگو باشد.

(اول يوحنا ۴:۴)

«خدا محبت است.»

یک مسیحی در اتحاد شوروی که از زندان آزاد شده بود در نامهای چنین نوشت: (هیأت ظاهری من هیچ گونه جذابیتی ندارد. در اردوگاه کار اجباری در زیر زمین کار میکردم. در اثر حادثهای تبدیل به انسان گوژپشتی گشتم. یک بار پسرکی خیره به من نگاه کرد و پرسید: (عمو، آن برآمدگی در پشتت چیست؟) مطمئن بودم که پاسخ من باعث خنده میشد، با این حال گفتم: "یک قوز است." کودک گفت: "نخیر، خدا محبت است و هیچ کس را مبتلا به نقص عضو نمیکند. در پشت تو قوزی وجود ندارد، بلکه جعبهای در زیر شانه هایت هست که بالهای فرشتگان در آن پنهان شده است. روزی جعبه باز خواهد شد و تو با این بالها به سوی آسمان خواهی رفت." از شدت شادی شروع به گریستن کردم. حتی هم اینک که می نویسم، می گریم.)

هر انسانی نوعی دقوز، نوعی نقص جسمانی، ذهنی، یا روحی دارد، چیزی که او را از بقیه متفاوت می سازد. این پدیده ها تنها هنگامی نقص جلوه میکنند که به آنها، از چشمانداز زندگی زمینیِ محدود خود بنگریم. در اینجا جزئی معرفت داریم (اول قرنتیان ۱۲:۱۳). و به همین دلیل، زندگی و رنجهای ما غالباً بی معنی به نظر می رسند.

خدا مقدر کرده است که یکی قوز داشته باشد، دیگری بیماری یا فقر یا اسارت در زندان یا محدودیت و داغدیدگی یا هر نوع اندوه دیگر. لیکن ما معیارهای انسانی را که اینگونه امور را جزو مصائب به حساب می آورند، نمی پذیریم. ما معیار آن کودک پر از روح را مد نظر قرار میدهیم و در غم و اندوه خود جعبه هایی را می بینیم که بالهای فرشتگان در آنها نهفته شده است که باید با آنها به سوی آسمان پرواز کنیم.

«اما خداوند در هیکل قدس خویش است، پس تمامی جهان به حضور وی خاموش باشد.» (حبقوق ۲: ۲۰)

دو هزار سال پیش، در شهر آتن، سیاستمداری به نام فوسیون (Phocion)، با خستگی منتظر بود تا آرایشگرش مباحثهاش را در بارهٔ اوضاع سیاسی آتن با مشتری که مشغول اصلاح صورتش بود به پایان رساند. وقتی نوبت به فوسیون رسید، آرایشگر از او پرسید: (میل دارید ریشتان را چگونه اصلاح کنم؟) فوسیون پاسخ داد: (در سکوت!) این پاسخ ساده اغلب در ادبیات بزرگ جهان نقل قول شده است.

ما قربانی توطئهای علیه سکوت هستیم، سکوتی که بدون آن، زندگی روحانی امکان پذیر نیست. ما هر روزه در معرض سر و صدای اتومبیلها، قطارها، هواپیماها، رادیو، تلویزیون، جارو برقی، ماشین ظرفشویی، و دستگاههای تهویه هستیم، البته اگر از داد و فریاد بچهها یا گفتار بیهودهٔ بزرگسالان صرفنظر کنیم.

مسیحیانی را می شناسم که سالهای متمادی را در انزوای زُندان در سکوت کامل سپری کردهاند. هنگامیکه به جامعه بازگشتند و گفتگوی مردم را شنیدند، از بی محتوا بودن اغلب آنها شگفت زده شدند.

اگر میل دارید که به خدا برسید، نوعی سکوت را در اطراف خود ایجاد کنید. بسیاری از دستگاههای مزاحم را فراموش کرده، وارد خلوت خود شوید. یا اینکه به عزیزان خود بیاموزید که در برخی ساعات سکوت را مراعات کنند.

اما سکوت کاملاً ساکت نیست! فریاد انسانهای دردمند، اشک رنجدیدگان، فریاد شوق واقعی، غالب مباحثات صمیمانه، تعداد زیادی از موعظهها، و حقایق عـلمی در سکوتی نهفته شدهاند که شما را احاطه کرده است. مهم تر از همه، صدای خدا را خواهید شنید. همانند عیسی که شبهای متمادی را بر روی کوههای خاموش در دعا سپری کرد، شما نیز اگر گوش فرا دهید، منور خواهید شد.

«پس فرشته نزد او داخل شده، گفت: سلام بر تو ای نعمت رسیده، خداوند با توست و تو در میان زنان مبارک هستی.» (لوقا ۲۸:۱)

در یک کشور کمونیستی، یک زندانی جوان را از سلول خود به دادگاه بردند. وقتی بازگشت، چهرهاش می درخشید. سایر زندانیان از او سوال کردند که در دادگاه چه گذشت. او پاسخ داد: وهمانند روز بشارت به مریم! چه روز زیبایی! باکره ای طاهر تنها در حال تعمق! و ناگهان فرشته ای نورانی در مقابل او! فرشته به او می گوید که او یعنی یک مخلوق، خالق را به صورت نوزاد در آغوش خواهد گرفت! و اینکه او یعنی یک مخلوق، خالق خود را شستشو خواهد داد. وی کسی را شستشو خواهد داد که بعدها میلیونها انسان را از گناهانشان پاک خواهد ساخت. وی که یک مخلوق است، به خالق خود، راه رفتن را خواهد آموخت. او به کلمه ابدی خدا سخن گفتن را خواهد آموخت. او، خورشید و شادمانی خانه وی خواهد بود.

داما لحظات دشوار نیز در پیش خواهد بود. وی میبایست در پای صلیب، یعنی جایی که پسر خدا و پسر او برای نجات ما خواهد مرد، بگرید؛ اما این نیز میگذشت. او از مردگان برخاسته، به آسمان خواهد رفت و مطمئناً مادرش را خواهد برد تا با او باشد. و بار دیگر، شادی بی پایان حکمفرما خواهد شد.»

زندانیان از او بهخاطر این موعظهٔ کوتاه و دلنشین تشکر کردند، لیکن در پرسش خود اصرار ورزیده، گفتند: (از تو چیز دیگری پرسیدیم. در دادگاه چه گذشت؟)

وی پاسخ خود را تکرار کرده، گفت: (من هم جواب شما را دادم! همانند روز بشارت به مریم بود. قضات مرا محکوم به مرگ کردند. آیا این زیبا نیست؟ دروازههای مروارید، خیابانهایی از طلا، فرشتگان چنگنواز، مشارکت مقدسین و مهم تر از همه، آرامش در آغوش عیسی!»

هر سالی که از عمر ما میگذرد، گامی است بهسوی مرگ. بگذارید که ایـن گـام را شادمانه و امیدوارانه برداریم. عیسی از مردگان برخاست. کسانی نیز کـه بـه او ایـمان دارند، از مردگان بر خواهند خاست.

(اعداد ۲۸:۲۲)

کتابمقدس را باورکنید. عقل ما برخی از ماجراهای آن را بهسختی می تواند بپذیرد، اما راه دیگری وجود ندارد. اگر بخشهای دشوار کتابمقدس را نپذیریم، تنها راهی کـه باقی میماند، پذیرفتن پوچی است.

ملحدین به استهزا عنوان میکنند که کتابمقدس میگوید که یک الاغ توانست صحبت کند. اما کتابمقدس این را نمیگوید، بلکه بیان می دارد که: دخداوند، دهان الاغ را باز کرد.، جایی که خدای قادر مطلق وجود دارد، می تواند باعث شود که یک الاغ هر موقعی صحبت کند.

برای لحظهای ایمان به خدا را کنار بگذارید. چه چیزی باقی میماند؟ بی ایمانان میگویند که انسان، شکل تحول یافتهٔ میمون است. این بدین معنی است که یک حیوان، در لحظهٔ بخصوصی، بدون کمک موجودی رفیع تر و باهوشتر از خود، شروع به سخن گفتن کرد. هیچ کودکی بدون آموزش بزرگسالان حرف زدن را فرا نمیگیرد. میمون چگونه توانست کاری را انجام دهد که یک کودک نمی تواند بکند؟

لذا باید این واقعیت را بپذیریم که حیوان صحبت کرده است، چه حیوانی که بهزعم داروینیستها بدون کمک کسی حرف زده است، و چه حیوانی که خدایی حکیم و متعال دهان او را باز کرده است. بدیهی است که عقل، شق دوم را راحت تر می تواند بپذیرد.

همچنین در مورد حقیقت عمیق سخنانی بیندیشید که آن حیوان بر زبان راند، تنها حیوانی که توانسته سخن بگوید: (به تو چه کرده ام که مرا زدی؟) روزی، تمام کسانی که به ایشان بی احترامی کرده ایم، این سؤال را از ما خواهند کرد. چه پاسخی خواهیم داشت؟ حتی اگر کسانی که ایشان را کوبیده ایم، مقصر بوده اند، آیا مطلقاً ضروری بود که ایشان را همانند بلعام، آن نبی دروغین که الاغ را زد، خرد کنیم؟ آیا کمتر از آن کافی نمی بود؟ به کسانی که از کتابمقدس عیبجویی میکنند، گوش فرا ندهید. آن را به دقت بخوانید و باور کنید.

«زیرا که بعد از پذیرفتن معرفت راستی، اگر عمداً گناهکار شویم، دیگر قربانی گناهان باقی نیست.»

یک افسانهٔ قدیمی مسیحی میگوید هنگامیکه خدا به فرشتگانش ابلاغ کرد که قصد دارد آدم را به صورت خود بیافریند، شیطان که هنوز از آسمان رانده نشده بود، فریاد زد: (یقیناً به ایشان قدرت نافرمانی را نخواهد داد.) پسر به او پاسخ داد: (قدرت سقوط یعنی قدرت برخاستن.) آنگاه شریر، عامداً تصمیم گرفت که سقوط کند و دیگران را نیز به همراه خود ببرد. انتظار او در برخاستن دوباره، هرگز متحقق نشد، زیرا که او از روی قصد سقوط کرده است.

در ماجرایی که مریم مجدلیه پایهای عیسی را با اشکهای خود شست، شیطان کمکم دریافت که قدرت سقوط چگونه به قدرت برخاستن مرتبط است. وی عـمق کـلمات خداوند عیسی را درک کرد: ( اَن که اَمرزش کمتر یافت، محبت کمتر می نماید) و (گناهان او که بسیار است اَمرزیده شد، زیرا که محبت بسیار نموده است) (لوقا ۲۷:۷).

لذا شیطان پنداشت که اگر توانسته است قدرت سقوط را تحت اختیار گیرد، می تواند قدرت برخاستن را نیز تعیین کند. بنابراین سعی کرد تا شریعت موسی را بر مسیحیان اولیه تحمیل نماید و بواسطهٔ این تعلیم، غلاطیان (غلاطیان ۱:۳) و بسیاری دیگر را فریب داد. او همچنین سعی میکند تا مسیحیان امروزی را نیز تابع احکامی نظیر دلمس مکن و مچش بلکه دست مگذار!» (کولسیان ۲۱:۲، ۲۲) بنماید و با ترسهای ما بازی کند.

اما ما این کلام را در اختیار داریم: (پس به آن آزادی که مسیح ما را به آن آزاد کرد، استوار باشید؛ (غلاطیان ۱:۵). ما در گناه نخواهیم ماند تا فیض افزون گردد (رومیان ۱:۶). گناه دیگر هرگز محتوای زندگی ما نخواهد بود. اما اگر هم گناه ورزیم، نومید نخواهیم شد. پطرس توانست برادرانش را تقویت کند، زیرا بعد از آنکه مرتکب گناه تألم آوری شد، توبه کرد (لوقا ۲۲:۲۲).

«پسران خدا دختران آدمیان را دیدند که نیکو منظرند.» (پیدایش ۲:۶)

یک کتاب قدیمی یهودی بهنام (سِفِر بِراحمیل) (Sepher Ierahmeel)، این حکایت را در مورد یوسف در عهدعتیق نقل میکند. جمعی از زنان مصری متعلق به طبقات بالا به خانهٔ فوطیفار رفتند تا زیبایی غلام عبرانی اش را مشاهده کنند. همسر فوطیفار به هر یک از میهمانان یک سیب و یک چاقو داد تا آن را پوست بکنند. هنگامی که یوسف وارد شد تا ایشان را خدمت کند، زنان چنان مجذوب ظاهر زیبای او شدند که غفلتاً انگشت خود را بریدند. سپس بانو فوطیفار به ایشان گفت: (شما فقط یک دقیقه او را نگریستید و اینگونه افسون شدید! حال در می یابید که چرا من که دائماً او را می بینم، این طور در آتش اشتیاق می سوزم.»

همسر فوطیفار نیز احتمالاً زن زیبایی بوده است، اما یوسف پاک بود و گناه نورزید. ما نیز باید از او سرمشق بگیریم. اما اگر کسی در این زمینه گناه ورزد، نباید او را با خشونت محکوم کنیم. درعوض، بیایید نسبت به کسانی که تسلیم ضعف انسانی شدهاند، مشفق باشیم زیرا که درک میکنیم که امر جنسی قوی ترین غریزهٔ طبیعت ماست. و باشد که اگر زیاد وسوسه می شویم و یا حتی گناه ورزیده ایم، مأیوس نشویم. اولین کتاب کتابمقدس بیان می دارد که حتی پسران خدا نیز (هر که بودند، زیرا تفسیرهای متفاوتی در این زمینه وجود دارد)، نتوانستند در برابر این وسوسه مقاومت نمایند. لذا می توانیم همواره امید داشته باشیم.

نوشته شده است که (گناه نکنید، و اگر کسی گناهی کند، شفیعی داریم نزد پدر یعنی عیسی مسیح عادل، (اول یوحنا ۱:۲). از آنجا که این وسوسه نیرومند است، غلبه بر آن و امتناع از گناهان جنسی، شکوهمند است.

«و چــون تــخم مــی پاشید، قــدری در راه افـتاد و مـرغان آمـده، آن را خوردند»

چگونه است که برخی انسانها کلام خدا را با شادمانی می شنوند، حال آنکه برخی دیگر اجازه میدهند که مرغان – یعنی ارواح پلید – آمده، این بذر نیکو را بخورند؟

در عهد عتیق آمده است که رئیس خبازانِ فرعون که با یوسف زندانی بود، خواب خود را برای او تعریف کرد: (اینکه سه سبد نان سفید بر سر من است و در سبد زبرین هر قسم طعام برای فرعون از پیشهٔ خباز می باشد و مرغان، آن را از سبدی که بر سر من است می خورند، (پیدایش ۲۶:۴۰، ۱۷). یوسف خواب را اینگونه تعبیر کرد که مرد خباز به دار آویخته خواهد شد.

از «دوبنه» رابی معروف یهود پرسیدند که یوسف چگونه به این تعبیر پی برد. رابی دوبنه پاسخ داد: «روزی نقاشی، مردی را که سبدی نان بر سر داشت نقاشی کرد. مرغان آمدند که نانِ نقاشی شده را بخورند، زیرا که آن را واقعی پنداشتند. کسی گفت: "چه نقاشی خوبی! چه قدر نانها طبیعی به نظر می آمدند!" ولی او نقاش خوبی نبود، زیرا که آن مرد را بهاندازهٔ کافی طبیعی نقاشی نکرده بود تا باعث وحشت مرغان شود، در غیر اینصورت مرغان نمی آمدند. به همان ترتیب، یوسف نیز دریافت که اگر مرغان جرأت آمدن نزد خباز را به خود راه دادهاند، در این صورت آن مرد می بایست شخص مردهای باشد.»

ارواح پلید نمی توانند تخمهای کلام خدا را از یک مسیحی زنده بربایند، بلکه این کار را فقط با کسی که بیشتر شبیه یک مترسک است می توانند بکنند. مترسکها ارواح را نمی ترسانند. مراقب شوید که ایمانتان، ایمانی زنده باشد.

«دربارهٔ طریق های قدیم سوًال نمایید که طریق نیکو کدامست تا در آن سلوک نمایید.» (ارمیا ۱۶:۴)

یک شکارچی خطاب به سگش فریاد زد (لوسی، بدو پیداکن!» لوسی چشمانش را به صاحبش دوخت و گویی میخواست بگوید: (چیزی گم نکردهام!»

مسیحیان چه چیزی را گم کردهاند که این قدر جستجو میکنند؟ برخی بهدنبال مذاهب جدید هستند و در امور پنهان کاوش میکنند. اما طریق قدیم منتظر آنان است. مذهبی که هابیل عادل، داود پادشاه، مریم مجدلیه و پطرس را نجات داد، برای ما نیز نیکو خواهد بود. این ادعا درست نیست که مسیحیت در عمل قابل اجرا نیست. واقعیت این است که مسیحیت را ما درست به کار نبرده ایم. ما هرگز طریقی بهتر از خون مسیح که برای ما ریخته شد، برای نجات نخواهیم یافت، و نه تعلیمی بهتر از تعلیم محبت او.

جهانگردی خسته که در تالارهای موزهٔ لوور راه می رفت، به یکی از نگهبانان گفت: «من در این تابلوها چیزی استثنایی نمی یابم.» نگهبان پاسخ داد: «این ما نیستیم که باید این تصاویر را قضاوت کنیم، بلکه تصاویر هستند که باید ما را داوری کنند!»

درست بودنِ مسیحیت طی قرنها به اثبات رسیده و مستقل از عقاید انسانها پابرجاست. صلیب که زمین را به آسمان می رساند، معیار آنست و ضابطهای است که بواسطهٔ آن تمامی مذاهب، همهٔ ایسمها، فلسفهها و فیلسوفان و همهٔ محترعین حقیقت، سنجیده می شوند. چه زیبایی مسیحیت را ببینیم و از احکام بنیانگذار آن پیروی کنیم، و چه به دنبال ابداعات احمقانهٔ اشخاص فرومایه سرگردان شویم – مانند بانیان مذاهب غریبی که کتابمقدس به آنها اشاره کرده است (ایوب ۲۰:۸؛ تثنیه ۱۳:۱۳) – نمی توانیم از سنجش و داوری بگریزیم.

باشد که ابدیت را خردمندانه انتخاب کنیم.

(يوحنا ١١:٢٠، ١٢)

«مريم، دو فرشته را ... ديد.»

به دو طریق می توان به یک قبر نگریست. پطرس و یکی دیگر از شاگردان عیسی، صبح روز عید قیام بر سر قبر استاد خود حاضر شدند و آن را خالی یافتند و فقط کفنی را که عیسی در آن پیچیده شده بود، مشاهده کردند. مریم مجدلیه نیز به قبر خالی نگریست، اما در همان جایی که جسد عیسی نهاده شده بود، فرشتگانی را دید. امروزه، برخی فقط فروپاشی تمدن مسیحی را می بینید، حال آنکه برخی دیگر، فراسوی عناوین وحشتناک روزنامه ها، فرشتگانی را می بینند که در کارند تا ملکوت مبارک خدا را مهیا کنند.

انسان چگونه می تواند فرشتگان را ببیند و حضورشان را احساس کند؟ رسولان در خدمت خداوند بسیار فعال بودند. مریم به آرامی مقابل پای عیسی می نشست و به کلام او گوش فرا می داد (لوقا ۲۹:۱۰)، کلامی که بدون شک با موسی و انبیا آغاز می شد. وی به احتمال زیاد، حکایت بسیاری از زبان او در بارهٔ مقدسین و شهدای ایمان شنیده، با ایشان مأنوس گردیده بود.

کلیسایی که سرمشق و سرگذشت مقدسین و شهدا را از تعالیم خود حذف می کند، بُعدی حیاتی را مورد غفلت قرار می دهد. (موسی و انبیا» را بخوانید و به خاطر داشته باشید که راین همه .... برای تنبیه ما مکتوب گردید، که اواخر عالم به ما رسیده است» (اول قرنتیان ۱۱:۱۰). و اَنگاه با رنجدیدگان زندهٔ مسیح در تماس باشید. چشمان شما باز خواهد شد.

«حکم مکنید تا بر شما حکم نشود.» (متى ١:٧)

دو دوست در امتداد رودخانه ای پیاده روی میکردند. یکی از ایشان لغزید و به درون آب افتاد و شروع به فریاد زدن کرد: (کمک، کمک، شنا بلد نیستم! یدوستش گفت: (نباید اینطور فریاد بزنی. من هم شنا کردن بلد نیستم، اما مثل تو این قیدر سبر و صدا راه نمی اندازم.»

گاهی اوقات، انسانها را بهخاطر بـد خـلقی و بـی تربیتی شان بـه سختی قـضاوت میکنیم. ما به گونه ای متفاوت رفتار میکنیم. اما اَیا ممکن نیست که ما نیز روزی از همان اَبهای عمیق عبور کنیم؟

خداوند برخی انسانها را احمق خواند (لوقا ۱۱: ۴۰). یکی از فریسیان عیسی را به خانهٔ خود دعوت کرد تا با او چاشت بخورد. نوشته نشده است که آن فریسی سخن تحریککنندهای بر زبان رانده باشد. او فقط در سکوت، از اینکه عیسی دستان خود را پیش از چاشت نشست تعجب نمود. ما نیز ممکن بود تعجب کنیم. عیسی بدون هر گونه دلیل ظاهری برای خشم، به میزبان و دوستانش توهین کرده، آنها را داحمق، خواند. یکی از فقها که در این میمهانی حضور داشت، سعی کرد تا عیسی را آرام کند. آنگاه خداوند روی به او و رفقایش نموده، گفت: (وای بر شما نیز ای فقها، (لوقا ۲۱: ۳۷–۵۲). امروزه تعداد اندکی از میزبانان چنین رفتاری را تحمل خواهند کرد.

ما آشنایان بی ادب خود را به سختی داوری میکنیم. ممکن بود عیسی را نیز مورد انتقاد قرار دهیم. آیا ما از اندوه عمیق او گذر کرده ایم تا ببینیم که چگونه قوم خودش پیام نجات او را رد کرد، چونکه رهبران کوردلشان گمراهشان کرده بودند؟ بهقول ضرب المثل معروف غربی، (تا زمانی که با کفشهای شخصی دیگر یک کیلومتر نرفته ای، داوری اش نکن!»

«مسیح عیسی...خود را خالی کرده، صورت غلام را پذیرفت.»

(فیلیپیان ۷:۲)

ملک ابراهیم خدا را میجست و او را نمی یافت. شبی شنید که کسی با گامهای سنگینی بر بام قصر او راه میرود. وقتی بالا رفت تا ببیند کیست، دوست صمیمی خود را یافت که مانند او تشنه خدا بود. پادشاه از او پرسید: (بر روی بام چه میکنی؟) گفت: (دنبال شترم!) پادشاه با تعجب گفت: (کدام ابلهی روی بام قصر دنبال شتر میگردد؟) دوست در پاسخ به او گفت: (کدام ابلهی بر روی تخت شاهی خدا را می جوید!)

خدا برای هر کسی وظیفه ای و شغلی معین کرده است، یکی پادشاه است، دیگری تاجری ثروتمند، یا خانه داری از طبقهٔ متوسط، یا کارگری با دستمزدی پایین. ما باید این وظیفه را فروتنانه، با شادی و محبت به انجام برسانیم، بی آنکه به موقعیت های ظاهری دلبستگی پیدا کنیم. شهرت و افتخار و ثروت غالباً ما را مقید ساخته، جستجوی خدا را بی ثمر می گردانند. یک مسیحی می تواند پادشاه باشد به شرط اینکه خود را خدمتگزار واقعی مردم خود به حساب آورد.

وجههٔ اجتماعی و مایملک مادی به سهولت از دست میرود. خداوند قرنها پیش هشدار داد که رگنجها برای خود بر زمین نیندوزید، جایی که بید و زنگ زیان میرساند و جایی که دزدان نقب میزنند و دزدی مینمایند. بلکه گنجها به جهت خود در آسمان بیندوزید، جایی که بید و زنگ زیان نمیرساند و جایی که دزدان نقب نمیزنند و دزدی نمیکنند. زیرا هر جاگنج تو است دل تو نیز در اَنجا خواهد بود، (متی ۱۹:۶–۲۱).

عیسی که رفیع ترین جایگاه را داشت، دصورت غلام را پذیرفت .... خویشتن را فروتن ساخت، (فیلیپیان ۸،۷:۲). باشد که گامهای او را دنبال کنیم. در غیر ایـنصورت تمام تلاش ما برای نزدیک شدن به خدا بی ثمر خواهد بود.

۱۳ ژانویه

(پیدایش ۱:۱)

«در ابتدا خدا آسمانها و زمین را آفرید.»

یک کفاش ملحد به پسرش گفت که طبیعت خود به خود به وجود آمده است. پسرش در پاسخ گفت: (در این صورت راحت تر است که انسان کل طبیعت را داشته باشد تا یک جفت کفش، زیرا که برای تهیهٔ آنها باید به سختی کار کنی. اگر کل طبیعت نتیجهٔ تصادفی تحول و تکامل ماده است، پس چرا خدانشناسان تولید کتب الحادی را بر عهدهٔ طبیعت نمی گذارند؟ چرا با چنین کوشش عظیمی آنها را به وجود می آورند؟ حتی یک کتاب الحادی نیز گواه این است که در پشت هر چیز سازمان یافته ای، طرحی هو شمندانه وجود دارد.

وجود خالق را تصدیق کنید و او را بپرستید و وقت خود را به تفکرات بیهوده تلف نکنید. هنگامیکه از لوتر سؤال شد که خدا پیش از آفرینش عالم چه میکرده، پاسخ داد: (وی در جنگل مینشست و به بریدن چوب میپرداخت تا کسانی را که سؤالات ابلهانه مطرح میکنند، بزند.)

پاسخی بهتر از این پاسخ کنایه آمیز وجود دارد. خداوند میگوید که پـدر پـیش از آفرینش چه میکرده است. پیش از پیریزی عالم، مسیح را دوست میداشت (یـوحنا ۲۴:۱۷ مشاهده شود). دوست داشتن عیسی کاری تمام وقت است.

این کار می تواند ابدیت خدا را پر کند. پدر به کار دیگری نیز مشغول بود. پیش از بنای عالم، او ملکوت را برای کسانی مهیا میکرد که گرسنه را سیر میکنند، به تشنه آب نوشانده، غریب ها را می پذیرند، برهنه را لباس پوشانده، و بیماران و زندانیان را عیادت میکنند (متی ۳۲:۲۵–۳۶ مشاهده شود). خدا را به عنوان خالق تصدیق کرده، این کارها را انجام دهید، درست همانند عیسی که «اعمال نیکو به جا می آورد» (اعمال ۲۸:۱۰).

«خداوند داد و خداوند گرفت، و نام خداوند متبارک باد.» (ایوب ۲۱:۱)

میگویند روزی فرشته ای بر مادری ظاهر شد که مشغول نظارهٔ نوزادش در گهواره بود؛ فرشته کودک را از او خواست. مادر فریاد زد: «ای مرگ، او را به تو نخواهم داد!» فرشته لبخند زده، گفت: «نام من مرگ نیست، بلکه حیات است. به تو درعوض، شخص دیگری را هدیه میکنم.» و به او پسرک زیبایی را نشان داد. مادر امتناع ورزید. فرشته، مرد جوان نیرومندی را نشان داد. مادر دوباره امتناع ورزید. سپس مرد بالغ کوشایی را به او نشان داد. مادر به همهٔ پیشنهادها جواب منفی داده، میگفت: «او را با هیچ کس دیگری عوض نمیکنم؟ می خواهم بچه خودم را نگاه دارم.»

فرشته رفت و زمان سپری شد؛ او کودک را از دست میداد و پسری بـدست آورد. پسرک هم از دست رفت و بهجای او مرد جوانی بر سر راه او قرار گرفت، و الی آخر. چرا از مرگ بهراسیم؟ همانطور که هر روز چیزی را از دست نمیدهیم، بـه هـنگام

مرک نیز چیزی را از دست نمی دهیم. عزیزان ما روز به روز در مراحل مختلف حیات به مرک نیز چیزی را از دست نمی دهیم. عزیزان ما روز به روز در مراحل مختلف حیات به شکل دیگری در می آیند. آنچه را که ما مرک می نامیم، یکی از این تَبَدُّلات گوناگون است. غنچه می رود و گل سر بر می آورد؛ کرم می رود و پروانهای زیبا پدید می آید. خورشید اگر برای شما غروب کند، نورش را در جای دیگری می تاباند. هرگاه که فرشته، عزیزان شما را برگیرد، با فروتنی، تسلیم خواست خدا شوید.

۱۵ ژانویه

ددشمنانت...از حضور تو منهزم خواهند شد.» 🦷 (تثنیه ۷:۲۸)

یک معلم مسیحی با یکی از شاگردانش در جنگلی راهپیمایی میکرد. شاگرد چند قدم جلوتر از استادش در مسیری تنگ حرکت میکرد. خرگوشی از مقابل او گریخت. استاد پرسید: (چرا خرگوش فرار کرد؟) شاگرد پاسخ داد: (چون از من ترسید.) استاد گفت: (نه؛ بهخاطر این گریخت که متوجهٔ غرائز وحشیانهٔ تو شد.)

هر جنگاوری از اینکه دشمنانش از حضور او بگریزند خوشحال می شود، اما چـه خجسته تر و مبارک تر است آن مردی که خشمگین ترین دشمنانش بتوانند با اطمینان نزد او بیایند، زیرا که از پیش میدانند که با محبت مورد استقبال قرار خواهند گرفت.

در اواخر جنگ جهانی دوم، ارتش شوروی، رومانی را اشغال کرد. بسیاری از نفرات ارتش آلمان اسیر شدند. هر سرباز آلمانی ممکن بود توسط هر کسی کشته شود. یک شب، هنگامی که گروهی از اسرا از محلی به محلی دیگر منتقل می شدند، زندگی شان در خطر قرار گرفت. در این وقت، به ساختمانی برخوردند که بر روی سردر آن چنین نوشته شده بود: (کلیسای انجیلی لوتری) و به یاد آوردند که لوتری های رومانی غالباً زمینهٔ آلمانی داشتند، لذا وارد محوطه شدند. شبانی که به ایشان برخورد کرد، به آنان خوش آمد گفته، چنین تعریف کرد:

دمن مسیحی یهودیالاصل هستم. خانوادهام توسط آلمانی ها کشته شدند، اما من از مسیح محبت و بخشایش را آموختم و شما را مسؤول آنچه که سایر سربازان آلمانی با یهودیان کردند نمی دانم. شما مردان اکنون در معرض خطر بزرگی هستید و به کلیسای ما پناه آوردهاید. لذا میهمانان محترم ما می باشید.

یکی از آلمانی هاگفت: داگر شما ایماندار باشید، در این صورت مطمئنیم که در امان می باشیم.» آنان پناهگاه آسمانی را یافته بودند.

«... در حالتی که دشمن بودیم، به وساطت مرگ پسرش، با خدا صلح داده شدیم» (رومیان ۵: ۱۰). باشد که اینک بَدَل به انسانهایی شویم که دشمنانشان دلیلی برای گریختن نداشته باشند!

«ما او را محبت مینماییم زیرا که اول او ما را محبت نمود.»

#### (اول يوحنا ١٩:۴)

روزی یک نفر این حکایت را برایم تعریف کرد: هنگامی که ارتش شوروی به اروپای شرقی حمله کرد، یک افسر روسی در خانهٔ یک نقاش اقامت گزید. نقاش حالت چهرهٔ افسر را برای نقاشی مناسب دید و او را مدل خود کرد. هنگامی که مدل نشست تا نقاش چهرهٔ او را نقاشی کند، چشمش به تصویر عیسای مصلوب افتاد و پرسید که آن چیست. نقاش پاسخی مختصر داد، اما افسر روسی با اصرار گفت: واگر او خوب بوده و خواهان نجات همگان برای ابدیت بود، مردم مطمئناً می بایست او را به موقع از صلیب پایین آورده، زخمهایش را مداوا می کردند.)

نقاش در پاسخ گفت: «خواهش میکنم مزاحم کار نقاشی مـن نشـو. نـه! او را آزاد نکردند و او روی صلیب مرد. هدف او همین بود. او بهای گناهان ما را پرداخت. حالا اجازه بده که کارمان را ادامه بدهیم.»

افسر روسی دستبردار نبود و باز پرسید: (حتماً باید کسی را که چنین فداکارییی در حق شما کرده، خیلی دوست داشته باشید!، نقاش قلمش را بر زمین گذاشت. وی بارها عیسای مصلوب را نقاشی کرده بود، اما متوجه شد که این کار را بدون محبت فروزان انجام داده است. مرد بی ایمانی که مدل نقاشی او بود، به وی آموخت که مسیح را چگونه باید دوست بدارد.

«بر آن شباهت تخت، شباهتی مثل صورت انسان بر فوق آن بود.» (حزقیال ۲۶:۱)

اَیه ای که به دنبال اَیهٔ بالا می اَید، چنین می فرماید: «و از منظر کمر او به طرف بالا مثل منظر برنج تابان، مانند نمایش اَتش در اندرون اَن و گرداگردش دیدم. و از منظر کمر او به طرف پایین مثل نمایش اَتشی که از هر طرف درخشان بود دیدم.»

(راشی)، از برجسته ترین علمای یهود و مفسر کتابمقدس میگوید: (شخص نباید در مورد این آیه بیندیشد.) چرا نه؟ می توانیم به سهولت علت آن را حدس بزنیم. علت آن این است که توصیف مزبور به روشنی مشخص میکند که خدایی که حزقیال در رؤیای خود مشاهده کرد، پیکر انسانی جلال یافته را داشت و اعتقاد تجسمِ پسر خدا را در شخص عیسی مورد تأیید قرار می دهد.

همان دانشمند در تفسیر سخنان زکریا که فرمود: «بر من که نیزه زدهاند خواهند نگریست؛ مینویسد: (با وجود اینکه آیه در مورد مسیحای پادشاه صدق میکند، ما باید ترجیحاً آن را در مورد عّزیای پادشاه به کار بریم تا مسیحیان نتوانند حرف خود را به پیش ببرند!»

ما می توانیم اکراه یهودیان را نسبت به مسیحیانِ ظاهری که مسؤول خون میلیونها انسانِ بیگناه بودهاند درک کنیم؛ اما این امر مانع از صحت تعلیم مسیحیت در مورد مسیحای موعود و تحقق نبوتهای انبیای یهود نمی شود. باشد که این نبوتها را بر یهودیان عرضه کرده، ایشان را با محبت به سوی مسیح فراخوانیم.

«لیکن چون باد را شدید دید، ترسان گشت.» (متی ۱۴: ۳۰)

معجزهای بهوقوع پیوست. به دستور خداوند، پطرس توانست بر روی آب راه رود، کاری که مخالف قانون طبیعت است. اما چرا پطرس هنگامیکه بر روی آب راه میرفت، از شدت وزش باد هراسید؟ آیا عیسی فقط می توانست چنین معجزهای را بههنگام آرام بودن هوا انجام دهد؟

در وقتی دیگر، شاگردان گرفتار طوفانی عظیم شده، می ترسیدند زیرا که امواج بر کشتی میخورد (به قسمی که بر میگشت) (مرقس ۳۷:۴). عیسی بهدنبال فریادهای ایشان، بر باد نهیب زده، دریا را آرام ساخت. اکنون شاگردان خوشحال بودند. اماکشتی اگر از آب پر شود، چه هوا آرام باشد و چه طوفانی، در هر حال غرق خواهد شد.

معجزه این نبود که خداوند بر دریا نهیب زد. شگفت این است که کشتی عیسی مدت دو هزار سال در ایام خوب و بد دریانوردی کرده است، با وجود اینکه در معرض ارتدادها، تفرقهها و گناهها بوده است. این کشتی با وجود آنکه پر از آب است، به راه خود ادامه میدهد، در حالیکه بر طبق قوانین هیدرو-دینامیک می بایست تاکنون غرق شده باشد.

احتمالاً مشکلات خردکننده ای را در زندگی پشت سر گذاشته اید. از ایـنکه یک مشکل دیگر هم به آنها اضافه شود نهراسید. این خود یک معجزه بوده است که تا حالا هم دوام آورده اید.

سنگی که مدخل مقبره عیسی را پوشانده بود، توسط یک فرشته غلطانده شد «زیرا بسیار بزرگ بود» (مرقس ۴:۱۶). حتی اگر باری که بر دوش شماست، بیش از هر وقت دیگری سنگین شده باشد، خدا می تواند فرشته ای را برای کمک شما بفرستد.

فعل امر «نهراسید» ۳۶۶ بار در کتابمقدس آمده، یعنی یک بار برای هر روزِ سال، به اضافهٔ یکی برای سال کبیسه.

«یکی از آن دو خطاکار مصلوب به عیسی گفت: "ای خداوند، مرا به یاد آور هنگامیکه به ملکوت خود آیی". عیسی به وی گفت: "هرآینه به تو میگویم امروز با من در فردوس خواهی بود."» (لوقا ۲۹:۲۳، ۴۱، ۴۳)

لنین پیش از مرگ خود به کشیشی چنین گفت: «من اشتباه کردم. بدون شک بسیاری از مظلومین می بایست آزاد می شدند، اما روش ما ستمها و جنایات دیگری را موجب شد. اندوه مرگبار من این است که در اقیانوسی از خون قربانیان بی شمار غوطهور شوم. اکنون برای بازگشت به عقب بسی دیر شده است. اما برای نجات روسیه، به ده قدیس همچون فرانسیس آسیزی نیاز می داشتیم.»

لنین تحت تأثیر مسیحیت قرار گرفته بود. وی کشیشی ارتودوکس به نام «گاپون» را ملاقات کرده بود که بعداً توسط کمونیستها به دار آویخته شد. مجلهٔ الحادی اتحاد شوروی به نام Nauka I Religia، مطلب ذیل را در دسامبر ۱۹۷۳ منتشر ساخت:

دلنین علاقهٔ بسیاری به نوشتههای عناصر مسیحی که یک هم مسلک کمونیست آنها را جمع آوری کرده بود، نشان میداد، بویژه به نسخ قدیمی. وی تـمام آنـها را مـطالعه کرد... و مخصوصاً به نوشتههای فلسفی ایشان توجه داشت. یک بار بعد از آنکه تمام دستنوشتههای ایشان را خواند، گفت: "چه قـدر جـالب است ! ایـنها را مـردم عـادی نوشتهاند، تمام کتابها را!")

این مجلهٔ کمونیستی فقط همین مقدار را نوشته است. کسی چه میداند که در پشت این حکایت چه قدر مطلب ناگفته وجود دارد. شاید لنین در بستر مرگ توبه کرده باشد. اسمان جای شگفتی هاست. شاید حیرت کنیم که مسؤول کشتار دستهجمعی مسیحیان را نیز در اَنجا ببینیم، یعنی ولادیمیر لنین!

ممکن است که شما شخص گناهکاری باشید. ممکن است این مطالب را در پایان زندگی خود بخوانید. با اینحال می توانید به ملکوت خدا بروید.

«مرد عادل برای جان حیوان خود تفکر میکند.» (امثال ۱۲:۱۷)

ما اغلب پریدن اسبها را در مسابقات و سیرکها، اگر نه به طور زنده، اما قطعاً در فیلمها دیده ایم. اما جالب است بدانیم که استخوانهای پای اسب ضعیف است. این حیوانِ اهلی شده برای پرش آفریده نشده است. اسب فقط زمانی می تواند این عمل را انجام دهد که او را به سختی بزنند. اخیراً در سیرکها به اسبها شوک الکتریکی وارد میکنند؛ مربیان سیرک این کار را با باطریهای کوچکی انجام می دهند که در شلاقهای خود کارگذاشته اند. برای آموختن پرش از مانع نیز با میلهٔ آهنی به پای آنان ضربه وارد میکنند. درد باعث می شود که اسب پاهایش را خیلی بالا ببرد.

چنین رفتار استثمارگرانه را نه تحمل کنید و نه تشویق، بلکه بر حیوان رحم کنید. من شخصاً اهرام مصر را تحسین نمیکنم. موسی حتی آنها را شایستهٔ اشاره نیز ندانست و به فلاکت بردگانی میاندیشید که آنها را برپا ساختند.

در زندانهای کمونیستی، زندانیان گرسنگی بسیار کشیدهاند. یک تکه نان در هفته تجمل تلقی میشد. با اینحال، مسیحیان اغلب مقداری نان برای کبوترها و پرستوها که با اعتماد به کنار پنجرههای آنها می آیند، کنار میگذارند، پنجرههایی که با میلههای اهنی پوشیده شده است. چنین افرادی میتوانند پنجرهٔ کوچک سلول مسیحیان را احساس کنند. اما در اینجا اَنان شاهد فرار پرندگان نخواهند بود.

کتابمقدس مطالب بسیاری در مورد مراقبت از حیوانات بیان می دارد و بی رحمی و بی تفاوتی نسبت به حیوانات بی دفاع را قدغن می کند (تثنیه ۲:۲۲). عیسی در مورد محبت خود نسبت به پرندگان و دغدغهاش در قبال حیوانات سخن گفته است (لوقا ۵:۱۴). او اهانت نمی پنداشت که به یک بره، یا شیر، یا مرغ و جوجه هایش تشبیه شود. بیایید در همه چیز از او تقلید کنیم. همانطور که نسبت به همنوعانمان محبت نشان می دهیم، شفقت نسبت به حیوانات را نیز فراموش نکنیم. (رومیان ۱۴:۱۲)

«برکت بطلبید و لعن مکنید.»

خانم (گردا فورستر) (Gerda Forster) به هنگام پرستاری از نوزاد همسایه، دچار این بد اقبالی شد که کودک از دستانش افتاد. سر بچه به لبهٔ گلدان بزرگی برخورد کرد و صدمهٔ مغزی دید و تمام عمر فلج ماند.

مادر نوزاد، خانم فورستر را نفرین کرد که انگشتانش پوسیده شوند. آقای فـورستر حاضر شد که مبلغ زیادی خسارت بپردازد. مادر نپذیرفت و نفرین خود را تکرار کرد: «امیدوارم که انگشتانش بپوسند.»

بعد از مدتی، خانم فورستر درد شدیدی را در انگشتان دستش احساس کرد. نوک انگشتانش ابتدا سفید و بعد کمکم کبود شد. این نوعی فساد بافتی است که به بیماری «موربوس رینود» شهرت دارد. شوک روانی معمولاً می تواند نزد زنانی که ساختمان عصبی آسیب پذیری دارند، چنین عارضهای را پدید آورد. لازم بود انگشتانش را قطع کنند.

هنگامیکه در انزوای زندان بسر میبردم، زندانی در سلول مجاور حکایت خود را با رمز مورس بر دیوار کوبید که مضمون آن چنین بود: «هنگامیکه شش ساله بودم، یک همکلاسی را فقط بهخاطر آنکه یهودی بود، کتک زدم. وی مرا نفرین کرد که نتوانم مادر خود را بر بستر مرگ ببینم. پنجاه سال از آن تاریخ گذشت و وقتی باخبر شدم که او در بستر مرگ است و به دیدنش میرفتم، دستگیر شدم.» نفرین او گرفت. مواردی مشابه این بسیار شنیدهام.

به عقیدهٔ من، برخی نفرین ها تحقق می یابند. اما برکت ها نیز متحقق می شوند. پس برکت بطلبید و نفرین مکنید.

(عبرانیان ۲۷:۹)

«مردم را یک بار مردن مقرر است.»

مطمئن ترین شغل و حرفه، کار کفن و دفن است، چون همیشه باقی است، در حالی که کارهای دیگر ممکن است روزی متوقف شوند. ممکن است که هیچ گاه در زندگی وارد یک مغازهٔ جواهر فروشی یا سالن نمایش نشده باشیم، اما در مورد مرگ، تردیدی نیست که روزی خواهیم مرد. اما سؤال این است که با مرگ چگونه مواجه خواهیم شد؟ ژولیوس سزار در نهایت سرخوردگی و سردرگمی مرد. پسر خواندهاش جزو قاتلین

وی بود. آخرین گفتهٔ برجستهٔ او چنین بود: (بروتوس، تو هم؟) گوته گفت: (نور، نور بیشتر!) چیزی که قبلاً آن را نجسته بود. آخرین تقاضای اسکار وایلد این بود: (لطفاً شامپانی بیاورید.» و اضافه کرد: (همانگونه که زیستم، همانگونه نیز می میرم، یعنی فراتر از امکاناتم.) ناپلئون در حال هذیان فریاد زد: (خدای من، ملت فرانسه، در حال رهبری سپاهیان!) ریاضیدان مشهور (لاگنی؟، سی و شش ساعت را در سکوت در بستر مرگ بسر برد و هنگامی که عزیزان او با وی صحبت می کردند، واکنشی نشان نمی داد. اما وقتی که می مرد؟) ریاضیدان در حالی که لبخند به لب داشت، گفت: (چهار هزار و چهار صد و می شود؟) ریاضیدان در حالی که لبخند به لب داشت، گفت: (چهار هزار و چهار صد و هشتاد و نه» و چشم از جهان فرو بست. کارلایل در حال مرگ گفت: (پس مرگ این است؟ چه نیکوست!» آخرین کلمات شاعر آلمانی، (هاینه) چنین بود: (گلها، گلها، طبیعت چه زیباست!» وی در مورد خالق نمی اندیشید. نویسندهٔ فرانسوی «رابله») پیش از مرگ گفت:

اَخرین کلمات عیسی چنین بود: «ای پدر به دستهای تو روح خود را می سپارم» (لوقا ۴۶:۲۳). هنگامیکه در زندان بودم، تصمیم گرفتم که اگر در لحظهٔ مرگ هشیار باشم، اَخرین کلمات من چنین باشد: «عیسی و بینزی» (نامی که خطاب به همسرم به کار می بردم). مسیحیان دلیل مرگ را می دانند و اطمینان دارند، که در اَنسو محبت انتظار ایشان را میکشد.

۲۳ ژانویه

| (يعقوب ٢٢:١) | باشید، نه فقط شنوندگان.» | ولكن كنندكان كلام |
|--------------|--------------------------|-------------------|
|--------------|--------------------------|-------------------|

مردی روزی روزی پرندهٔ زیبایی را بهدام انداخت. هنگامیکه چاقوی خود را بلند کرد تا او را بکشد، پرنده التماسکنان گفت: (مرا نکش چونکه چند جوجه دارم. درعوض سه توصیه بسیار ساده اما بسیار مفید به تو میکنم.) آن مرد شگفتزده از اینکه پرندهای حرف میزند، به وی قول داد که اگر توصیهها خوب باشند او را آزاد کند.

پرنده توصیههای خود را چنین مطرح کرد: «اولاً میچوقت چیز غیر ممکن و احمقانه را باور نکن، گوینده آن هر که میخواهد باشد. ثانیاً هرگز بهخاطر کار نیکی که انجام دادهای تأسف مخور. ثالثاً هرگز سعی نکن به چیزی برسی که دست نیافتنی است.»

مرد توصیه ها را عاقلانه یافت و پرنده را آزاد کرد. پرنده بر روی اولین شاخه نشست و از آنجا مرد را به باد تمسخر گرفته، گفت: «ای ابله، چرا گذاشتی که بروم؟ در چینه دان خود یک الماس دارم. اگر شکم مرا می شکافتی، برای تمام عمر ثروتمند می بودی.»

مرد با شنیدن این سخن، از آزاد کردن پرنده، پشیمان شد و شروع به بالا رفتن از مرد با شنیدن این سخن، از آزاد کردن پرنده، پشیمان شد و شروع به بالا رفتن از درخت نمود تا دوباره او را به دام بیندازد. اما هنگامی که به اولین شاخه رسید، پرنده بر روی دومین شاخه پرید و وقتی که مرد به دومین شاخه رسید، پرنده بر روی سومین شاخه پرید. سرانجام پایش در رفت و از درخت به زمین افتاد و هر دو پایش شکست.

هنگامی که مرد در زیر درخت دراز کشیده، ناله می کرد، پرنده نزدیک او آمده، گفت: و تو سه توصیهٔ مرا پذیرفتی و آنها را عاقلانه تشخیص دادی. ولی چرا حتی پنج دقیقه هم نتوانستی آنها را به کار ببری؟ به تو گفتم که هیچ گاه هیچ حرف احمقانه را باور مکن، گوینده هر که می خواهد باشد. چطور باور کردی که یک پرنده، الماسی در چینه دان خود داشته باشد؟ به تو گفتم که هرگز از انجام کار نیک پشیمان نشو. چرا از آزاد کردن من پشیمان شدی؟ به تو گفتم که سعی نکن به چیزی دست نیافتنی برسی. نمی دانستی که زمی توانی یک پرنده را با دستان خالی به دام بیندازی؟ شما انسانها رادیو را اختراع کرده، می توانید گفته های یکدیگر را از کشوری به کشور دیگر بشنوید، اما همنوز دستگاهی کشف نکردهاید که شما را قادر سازد تا با گوشهای خود، آنچه را بر زبان می رانید بشنوید، و یا در دل خود آنچه را که ذهنتان درست می داند، باور دارید. ما کتاره قلم می بازی کاره خاله منه در ای به دام بیندازی؟ شما انسانها رادیو را اختراع دستگاهی کشف نکرده اید که شما را قادر سازد تا با گوشهای خود، آنچه را بر زبان می رانید بشنوید، و یا در دل خود آنچه را که ذهنتان درست می داند، باور دارید.

ما کتابمقدس را بهعنوان کلام خدا می پذیریم. اما فقط شنونده یا خواننده نباشیم، بلکه عمل کننده باشیم!

«پس خداوند آدم را گرفت و او را در باغ عدن گذاشت.» (پیدایش ۱۵:۲)

بهتر است بپذیریم که اجداد ما در بهشت زندگی میکردند تا طبق گفته داروین، در یک باغ وحش!

(خداوند خدا پس آدم را از خاک زمین بسرشت) (پیدایش ۷:۲). علم این واقعیت را تأیید میکند که بدن ما از همان عناصری ترکیب شده است که زمین را تشکیل دادهاند.

(سِفِر بِراحمیل»، کتاب قدیمی یهودی، ماجرای خلقت در کتابمقدس را زینت بخشیده، میگوید: (خدا جبرائیل، فرشتهٔ مقرب را فرستاد تا برای او گِل بیاورد تا انسان را بیافریند، اما زمین از دادن آن امتناع ورزید زیراکه میدانست به خاطر نافرمانی انسان لعنت خواهد شد.» دلیل موجهی برای این امتناع وجود داشت. کافی است که به صدمات ناشی از انفجار بمب، نابودی جنگلها یا آلودگی هوا بیندیشیم. اما سرانجام جبرائیل موفق شد که زمین را متقاعد سازد و بدین ترتیب انسان آفریده شده.

(خدا انسان را به صورت خود آفرید) (پیدایش ۲۷:۱). تکنولوژی جدید انسان را به صورت ماشین، موجوداتی مصنوعی، استاندارد شده، مادیگرا، برنامهریزی شده و همواره در حال شتاب، از نو آفریده است. رسانههای گروهی مدرن انشان را به صورت دلخواه خود تغییر شکل داده، و او را به سطحی پایین تر تقلیل میدهد و با افکار خشونت آمیز و حریصانه پر میکند. دانشگاههای امروزی انسان را تشویق میکنند تا گناه اولین زوج را تکرار کرده، درخت معرفت را بر درخت حیات ترجیح دهد. نظریه ها و ایدئولوژیهای انتزاعی جایگزین حیات شدهاند.

جورج فاکس، بنیانگذار فرقه کوئِیکرها (Quakers) اَرزو داشت که به صورت خدا بازگشته، دخدا را تجربه کند ... و از فراز شمشیر اَتشین عبور کرده، دوباره وارد بهشت شده و حالت اَدم را پیش از هبوط را بیابد.»

مسیح ما را بهسوی این تجربه فرا میخواند. وی که خدا بود، صورت انسان به خود گرفت تا ما نیز به صورت خدا بازگردیم.

«هیچ چیز را از راه تعصب و عُجْب مکنید.» (فیلیپیان ۳:۲)

«سوشی» به همراه دوستش در طول کنارهٔ رودخانهای راه می رفت. وی گفت: «ماهی چه احساس مطبوعی در آب میکند!» دوست در پاسخ گفت: «تو که ماهی نیستی؛ از کجا می دانی که ماهی چه احساسی در آب دارد؟» ما با سوّال و مجادله در مورد تجربیات دیگران با یکدیگر به مشاجره می پردازیم، در حالیکه هیچ کنترلی بر این تجربیات نداریم.

دو دوست که هر دو رعیت بودند، شبی بر روی تنهٔ درختی نشستند و مشغول گپ زدن شدند. یکی از ایشان گفت: (دوست داشتم چراگاهی میداشتم به بزرگی اَسمانِ بالای سرمان.» دیگری گفت: (میل داشتم که به تعداد ستارگانی که میبینیم، گوسفند میداشتم.» اولی پرسید: (آن وقت، این همه گوسفند را کجا به چرا می بردی؟)

دیگری در جواب گفت: (مشکلی نیست، آنها در چراگاه عظیم تو چرا خواهند کرد.) اولی اعتراض کنان گفت: (اجازه نخواهم داد که گوسفندان تو به زمین من بیایند.) نـه اولی چراگاه داشت و نه دومی گوسفند، با این حال در مورد آنچه که نداشتند مجادله میکردند! آیا غالباً در مورد اموری که نمیدانیم، مشاجره نمیکنیم؟

از آنجا که از یک محبت برخوردار هستیم، بیایید با یکدیگر موافق و یکدل باشیم. عقیده یا رفتار دیگری ممکن است بیشتر از عقیده و رفتار شما در خور احترام باشد. تجربهٔ امروز او که در نظر ما عجیب مینماید، ممکن است فردا گریبانگیر خود شما شود.

ارزوی خداوند عیسی این است که ما یکی باشیم، همان طور کـه او و پـدر یکـی هستند.

«بندهٔ تو یوآب، اوست که مرا امر فـرموده است و اوست کـه تـمامی ایـن سخنان را به دهان کنیزت گذاشته است.» (دوم سموئیل ۱۹:۱۴)

شبی خواب دیدم که در یک میهمانی هستم که در آن سولژنیستین، نویسندهٔ مشهور روسی و برندهٔ جایزهٔ نوبل، با صدای بلند مطالبی را از کتاب خود به نام مجمعالجزایر گولاگ میخواند. بهخاطر تمام رنجهایی که او در کتابش توصیف کرده بود، به تلخی گریستم. سولژنیستین از من پرسید: (آیا درمانی برای این بیرحمیها سراغ داری؟) پاسخ دادم: (جنایتکاران بسیاری را شناختهام. هر کسی نقطه ضعفی دارد. برخی به شدت همسر خود را یا فرزند خود را دوست میدارند. برخی دیگر عطوفت زیادی نسبت به سگها دارند.)

شوتلانا، دختر استالین، بیان می دارد که چگونه اجازهٔ آزادی یک زندانی را از پدر خودگرفت. او می توانست آزادی زندانیان بسیاری را به دست آورد. پادشاهان روزگاران قدیم پسر رقیب خود را به گروگان می گرفتند، چرا که می دانستند که رقیب تا زمانی که فرزند عزیزش اسیر دشمن باشد، حمله نخواهد کرد. ظالمینی وجود دارند که اگر تهدید کنید که سگش را خواهید کشت، مرتکب شرارت نخواهند شد. قاتلین سنگدلی در زندان بودهاند که یگانه جیرهٔ نان خود را به پرستوها می دادند.

یو آب، سرکردهٔ سپاهیان داود پادشاه، میدانست که او اهلر بزرگواری و بخشش است. پس برای اینکه حس ترحم و بخشش پادشاه را نسبت به پسر شورشیاش، ابشالوم بیدار کند، از زنی خواست تا یک ماجرای ساختگی برای داود تعریف کند و بگوید که پسرش مرتکب قتلی شده و الان او عفو او را از پادشاه درخواست میکند. هنگامیکه داود درخواست زن را برآورده ساخت و عفو پسرش را تضمین کرد، آن زن از ملاطفت پادشاه استفاده کرد و بخشایش ابشالوم طغیانگر را درخواست کرد.

انسانی را که شما یا دیگران را فریب داده، با محبت مورد مطالعه قرار دهید. راهی را برای ورود به دل او بیابید تا او را به راستی و ایمان هدایت نمایید. محبت طبیعی فرزندان نسبت به والدین یکی از این راههاست. امپراطور کنستانتین تحت تأثیر مادر مسیحی خود، هلن قدیس، از آزار مسیحیان روم دست کشید و ماَلاً ایشان را آزاد ساخت.

«زیرا هرگاه تقصیرات مردم را بدیشان بیامرزید، پدر آسمانی شما، شما را نیز خواهد آمرزید.» (متی ۱۴:۶)

روزی از آمریکای لاتین نامهای به این مضمون دریافت کردم: «این نامه را از یک اردوگاه چریکی می نویسم. دراز کشیده ام، اما خواب به چشمانم نمی آید. اخیراً به دنبال یک برنامهٔ رادیویی بوده ام تا به من روحیه ببخشد، چون مضطرب و غمگینم. افکار و حرف های رفقا دیگر برایم مفهومی ندارد. تکراری و مملو از نفرت است. تا اینکه توانستم برنامهٔ شما را تحت عنوان "انجیل به زبان مارکسیستی" بشنوم. در آن برنامه گفته شد که عیسی، استاد بزرگ، در مورد بخشایش دشمنان صحبت کرده است. این مطلب به عمیق ترین بخش وجودم نفوذ کرد. ناگهان، آرامش یافتم و مانند یک کودک گریستم. نمی فهمم چه شده. من از ثرو تمندان متنفر بوده ام. والدینم را یک زمیند ار بزرگ استثمار کرده بود، اما حالا دیگر نفرت در وجودم نفرت بناشد ؟

داین تنها باری بود که برنامهٔ رادیویی شما را شنیدم. دُن ریکاردو، چه قدر خوشحال شده بودم. اکنون دیگر هیچ یک از برنامههای شما را از دست نخواهم داد. میخواهم کتابمقدس، "بزرگترین کتاب دنیا" را بخوانم.»

این مرد رفقای چریک خود را ترک گفت و به یک کلیسا پیوست. دو سال بعد، وی نزد رفقای قبلیاش بازگشت به امید آنکه مسیح را به ایشان بشارت دهد. از آن هنگام به بعد، دیگر خبری از او نداریم. شاید که توسط کمونیستها شهید شده باشد.

عیسی روح این شخص را از مسموم ترین احساسات یعنی نفرت، به یکباره شفا داد. اَیا کسی شما را فریب داده است؟ او را ببخشید. بخشایش را از خدا دریافت کنید. تنها در این صورت است که به اَزادی باطنی دست خواهید یافت.

«پس در اندیشه فردا مباشید زیرا فردا اندیشهٔ خود را خواهد کرد.» (متی ۳۴۶)

مردی اسکاتلندی قصد داشت با قطار از گلاسکو به لندن برود. در گلاسکو بلیطی تا اولین ایستگاه خرید؛ در اولین ایستگاه، بلیط دیگری تا دومین ایستگاه خرید؛ و به همین ترتیب این کار را ادامه داد. وقتی از او پرسیدند که چرا این کار را میکند، در پاسخ گفت: «ممکن است در حین سفر دچار حملهٔ قلبی شوم و هرگز به لندن نرسم. در این صورت در هزینهٔ سفر صرفه جویی می شود.»

اَیا ما نیز می توانیم صرفهجویی کنیم، اما صرفهجویی در «نگرانی و بیم و هراس»؟ چرا باید در مورد مسائل بعید نگران شوید؟ شاید همهٔ آن هراسها بی اساس باشند. شاید قبل از رسیدن به لحظهٔ بحرانی، چشم از جهان فرو بندید. هر بار برای یک ایستگاهِ نگرانی بلیط بخرید.

عیسی سر کلیساست. از آنجا که او سر است، همهٔ سردردها فـقط از آن اوست. بنابراین، اگر در اثر نگرانی دچار سردرد شوید، گناه کردهاید، چون کوشیدهاید جایگاه سر را غصب کنید، جایگاهی که فقط مختص عیسی مسیح است.

لوتر عادت داشت که شب هنگام به کنار پنجره برود و به خدا چنین بگوید: (خدایا، آیا این جهان متعلق به من است یا به تو؟ آیا این کلیسای من است یا کلیسای تو؟ اگر جهان و کلیسا متعلق به توست، لطفاً مراقب آنها باش. خستهام و میخواهم به بستر بروم. شب به خیر، ای خدا!»

شما هم همین رویه را در پیش بگیرید. در تلمود چنین آمده: (هنگامیکه خورشید غروب میکند، روز پاک شده است.) وقتی که شب فرا میرسد، مشکلات و نقصانهای روز گذشته را بر عهدهٔ عیسی گذارید. به فردا میندیشید. خوب بخوابید. نگرانی های فردا ممکن است هرگز به سراغ شما نیایند و حتی ممکن است در طول شب ناپدید شوند. بدون نگرانی، روز و شب خوبی را پشت سر بگذارید.

«چنان که سوسن در میان خارها، همچنان محبوبهٔ من در میان دختران است.»

در گلستان سعدی، شاعر عرفانی ایرانی، حکایتی در مورد مجنون و محبوبهٔ او لیلی آمده است. عشق آنان نافرجام ماند زیرا که پدر لیلی، او را به مرد دیگری نامزد کرد. مجنون که از عشق دیوانه شد، به بیابان گریخت تا بدون امید و هدف، با حیوانات محشور شود.

پادشاه سرزمین، او را به قصر خود خواند و بهخاطر جـنونش او را شـماتت کـرد. مجنون در پاسخ گفت: (اگر زیبایی لیلی را میشناختید، مرا درک مـیکردید.) پادشاه دستور داد تا لیلی را به حضور او آورند.

لیلی یک دختر بادیهنشین معمولی، مثل هر زن دیگری بود و حتی بد قیافهتر، آفتاب سوخته، و نحیف به دلیل فقر. متوسط ترین کنیز حرم پادشاه زیباتر از لیلی بود. پادشاه نتوانست درک کند که مجنون چرا این دختر را اینقدر دوست داشت. مجنون فکر پادشاه را حدس زده، به وی گفت: (نه تو و نه هیچکس دیگری نمی تواند زیبایی لیلی را ببیند. این زیبایی تنها بر کسانی آشکار میشود که از روزنهٔ چشم من بر آن بنگرند. محبت و زیبایی دو معما در یک جمله می باشند. فقط کسی که اولی را دریابد، می تواند دومی را نیز درک کند.»

خدا آنقدر انسان گناهکار را دوست می داشت که پسر خود را داد. (زیرا که او اول ما را محبت نمود»، لذا ما نیز او را محبت می نماییم (اول یو حنا ۱۹:۴). محبت او باعث شد که وی در انسانهایی که در نظر دیگران هیچ قدر و منزلتی ندارند، زیبایی و ارزش ببیند. بیایید طعم نیکوی محبت را باور بداریم. او می داند که چرا ما را برگزیده است. لذا در محبت او شادی می کنیم.

«و خداوند به ابرام گفت: از ولایت خود بیرون شو.» (پیدایش ۱:۱۲)

سخنی که خدا خطاب به ابرام گفت، به عبرانی عبارت است از Leh Leha که ترجمهٔ تحت اللفظی آن این است (به خاطر منفعت خودت عازم شو) یا (به خاطر خودت عازم شو.)

فقیه برجستهٔ یهودی، Nachum Chernobler Zatzal، آیه را بدین صورت توضیح داده است: جد ایمانی ما ابرام، سرچشمهٔ مهربانی و محبت و میهمان نوازی بود. در پیدایش ۱:۱۸ می خوانیم که وی درست بعد از تحمل عمل دردناک ختنه، در گرمای روز به در خیمه نشسته بود، تا مبادا مسافری از آنجا بگذرد و او رسم میهمان نوازی را در حق او به جا نیاورد.

اما مهماننوازي او در اَغاز بینقص نبود زیرا که خودِ او هرگز طعم سـرگردانـی را نچشیده بود. ابرام میبایست رنج سفر را تجربه میکرد تا در مهماننوازی کامل گردد.

پطرس نیز می بایست از تجربهٔ انکار مسیح عبور کند. خداوند به او فرمود: دهنگامیکه تو بازگشت کنی (بعد از سقوط در چنین گناهی) برادران خود را استوار نما» (لوقا ۲۲:۲۲). تو قادر خواهی بود چنین کنی، چرا که تلخی بزدلی را چشیدهای.

الوهیت از تمامیت زندگی انسان آگاهی داشت، اما از چشمانداز الهی. اما روزی پدر به پسر گفت: (Leh Leha یعنی به خاطر منفعت خودت، به عنوان داور آیندهٔ نوع بشر عازم جهان شو و شریک غمها و شادیهای ایشان باش. خودت زندگی انسانی را در پیش بگیر. بدین سان، الوهیت از تجربهٔ انسانی غنا خواهد یافت. تو زندگی بشری را آنگونه که بشر آن را تجربه میکند، خواهی شناخت.؛ لذا رئیس کهنه شده «آزموده شده در هر چیز به مثال ما، بدون گناه.؛ اکنون وی (همدرد ضعفهای ماست؛ (عبرانیان ۱۵:۴).

تجربیات زندگی خود را، چه شیرین و چه تلخ، بپذیرید. همهٔ آنها شما را آماده میسازند تا برای همنوعانتان مفیدتر باشید.

۳۱ ژانویه

(متی ۳۹:۲۲)

«همسایهٔ خود را محبت نما»

کسانی که به زندگی دیگران نور به ارمغان می اَورند، نمی توانند خود از اَن محروم شوند.

عیسی داعمال نیکو بهجا می اَورد؛ (اعـمال ۳۸:۱۰). بـنابرایـن تـوانست در شب دستگیریاش سرود بخواند (به متی ۲۶: ۳۰ رجوع کنید).

از مردم انتظار لبخند نداشته باشید. اگر کسی را می بینید که لبخند نمی زند، شما به او لبخند بزنید. جمع کثیری از مردم از عیسی پیروی می کردند، چرا که از ایشان انتظار نداشت با اندوه عظیمش همدردی کنند. برعکس او بود که با ایشان در غمهایشان همدردی می کرد.

اگر کسی به شیوهای رفتار میکند که برایتان خوشایند نیست، خشمگین مشوید. ممکن است که او نوایی دیگرگون شنیده باشد و مطابق آن راه میرود. هر یک از ما برطبق نوایی که میشنویم، سلوک مینماییم. به او اجازه دهید که از شما نوایی دلانگیزتر بشنود. شاید که نحوهٔ گام برداشتنش دیگرگون شود.

در یک میهمانی که در منزل من برپا بود، مسیحیان در مورد دوستانشان بحث میکردند. آنها برخی را ایمانداران خوب، برخی دیگر را ضعیف، و بقیه را بی ایمان ارزیابی کردند. یک مبشر کهنسال از هندوستان به میان گفتگو آمد و گفت: (هیچگاه مردم را طبقهبندی نکنید. قضاوت ما ممکن است اشتباه باشد. بگذارید گفتار ما انتشاردهندهٔ محبت مسیح باشد. این امر ایماندار قوی را شاد کرده، ایماندار ضعیف را تقویت نموده، و فرد بی ایمان را به سوی ایمان هدایت خواهد کرد. بدینسان، کار مثبتی انجام دادهایم. با طبقهبندی کردن انسانها، به ایشان کمکی نمیکنیم.

بهجای اینکه قضاوت کنیم که دیگری تا چه حـد در زنـدگیاش از نـور خـورشید برخوردار است، بهتر است نور خورشید را بر او بتابانیم.

فوريه

(اول قرنتيان ٧:١٣)

«محبت .... هر چیز را متحمل می باشد.»

یهودیان افسانه ای دارند درمورد ابراهیم، پدر ایماند اران. می گویند شبی از شبها ابراهیم غرق تفکر بود که صدایی رشته تأملش را گسست. مرد مستی بود که تقاضای کمک داشت. اولین فکری که به ذهن ابراهیم رسید، این بود که آن مرد را رد کند و به مشارکت شیرینش با خدا ادامه دهد. اما ناگهان این فکر به ذهنش خطور کرد: (مقصود از این همه تفکر و تعمق چیست؟ مگر خدا با گناهکاران مدارا نمی کند؟ مگر او خورشیدش را بر این میگسار نیز نمی تاباند و نان روزانه او را فراهم نمی سازد؟ من کی هستم که کسی را که خدا پذیرفته، از خود برانم؟ من هم باید او را تحمل کنم، همانطور که خدا نیز گناهان مرا تحمل می کند.» پس آن پاتریارخ بزرگوار، آن مرد مست را نیزد خود آورد، او را نظافت نمود، به او غذا داد، و بستری را برای خواب او آماده ساخت.

ما مسیحیان گرچه از نظر الهیاتی، مطالب بیشتری از ابراهیم میدانیم، اما کاش که بتوانیم از سرمشق او پیروی کنیم.

می گویند روزی در شهری، تعدادی از مسیحیان پی بردند که کسی در شرف ارتکاب زناست. ایشان اسقف شهر را برداشت، با خود بردند تا آن شخص را رسواکنند، مباداکه کار او حیثیت کلیسا را لکه دار سازد. اما وقتی به خانهٔ گناهکار رسیدند، مرد زناکار موفق شد زن را فوراً در صندوقِ خالیِ بزرگی که در اتاق بود، پنهان سازد. اسقف تنها کسی بود که متوجه این امر شد. وی بر روی صندوقِ در بسته نشست و به حاضران گفت: (همه جا را بگردید!) ایشان کسی را نیافتند. اسقف رو به ایشان کرده، گفت: (خدا شما را به خاطر سوءظن و رفتار ناپسندتان ببخشاید!) وقتی که همه رفتند، اسقف به کسی که به دام گناه افتاده بود، گفت: (از شیطان برحذر باش!) و آنجا را ترک کرد. اسقف توانست درد و رنج برادرش درک کند، زیرا به خاطر آورد که وی نیز جزو همین دسته بوده است. وی سعی کرد که او را از طریق مهربانی و همدلی به راه راست هدایت کند.

هنگامی که عیسی همچون برهای به سلاخ خانه برده شد، دهانش را نگشود» (اشعیا ۷:۵۳) و نگفت که گناهانی که به خاطر آنها مجازات می شد، از آن خودش نمی باشد. این گناهان ما بود که بر دوش او قرار گرفته بود. باشد که بدین وسیله نه فقط از جهنم، بلکه از قضاوت کردن بر دیگران نیز نجات یابیم. باشد که همه چیز را متحمل شویم، به ویژه ضعفها و نقصان های انسانها را.

۲ فوريه

لیکن ثمرهٔ روح محبت است ... که هیچ شریعت مانع چنین کارها نیست.» (غلاطیان ۲۳،۲۲:۵)

مچتیلد قدیس، اهل ماگدبورگ (Mechtild of Magdeburg)، یک بارگفت: (محبت پرهیزکاری ندارد.) محبت قواعد ثابت و اصول غیرقابل تغییر ندارد. حکم مشهور اَگوستین قدیس از این قرار بود: (خدا را دوست بدار و هر چه خواهی کن!) کسی که شیدای خداست، قاعدتاً احکام کتابمقدس را بهجا می اَورد، اما در شرایط استثنایی اَزادی عمل دارد.

در اردوگاه نازیها در آشویتس، زنان حامله را میکشتند. یک خانم دکتر زنان ک خود نیز زندانی بود، با طرق ابتدایی برای صدها زن زندانی حامله عمل سقط جنین را انجام میداد، و بدین سان زندگی ایشان را نجات میداد. درست است که وی جنینها را از بین میبرد، اما بدون او، هم کودکان از بین میرفتند و هم مادران.

یک بانوی آلمانی توسط ارتش شوروی به اسارت گرفته شد و به اردوگاه کار اجباری در سیبریه فرستاده شد. زنان تنها هنگامی اجازه داشتند که از آنجا باز گردند که یا سخت بیمار باشند یا حامله. بعد از اسارت او، سه فرزندش تنها ماندند و کسی نبود که از ایشان مراقبت کند. شوهرش نیز اسیر انگلیسی ها شده بود. وی از یکی از نگهبانان خواست تا او را حامله کند تا بدین سان بتواند بازگشته، از فرزندانش مراقبت نماید. بعد از بازگشت شوهرش، آنچه را که انجام داده بود به او گفت. وی تصدیق کرد که این تنها راه حل در آن شرایط بوده است.

گروههای بشارتی در کشورهای بسته، دست به قاچاق ادبیات مسیحی میزنند و برای این کار از هرگونه حیله و ابتکار عجیب استفاده میکنند. هیچ شریعتی مانع محبت نمی شود. اما در شرایط عادی، محبت باید مطابق مقررات عمل کند.

٣ فوريه

د[عیسی گفت:] همهٔ امتها را شاگرد سازید.» (متی ۱۹:۲۸)

حضرت علی، داماد حضرت محمد، که قرار بود جانشین او شود کشته شد و نیز پسرش، حسین. مسلمانانِ شیعه که الهیاتشان بسیار به مسیحیت نزدیک است، در نوشته های مقدسشان چنین عبارتی را دارند: (گریستن برای حسین مفهوم زندگی و جان ماست. در غیر این صورت موجودات قدر ناشناسی خواهیم بود. حتی در بهشت نیز برای حسین مویه خواهیم کرد. غیر ممکن است که یک مسلمان برای حسین نگرید..... مرگ حسین طریق رفتن به سوی بهشت را فراهم کرده است.)

کتاب کربلا که از نظر مسلمین مقدس است، چنین میگوید: (مرگ حسین دروازهٔ ورود ما به حیات است. محبت نسبت به علی همهٔ گناهان را از بین میبرد، همانگونه که اَتش چوب خشک را می سوزاند.» ایشان همچنین فاطمه، همسر علی را تکریم میکنند. به عقیدهٔ اَنان واو تجسم همه چیزهای الهی است در طبیعت زن، شریف ترین کمال مطلوبی که عقل بشر می تواند به اَن برسد؛ او ملکهٔ بهشت است.» به عقیدهٔ مسلمین، وامام غایب» ، رهبر مذهبی شان در تمامی نسلها، تجسم الوهیت است.

عقیده بر این است که محمد بن الحسن، دوازدهمین نسل از حضرت علی، که در سن چهار سالگی غایب شد، به اَسمان ربوده شده است و در اَخر زمان به عنوان مهدی یا نجاتدهندهٔ تمامی عالم باز خواهد گشت.

ملاحظه میکنید که تمام این معتقدات چه نزدیکی و قرابیت با ایمان مسیحی دارد. روح انسان بهدنبال حقیقت است و آن را بهنوعی در درون خود حس میکند. باشد که این قرابت و نزدیکی دریچهای باشد برای برقراری دیالوگ و گفت و شنود در محیطی بهدور از تنش و تعصب دو سویه، در بارهٔ ایمان و معتقدات مسیحی و دعا برای سعادت ابدی ایشان.

## ٤ فوريه

«زیسرا چسنان کسه در دل خود فکر میکند، خود او همچنان است.» (امثال ۲:۲۳)

یوجین پند رُگراس (Eugene Pendergrass)، متخصص سرطان در آمریکا، اولین کسی بود که متوجه شد که اکثر سرطانها، شش تا هجده ماه بعد از نوعی مصیبت در زندگی ظاهر می شوند یعنی بعد از از دست دادنِ عزیزی، یا بی وفایی همسر، یا از دست دادن کار و از این قبیل امور. اما اگر اندوه درونی می تواند این بیماری را باعث شود، در این صورت آرامش و امید باید قاعدتاً بتوانند وسیعاً در باز یافتن سلامتی ایفای نقش کنند. سلولهای سرطانی ممکن است تکثیر شوند، اما گلبولهای سفید می توانند به آنها حمله کرده، آنها را نابود سازند. این امر بستگی زیادی به ایمان و عزم ما دارد.

علت بسیاری از بیماریهای ما این است که در ناخود آگاهمان میل داریم بیمار شویم تا توجه و محبتی راکه از آن بی بهره ایم، به نوعی به دست آوریم. اما این درست نیست که بخواهیم فقط مورد محبت قرار بگیریم؛ باید فعالانه محبت کنیم. کسانی که پر از نفرت هستند و به سختی دیگران را می بخشند، بیشتر از کسانی که به راحتی می بخشند، در معرض ابتلا به سرطان و دیگر بیماریها می باشند.

من به یکباره دچار سل ریوی، سل استخوان، سل روده ای، یرقان، دیابت و بیماری قلبی شدم. در زندان بسر می بردم، جایی که (بهداشت) عبارت بود از گرسنگی، فقدان هوا، فقدان نور خورشید و ضربات کتک. اما تصمیم داشتم که زنده بمانم زیرا که احساس می کردم که رسالتی بر عهده دارم. دعا کردم و بسیاری افراد دیگر نیز برای من دعا کردند. اقرار کلی تمامی گناهان گذشته ام جان مرا سبکبار کرد. بدین سان خدا به من قدرت داد تا بر بیماری غلبه کنم.

روزی باید از دنیا برویم. شاید که بیماری کنونی تان وسیله ای باشد در دست خدا تا شما را به موطن تان باز گرداند. شفاهای معجزه آسا، استثنا هستند، چرا که در غیر این صورت معجزه نمی بودند. با این حال، به معجزه همواره اعتقاد داشته باشید. معجزه در قلمرو امورِ ممکن قرار دارد؛ با داشتن ایمانی آرام با آن دمساز شوید.

(رومیان ۱:۱۳)

«هر شخص مطيع قدرتهای برتر بشود.»

از بین بیست و نه عضو کمیتهٔ مرکزی حزب کمونیست که انقلاب را در روسیه بهراه انداختند، سه نفر توسط دشمنانشان کشته شدند، دو نفر خودکشی کردند، و پانزده نفر توسط رفقای خودشان اعدام شدند. استالین نیز بعد از مرگش شدیداً مورد نکوهش قرار گرفت. اگر این انقلابیونی که میخواستند استبداد را ریشه کن سازند، میدانستند که نتیجهٔ قیامشان، مرگ به دست رفقای خودشان و استقرار استبداد نه تنها در قبال دشمنان انقلاب بلکه همچنین در برابر کسانی که باعث پیروزی آن شده بودند، خواهد بود، آیا در برابر قدرتهای میکردند؟

اً یا تروتسکی اگر از پیش میدانست که این انقلاب سرانجام استالین را بـر مسـند قدرت خواهد نشـاند، بـه صـف انـقلابیون مـی پیوست؟ اسـتالین دو تـن از فـرزندان تروتسکی و بسیاری دیگر از بستگانش و تمام طرفدارانش راکشت و در پایان مزدوری را فرستاد تا خود تروتسکی را با تبر بکشد.

رژیم تزاری که بیعدالتیهای بسیاری را مرتکب شده بود، هرگز دست بـه چـنین جنایاتی نسبت به انقلابیون و یا مردم نمیزد.

اکثر انقلابها ارزش مبارزه برای آن را نداشتند. انقلابها بدترین نوع راه حل میباشند. اگر قوم یهود به توصیهٔ عیسی گوش فرا داده بود، این حکم که (با شریر مقاومت مکنید، بلکه هر که بر رخسارهٔ تو طپانچه زند، دیگری را نیز سوی او بگردان،» (متی ۲۹:۵)، دولت یهود در سال ۷۱ میلادی توسط رومیان نابود نمی شد.

باشد که انقلابیون و تروریستها را موضوع دعاهای خود گردانیم و بخواهیم کـه ایشان انرژی خود را در خدمت اصلاحات صلح اَمیز به کار برند.

مار به زن گفت: «خدا می داند در روزی که از آن بخورید (از میوهٔ درختی که در وسط باغ است)، چشمان شما باز شود.» (پیدایش ۵:۳)

چنین بهنظر می اَید که هدف خدا و شیطان یکی است. خداوند عیسی به سولس طرسوسی گفت: (تو را نزد امتها خواهم فرستاد تا چشمان ایشان را باز کنی) (اعمال ۱۸،۱۷:۲۶). شیطان نیز همان وعده را میدهد. با این حال، تفاوت میان آنها بسیار زیاد است.

اگر شیطان چشمان شما را بازکند، همواره باز خواهد ماند. حال اَنکه کسانی که خدا چشمان ایشان را باز میکند، می توانند هرگاه که بخواهـند اَنـها را بـبندند. مـی توانـند چشمانشان را بر روی گناهان برادرشان بـبندند، هـمانطور کـه سـام و يـافث بـرهنگی پدرشان را پوشاندند. این کاری است که مسیحیان درمورد هر انسانی انجام میدهند.

از سوی دیگر، چشمان کسانی که شیطان اَنها را باز کرده است، هـمواره بـر روی خطرات و آشفتگیهای اَینده بـاز است، هـمچنین بـر روی ابـهامات مـطالب بـغرنج کتابمقدس و تمام مسائلی که ایمان، اَنها را لاینحل گذاشته است.

کسانی که اجازه میدهند آنچه می بینند، تحت کنترل خدا باشد، می توانند در بحبوحهٔ مخاطرات چشمان خود را با ایمان ببندند. پس چرا باید نگران باشیم؟ داینک او که حافظ اسرائیل است، نمی خوابد و به خواب نمی رود، (مزمور ۲:۱۲۱). روزی می آید که باید «روبرو» مشاهده کنیم (اول قرنتیان ۱۲:۱۳).

اجازه ندهید که شیطان چشم پزشک شما باشد. بگذارید که فقط خدا مراقب بصیرت شما باشد.

رایک گنجشک]جز به حکم پدر شما به زمین نمی افتد.» (متی ۲۹:۱۰)

دوان مین تائو»، شبان چینی، به هنگام اشغال چین توسط نیروهای ژاپنی، زندگی اش را به مخاطره انداخت تا طهارت انجیل را حفظ کند. علاوه بر بسیاری چیزها که نپذیرفت، از آویختن تصویر امپراطور ژاپن در کلیسایش امتناع ورزید. همچنین این افتخار را به تصویر مائوتسه تونگ نیز نداد. عذر او این بود که تصویر عیسی مسیح را نیز نیاویخته است.

در سال ۱۹۵۵ وی به خاطر امتناع از سازش با کمونیستها دستگیر شد. مدت دو سال تحت شستشوی مغزی شدیدی قرار گرفت. بعد از آنکه در اثر شکنجه دیوانـه شد، اقرارنامهای را امضا کرد که در آن گناهان دامپریالیستی،اش را شمرده بود. سپس آزاد گردید.

در آزادی نیز آرامش نداشت و به اطراف رفته، دائماً زمزمه میکرد که ومن پطرس هستم! من یهودا هستم!» تا اینکه روزی نزد کمونیستها رفت و به ایشان گفت که اعتقادات قبلیاش را اعلام کرده است. به همین دلیل وی و همسرش به زندان افتادند. از زندان این جمله را نوشت: وبرای من نگران نباشید، چرا که ارزشمندتر از گنجشکها هستم.» و در زندان جان سپرد.

یک بار، رهبری بـرجسـته در مسیحیت، ایـمانش را انکـار کـرد و لغـزش خـورد. گنجشکها بدون اجازهٔ پدر از درخت نمیافـتند. مسیحیان نـیز بـدون ارادهٔ او سـقوط نمیکنند.

چرا خدا اجازه می دهد که در گناه بیفتیم؟ دانیال میگوید: (و بعضی از حکیمان لغزش خواهند خورد... تا طاهر و سفید بشوند، (دانیال ۳۵:۱۱). لغزشی که باعث می شود به سوی خداوند بازگردیم، منبع فروتنی، نور، قوت و تسلی دیگران است.

«همه چیز برای خیریت آنانی که خدا را دوست میداند، با هم در کار میباشند.» و آگوستین قدیس اضافه میکند: «حتی گناهانشان!»

فوريه λ

«زیرا گذشتن شتر از سوراخ سوزن آسانتر است از دخول دولتمندی در ملکوت خدا»

چوئن لای، وزیر اسبق امور خارجهٔ چین سرخ، یک بار اعلام کرد که خیلی تحت تأثیر این آیه قرار گرفته است. اما کمونیستها از عیسی انتقاد میکنند که چرا اجازه داد که آن مرد ثروتمند آسوده خاطر روانه شود. معتقدند که عیسی می بایست او را دستگیر، و اموالش را مصادره کند.

کمونیستها بر این عقیدهاند که مصادره کردن اموال سرمایهداران، بلافاصله بهشت را پدید می آورد. حتی برخی از روحانیون چپگرا چه در غرب و چه در شرق از این عقیده جانبداری کردهاند.

چرا عیسی می بایست اموال آن جوان ثروتمند را از او بگیرد؟ گاهی اوقات، شخص ثروتمند بسیار خسیس و تنگنظر است. هر که اموال مرد ثروتمند را بگیرد، فرومایگی او را نیز گرفته است، چیزی که بدون آن هرگز نمی توانست در جهانی مملو از فقر و گرسنگی، این قدر ثروتمند باقی بماند.

اگر عیسی اموال آن جوان ثروتمند را میگرفت، نا آرامی جانش را نیز میگرفت، نا آرامی که باعث شده بود به جستجوی حیات ابدی بر آید.

ثرو تمندان اگر پیش از مرگ با ثرو تشان وداع نگویند، به هنگام مرگ چارهای جز این نخواهند داشت.

عیسی فرمود: «ملکوت من از این جهان نمی باشد» (یوحنا ۳۶:۱۸). ما باید گنجها برای خود در آسمان بیندوزیم «جایی که بید و زنگ زیان نمی رساند، و جایی که دزدان نقب نمی زنند و دزدی نمی کنند» (متی ۶: ۲۰).

«و خداوند خدا آدم را ندا در داد و گفت: کجا هستی؟» (پیدایش ۹:۳)

یک استاد سخنوری و فن موعظه، در سمیناری از دانشجویانش خواست که آیهٔ فوق را بخوانند. اکثر دانشجویان، سؤال خدا را طوری خواندند که گویی پلیس از دزدی که بههنگام ارتکاب جرم دستگیر شده، مؤاخذه میکند. اما یک واعظ خوب این کلمات را طوری میخواند که گویی پدری دل شکسته آن را بر زبان میراند. جهان ایس قدر در نظرمان اسرارآمیز جلوه نمیکرد اگر میتوانستیم درک کنیم که آدم را خدایی غمگین آفریده، غمگین بهخاطر لغزش شیطان.

و اکنون یأسی تازه، چراکه اَدم نیز لغزش کرد. خدا رفاقتی راکه امید زیادی به اَن بسته بود، از دست داد.

بعدها خدا سؤالی بس اندوهبارتر را از قائن پـرسید: (بـرادرت هـابیل كـجاست؟) (پیدایش ۹:۴).

کجاست اَن واعظ خوبی که بتواند این کلمات را طوری بخواند که تمامی اندوه خدا را ابراز کند؟

این سؤالات باید طوری خوانده شوند که شنونده بتواند بر ترس فائق آید، ترسی که باعث شد آدم برهنه و گناهکار خود را در بین بوتهها پنهان سازد. سؤالات از جانب خدایی مطرح شدهاند که از پیش تصمیم داشت نجات دهنده ای از ذریت زن را بفرستد تا برای گناهان نوع بشر مضروب شود، خدایی که حتی جنایتکاری همچون قائن را تحت محافظت مخصوص خود قرار می دهد. خون مسیح می تواند او را نیز طاهر سازد. دجایی که گناه زیاد گشت، فیض بی نهایت افزون گردید. ۲ (رومیان ۵ : ۲۰).

برای کل زندگی تان به خدا اطمینان کنید و به شفقت پرمهر او اعتماد داشته باشید.

دو مست شـــراب مشــوید کــه در آن فــجور است، بـلکه از روح پــر شوید.» (افسسیان ۱۸:۵).

ممکن است که در میگساری زیاده روی کنید. ممکن است که به خاطر عزیزی که مرتکب این گناه می شود، رنج ببرید. معتادین به الکل را سرزنش مکنید و خود را نیز اگر مشروبخوار هستید، سرزنش مکنید؛ به جای آن، به یاد آورید که چه مقدار پول صرف هزینهٔ الکل کرده اید؛ به یاد آورید که چگونه لبخند همسر یا مادرتان، یا خنده های فرزندنتان از خانه تان رخت بربسته است؛ به یاد آورید چگونه خوشبختی خانه و کاشانه تان را ترک گفته است؛ و همهٔ اینها، به خاطر دسیسه های سود اگران الکل که قربانی آن شده اید.

از یک زندان یا بیمارستان روانی بازدید کنید. با تعجب خواهید دید که اکثریت اَنان بهخاطر الکل کارشان به این مکانها کشیده است. هیچکس بهخاطر میانهروی یا پرهیز از مسکرات به زندان نمیافتد.

اَیا دوست دارید که دچار حال تهوع شوید؟ اَیا میل دارید که فرزندانـتان شـما را تحقیر کنند؟ اَیا خوشتان می اَید که عزیزانتان شما را ترک کنند؟ کدام عقل سلیم باعث می شود که میخانه ها را ثروتمند کنید و خودتان را فقیر؟

اً یا الکل به شما کمک میکند تا از تصادف رانندگی احتراز کنید؟ اَیا وقتی کـه مشروب خورده اید، بهتر فکر میکنید یا وقتی که هوشیار هستید؟

(شراب استهزاء میکند و مسکرات عربده می آورد، و هر که به آن فریفته شود حکیم نیست.) (امثال ۱:۲۰).

اگر در ورطهٔ هولناک اعتیاد به الکل گرفتار شده، احساس عجز و یأس میکنید، این واقعیت را به یاد آورید که چشمان خدا، بهخاطر گناه شما «شبانه روز اشک میریزد» (ارمیا ۱۷:۱۴). او نسبت به شما توجه دارد. دارو و درمان شما در دست اوست.

شما به شراب نیازی ندارید چرا که پری روح القدس در دسترس است که بر خلاف الکل، به شما سرخوشی و احساس نشاطی می دهد که موقتی نمی باشد. رسولان هنگامی که در روز پنطیکاست روح را دریافت کردند، به نظر مست می آمدند (اعمال ۱۳:۲)، اما این شادمانی بود که ایشان را قادر ساخت تا کارهای عظیمی را برای خدا انجام دهند.

«خــوشابحال مسکــینان در روح، زیــرا مـلکوت آسـمان از آن ایشـان است.»

در یک تالار نمایش در مسکو، اجرای نخست (مسیح در پالتوی پـوست) بـر روی صحنه اَمد. تالار از جمعیت موج میزد.

الکساندر روستُوْتسِو، نقش اصلی را ایفا میکرد. وی به محافل بالای جامعه شوروی تعلق داشت و یک مارکسیست تمام عیار بود.

بر روی صحنه، مذبحی مسخره درست کرده بودند. صلیب روی آن از بطریهای شراب و آبجو درست شده بود؛ جامهای پر از مشروب، اطراف آن چیده شده بود. یک «روحانی» فربه برای یک مست «موعظهای» مملو از سخنان کفرآمیزی میکرد. در این کلیسای دروغین، «راهبهها» در حالی که «عبادت مذهبی» انجام می شد، مشغول ورق بازی، مشروبخواری و شوخی های کریه بودند.

سپس روستو تسو به صورت مسیح در ردایی ظاهر گشت. وی عهد جدید را در دست گرفته بود. می بایست دو آیه از موعظهٔ سر کوه را خوانده، سپس کتاب را با نفرت به دور افداخته، فریاد میزد: (پالتوی پوست و کلاهم را به من بدهید! زندگی کارگری ساده را ترجیح می دهم!» اما اتفاق غیر منتظرهای رخ داد. هنرپیشه نه تنها دو آیهٔ اول را خواند، بلکه ادامه داد: (خوشابحال حلیمان، زیرا که وارث زمین خواهند شد» (متی ۵:۵) و به همین ترتیب، تا آخر موعظه را خواند. در این میان سوفلور (کسی که از منفذی بر روی صحنه، سناریو را به هنرپیشه ها یاد آوری می کند) تلاش می کرد تا با علامت دست، او را متوقف کند.

هنگامی که روستو تسو به اَخرین کلمات عیسی رسید، علامت صلیب را بـه شـیوهٔ کلیسای ارتودوکس بر خود کشید و گفت: دای خداوند، مرا به یاد اَور هنگامی که بـه ملکوت خود اَیی، (لوقا ۲۲:۲۳) و صحنه را ترک گفت. او دیگر دیده نشد. کمونیستها او را از بین بردند.

باشد که همانند این هنرپیشه، نقشهای زشتی را که جهان بر ما تحمیل کـرده است فراموش کنیم، و به خود اجازه دهیم تا مسحور زیبایی سخنان نجاتدهندهمان شویم.

«لکن تا به مرگ امین باش تا تاج حیات را به تو دهم.» (مکاشفه ۲: ۱۰)

نیروهایی عظیم نظیر کمونیزم، کلیسا را مورد اَزار و اذیت قـرار مـیدهند. بـقایای مذاهب قدیمی و قبیلهای هنوز در اَفریقا به موجودیت خود ادامه مـیدهند. در دیگـر کشورها، مسیحیان غالباً در خانه و در محل کارشان متحمل اَزار و اذیت میشوند.

توماس بِکِت (Thomas a Becket) اسقف اعظم کَنتِربری (انگلستان) در قرن دوازدهم، به هانری دوم، پادشاه مستبد انگلستان، نشان داد که کلیسا دارای قدرتی مافوق قدرتهای جهان است و اینکه امور الهی و ابدی نمی تواند تحت سلطهٔ امور انسانی و دنیوی قرار گیرد. وی برای عدم مداخلهٔ دولت در امور کلیسا مبارزه کرد و به همین دلیل کشته شد. آخرین کلمات او چنین بود: دبا میل و رغبت برای نام عیسی به خاطر دفاع از کلیسا می میرم!» خبر کشته شدن او، اروپا را چنان دچار وحشت و انزجار کرد که جنبش علیه آزادی کلیسا متوقف گردید. همگان او را در زمرهٔ شهیدان شمردند.

هنوز سرخی خون او بر سنگهای کلیسا باقی مانده بود که در سال ۱۱۷۴، هانری دوم با پای پیاده به کَنتِربری رفت تا داوطلبانه، برای قصاص جنایتش، متحمل تازیانه گردد و از مقبره او پاسداری کند. خون شهید، جنایتکار را به سوی توبه کشاند. اَیـا ایـن امـر نمی تواند بار دیگر تکرار شود؟

مسیحیان اولیه توسط امپراطوری روم شکنجه شدند؛ اما در اَخر، امپراطوران روم مطیع مسیحیت شدند.

صلیب در کنار صلیب و قبر در کنار قبر: این است راز پیروزی کلیسا! تحمل بردبارانه رنج، شما را نیز ظفرمند میسازد.

«اگرکسی به نزد شما آید و این تعلیم را نیاورد، او را به خانهٔ خود مپذیرید.» (دوم یوحنا ۱۰)

تمام معلمین بزرگ کلیسا در نظر مردم دنیا افرادی کوته فکر بوده اند، چون فقط یک راه را به سوی آسمان می شناختند. فضانوردانی نیز که از ماه به زمین باز می گشتند، بسیار کوته نظر بودند زیرا سفینهٔ فضایی را می بایست در مسیری کاملاً مشخص نگاه می داشتند، بدون اینکه ذره ای منحرف شود. اگر ایشان به اندازهٔ یک درجه، از (حفرهٔ) ورودی شان منحرف می شدند، یا در فضا سرگردان می گشتند، یا جابه جا می سوختند.

ما نیز باید در «مسیر مشخص» باقی بمانیم و به آنچه که از مسیح فرا گرفته ایم، بچسبیم. لوتر در مفهوم عشاء ربانی با زوئینگلی، اصلاح طلب سوئیسی، اختلاف نظر داشت. بنابراین لوتر چنین تعلیم داد: «کسی که می داند که شبانش به شیوهٔ زوئینگلی تعلیم می دهد، باید از او دوری کند؛ برای او بهتر است که در تمام زندگی اش رسوم دینی را به جا نیاورد تا اینکه آن را از زوئینگلی بپذیرد؛ برای او بهتر است تا بمیرد و هر رنجی را تحمل کند... برای من چه ناگوار است که بشنوم که در یک کلیسا و بر یک مذبح، افراد رسم دینی یکسانی را به جا می آورند، اما گروهی از آنان عقیده دارند که فقط نان و شراب عادی دریافت می دارند، حال آنکه، برخی دیگر بدن و خون مسیح را از آن خود می سازند.»

اگر شروع کنیم به اینکه بدعتگزاران را «برادران جدا شده» بخوانیم، در این صورت باید مالاً دیوها را نیز «فرشتگان جدا شده» بنامیم!

مراقب باشید که با که همراه میشوید. درمورد طرحها و توطئههایی کـه خـواهـان وحدت کلیساهاست هشیار باشید. هنگامی که دو پرنده را بـه یکـدیگر مـیبندید، بـا وجود اینکه مجموعاً چهار بال دارند، کمکی به پرواز بهترشان نـمیکنید. آنـها اصـلاً نخواهند توانست پروازکنند.

به آنچه که از کلام مقدس خدا آموخته اید، امین باقی بمانید.

١٤ فوريه

(متی ۹:۶)

«ای پدر ماکه در آسمانی.»

در اتحاد شوروی سندی مخفیانه دست به دست میگشت که حکایت گروه وسیعی از راهبهها را در اردوگاه کار اجباری بازگو میکرد که از کار برای مسؤولین اردوگاه امتناع ورزیدند. ایشان را به زنجیر کشیده، گرسنه نگاه داشتند. ولی همهٔ اینها بی فایده بود. زندانیان معمولی تحت تأثیر ایشان ایمان آوردند؛ زندان عملاً تبدیل به دیر شده بود. روزی دختر رئیس اردوگاه به سختی بیمار شد؛ او چارهٔ دیگری نداشت جرز ایستکه از راهبهها درخواست کند که برای دخترش دعا کنند. دختر شفا یافت.

همسر چِرِدْنی چِنکو (Tcherednitchenko)، افسر کمونیست اَن اردوگاه، هـنگام وضع حمل در وضعیت خطرناکی قرارگرفت؛ زندگی مادر و کودک به مخاطره افتاده بود. کسی به او پیشنهاد کرده، گفت: (نذر کن که اگر وضع به خیر بگـذرد، نـوزاد را تـعمید دهی.»

افسر گفت: (با این کار ممکن است هـمه چـیز را از دست بـدهم.) شـخص گـفت: (خوب، از بین اَنچه که اَن را (همه چیز) می نامی، و زندگی همسر و فرزندت، یکـی را انتخاب کن!» زایمان بهخوبی انجام شد. اَن افسر فرزند خود را تعمید داد.

در آن اردوگاه، کمونیستها خواستند که راهبه ها را وادار به ترک لباس روحانی شان نمایند تا یونیفورم زندانیان را بپوشند. راهبه ها گفتند: (ما نشان دجال را به تن نخواهیم کرد!» به همین دلیل، ایشان را مجبور کردند تا برهنه در برف و هوای منجمدکننده راه روند. ایشان در حالی که سرود (ای پدر ما» را می خواندند، راه می رفتند. هیچ یک از ایشان بیمار نشد. هنگامی که یکی از مسؤولین از دکتر اردوگاه، خانم براور مَن که خود یک ملحد بود پرسید که این امر از نقطه نظر پزشکی چگونه ممکن است، وی در پاسخ گفت: (ایا نشنیدید که ایشان سرود "ای پدر ما را که در آسمانی" را می خواندند؟ خوب، این توضیح علمی این ماجراست!»

«مرغان هوا را نظر کنید... در سوسنهای چمن تأمل کنید.» (متی ۲۸،۲۶:۶).

یک پژوهشگر انسانشناسی از یک دختر از بومیان استرالیا پرسید: «اَیا زمین مثل این توپ گرد است یا مربع، مثل جعبهای که بر روی اَن نشستهام؟» دخترک بلافاصله، پاسخ داد: «مثل یک توپ گرد است!» پژوهشگر از او پرسید: «از کجا میدانی؟»

دخترک گفت: (آه، میسوس، کافی است که به اطراف خود نگاه کنی؛ به آسمان بنگر که تماماً دایرهوار به زمین می رسد. هر کجا که بایستی و نگاه کنی، همه چیز گرد است؛ یک بچهٔ کوچک را به زمین بگذار تا راه برود، می بینی که دایرهوار می چرخند و نه مستقیم مثل یک دیوار؛ گوسفندانِ گمشده دایرهوار می چرخند و می چرخند. بچهٔ کانگارو بعد از اندکی مستقیم دویدن، دایرهوار می دود... همهٔ درختان گرد هستند، همهٔ شاخهها گرد می رویند... آه میسوس، چرا از ما این سؤال را می پرسی؟، در اینجا، در ذهن یک بومی قبیلهٔ ابتدایی، مسألهٔ گرد بودن زمین به ساده ترین شکلی حل شده است. بومیان بدون نبوغ فکری، بدون تحصیلات، تلسکوپ و محاسبات پیچیده، شکل

زمين را كشف كردهاند.

ما بیش از حد بر گفته های مراجع علمی، مذهبی، و فلسفی تکیه داریم. ما برای کشف واقعیت و حقیقت به کتاب ها رجوع میکنیم، حال آنکه مردمان ساده، توانسته اند «قدرت سرمدی و الوهیت» را در خلقت خدا ببینند. «زیرا که چیزهای نادیدهٔ او ... بوسیلهٔ کارهای او فهمیده و دیده می شود» (رومیان ۱: ۲۰).

عیسی میگوید که قدرت مشاهده خود را به کار برید تا بهتر بتوانید انسانها و وقایع را قضاوت کنید.

«اما آن باجگیر... به سینهٔ خود زده گفت: خدایا بر من گناهکار ترحم فرما.» (لوقا ۱۳:۱۸)

در روسیه، یک مسیحی از شبانش پرسید: (چگونه باید عبارتِ "خداوندا، بر من رحم کن" را اداکنم؟) شبان پاسخ داد: (سوّال خوبی را مطرح کردی. این دعایی است کوتاه اما مهم، و به راحتی هم گفته نمی شود. هنگامی که این جمله را به کار می برید، تصویر خداوند مصلوب شده را به خاطر آورید. به او نگاه کنید که میخها چگونه بر بدنش فرو رفته اند و این سخن را به یاد داشته باشید: (بیایید نزد من، ای تمام زحمتکشان و گرانباران و من شما را آرامی خواهم بخشید.) اگر این دعای ساده را به این صورت بیان کنید، خدا را جلال داده، به مردم خدمت خواهید کرد، و خود در فیض رشد خواهید نمود.)

دعا کنید بدون اینکه نگران باشید که اَیا دیگران دعا میکنند یا نه، یا اَیا مانند فریسیان دعا میکنند یا نه.

پیروان هر مذهب تشکیل شده از ایمانداران و بی ایمانان، مقدسین و ریاکاران، کسانی که خدا را دوست داشته و کسانی که فقط از او می ترسند. همچنین شامل اشخاصی است که مطلقاً تسلیم خداوند هستند و کسانی که تنها تا حد معینی اطاعت میکنند. در مذهب، هم مناسک دقیق و پیچیده وجود دارد، و هم دعای فروتنانه و توبه کارانه گناهکاران. مذهبی بدون همهٔ این خصوصیات به سختی قابل تصور است.

بگذارید که دیگران نقشی را ایفا کنند که بر عهدهٔ ایشان نهاده شده است. شما دعاهای سادهای را که برایتان معین شده است تکرار کنید:

دای خدا، بر من ترحم فرما!) و او بر شما ترحم خواهد فرمود.

«زیرا اگر زیست کنیم برای خداوند زیست میکنیم و اگر بمیریم برای خداوند میمیریم.»

هنگامی که پولینوس (Paulinus)، مبشر مسیحی نزد آنگلوساکسونها آمد و از ایشان خواست تا در ایمان او سهیم گردند، جنگجویی سالخورده در مجلس ملی به پادشاه چنین گفت: در شبی تاریک، هنگامی که طوفانی شدید برخاسته و برف می بارید، و هنگامی که شما در تالاری روشن در کنار آتش نشسته بودید، گنجشکی از پنجرهٔ باز برای لحظه ای وارد اتاق شد و سپس از همان پنجره خارج گردید. ما دیگر او را ندیدیم. ما نیز از جایی می آییم و مدتی از نور و حرارت برخوردار می شویم و سپس می رویم. اگر این غریبه بتواند به ما بگوید که از کجا می آییم و به کجا می رویم، باید مذهب او را بپذیریم.)

مسیحیان پاسخ به این سؤالات را در اختیار دارند. تمامی ستاره ها، سیاره ها، زمین و هر آنچه که بر روی آنست، به اندازهٔ یک روح واحد – یعنی روح شما – ارزش ندارد زیرا که روح شما هم بر خود و هم بر آنها اِشعار دارد، حال آنکه آنها بر هیچ چیز آگاه نیستند. روح ما از خدا ناشی شده، اما از او منحرف گردیده، مجذوب امور این جهان شده است. بنابراین، عیسی، پسر خدا به این زمین آمد و به واسطهٔ زندگی تماماً اطاعت و مرگ فداکارانه اش بر روی صلیب، مقبول پدر واقع شد. او نیازی نداشت که این «امتیازات» را کسب کند، زیرا که پدر آسمانی او را به خاطر طبیعت الهی اش دوست می داشت، اما امتیازات کسب شده بر روی زمین، به مؤمنینِ او این امکان را می دهد تا بهشتی زیبا را برای ابد وارث شوند.

( اَنکه پسر را دارد حیات را دارد و آنکه پسر خدا را ندارد، حیات را نیافته است) (اول یوحنا ۱۲:۵).

حیرت اَور است که تعداد زیادی از روشنفکران خود را «لاادری» مینامند و متوجه نیستند که این واژهٔ یونانی به معنی «ندانمگرایی» است. نادانی، در حالی که انسان امکان کسب معرفت را دارد، شرم اَور است.

مسیحیت پاسخ رضایت بخشی می دهد به مسائل غایی حیات.

۱۸ فوریه

(متی ۲۲:۲۶)

(خداوندا، آيا من آنم؟»

در نامه ای که به طور قاچاق توسط کلیسای با پتیست در «بارنینی» به خارج از روسیه ارسال شد، گفته شده بود که پلیس مخفی چگونه توانست شش سال پیش از آن، از طریق زنی به نام «پولوشینا» در میان ایشان نفوذ نماید. وی ادعا می کرد که معلم است و بعد از گریستن و دعا کردن، خود را ایمان دار اعلام کرد. دیری نپایید که او در میان مسیحیان بَدَل به یک قهرمان شد. از آنجا که در جامعه از انکار ایمانش امتناع ورزید، کار خود را از دست داد و کارخانه های مختلف او را به خاطر شهادت مسیحی اش از کار اخراج می کردند. شوهر او که یک کمونیست بود، با او بدرفتاری کرده، او را از دیدار پسرش محروم ساخت. شوهرش رادیوی او را از بین برد زیرا که وی به موعظه هایی که از خارج از کشور پخش می شد، گوش می داد.

تمام اعضای کلیسا شاهد شجاعت و پایداری او در زحمت بودند. لذا به او با دیدهٔ تحسین مینگریستند. هم او بود که نقاب از چهرهٔ یک عضو جدید کلیسا که مأمور مخفی بود برداشت. از آنجا که قدر و منزلت والایی یافته بود، بر تمامی اسرار کلیسا دست یافت، مخصوصاً از این جهت که دعاهای او همواره توام با اشک فراوان بود. بعد از شش سال، مشخص شد که وی جاسوس کمونیستهاست که نه شوهری دارد و نه بچهای و نه کار معلمی که از دست داده باشد. همه چیز ساختگی بود!

اگر در دوستی یا در عشق به شما خیانت شده است، یا اگر به غلط به شخصی اعتماد کردهاید، نه تلخکام شوید و نه حتی تعجب کنید. خطا ممکن است از جانب شما بوده باشد زیرا که به توصیهٔ عیسی توجه نکردهاید که «از مردم برحذر باشید» (متی ۱۷:۱۰). تعداد فرانسویان، هلندیها، و نروژیهایی که به هنگام اشغال وطنشان توسط آلمانیها، به وطن خیانت کردند، بسیار است، همانطور که تعداد زیادی از سربازان آمریکایی به عنوان اسیر جنگی در کره و ویتنام با دشمن همکاری کردند.

بهجای اینکه از دیگران انتظار وفاداری داشته باشید، هر بارکه مطلبی در مورد خیانت میشنوید، همانند رسولان از خود بپرسید (خداوندا، آیا من آنم؟) ما همگی یهوداهای بالقوه هستیم و تنها فیض خداست که می تواند ما را نسبت به خدا و همنوعانمان امین نگاه دارد.

«کسی که زمین خود را زرع کند از نان سیر خواهد شد.» (امثال ۱۱:۱۲)

بشر برای کشتن هر موجود زنده، سه برابر بیشتر از حد لازم تسلیحات دارد، اما فقط نصف مقدار مواد غذایی مورد نیاز را داراست. در هر ثانیه چندین انسان یا از گرسنگی می میرند و یا دچار سوء تغذیه می باشند. اعتصابها، آشوبها و انقلابها نه تنها بر تولید مواد غذایی نمی افزاید، بلکه زیان بیشتری به همنوعانمان می رساند.

طرقي راكه خدا براي اينگونه موقعيتها نشان داده است، امتحان كنيد:

۱) با کلماتی که خداوندمان به ما آموخته است، مطمئناً دعا کنید: (نان روزانهٔ ما را ... به ما بده.

۲) مطیع خدا باشید. چنین آمده است: «اگر در فرایض من سلوک نمایید و اوامر مرا نگاه داشته، آنها را بهجا آورید، ... نان خود را بـه سـیری خـواهـید خـورد» (لاویـان ۲:۲۶–۵).

۳) مراقب باشید که چگونه خوراک خود را میخورید. دخدا [خوراکهایی] آفرید، تا آنها را به شکرگزاری بخورند، (اول تیموتاؤس ۳:۴). دنان خود را به شادی بخور، (جامعه ۷:۹). مسیحیان اولیه دخوراک را به خوشی و ساده دلی میخوردند، (اعمال (۴۶:۲).

۴) دتمامی عُشرها را به مخزنهای من بیاورید ... و یهوه صبایوت میگوید مـرا بـه اینطور امتحان نمایید ... اَیا چنان برکتی بر شما نخواهم ریخت، (ملاکی ۳: ۱۰).

۵) اگر لازم باشد رفتار خود را تغییر دهید تا لایق این وعده باشید: (اما آنکه به صداقت سالک باشد و به استقامت تکلم نماید و سود ظلم را خوار شسمارد، و دست خویش را از گرفتن رشوه بیفشاند و گوش خود را از اِصغای خونریزی ببندد و چشمان خود را از دیدن بدیها بر هم کند ... نان او داده خواهد شد، (اشعیا ۱۶،۱۵،۳۳).

حال آنکه ما (نقره برای آنچه نان نیست؛ (اشعیا ۲:۵۵) صرف میکنیم. ما همگی اسرافکار هستیم و به نیازهای دیگران کمتر توجه داریم.

در شرایطی که میدانیم گرسنگی زمین را تهدید میکند، باشد که امروز روش خود را بهخاطر سلامتی روحانی خودمان و بهخاطر کسانی کـه گـرسنگی مـیکشند، تـغییر دهیم.

| (یوحنا ۱۱:۲۰) | «اما مریم، بیرون قبر، گریان ایستاده بود.» |
|---------------|-------------------------------------------|
|---------------|-------------------------------------------|

زنی گریان وارد ادارهٔ پلیس شد. - «شوهرم را پیداکنید. من نمی توانم بدون او زندگی کنم. او ناپدید شده است!» - «خواهش میکنم خانم، اجازه دهید که مسائل را به ترتیب بررسی کنیم. شوهر تان کی ناپدید شده است؟» - «یک هفته پیش!» - «یک هفته پیش!» - «یک هفته پیش!» میگذرانیم، او را مروز صبر کردید و به ما خبر ندادید؟» - «امروز روز دریافت حقوقش می باشد!» میگذرانیم، او را می جوییم، نه به خاطر اینکه او را دوست داریم و دورهٔ بحرانی را میگذرانیم، او را می جوییم، نه به خاطر اینکه او را دوست داریم. میگذرانیم، او را می جوییم، نه به خاطر اینکه او را دوست داریم. میگذرانیم، او را می جوییم، نه به خاطر اینکه او را دوست داریم. میگذرانیم، او را می جوییم، نه به خاطر اینکه او را دوست داریم. میگذرانیم، او را می جوییم، نه به خاطر اینکه او را دوست داریم. و مرون نجات دهنده ای مرده میکردید که نمی توانست به کسی کمک کند؟ مریم مجدلیه این کار را کرد. میکردید که نمی توانست به کسی کمک کند؟ مریم مجدلیه این کار را کرد. وی سراپا محبت، در کنار قبر او ایستاده، میگریست. کسی تمثیل وار میگفت که عیسی برای همین، این قدر زود از مردگان برخاست، چون روحش مریم را گریان در کنار قبر دید و نتوانست اشکهای او را تحمل کند.

نسبت به خدا و همنوعانتان محبتی بی شائبه و بی طمع نشان دهید که در اثر شرایط تغییر نیابد.

۲۱ فوریه

| (اعمال ۳۷:۲۱) | «آیا زبان یونانی را میدانی؟»   |
|---------------|--------------------------------|
| (يوحنا ٢:٥)   | «…که آن را به عبرانی میگویند…» |

کتابمقدس در زبانهای اصلی آن (عبری، آرامی و یونانی) کلام خداست. آنچه که امروز ما در اختیار داریم، ترجمهٔ کلام است. امتیازِ آگاهی از زبانهای کتابمقدس امری است بدیهی. هر کسی که از تحصیلات دبیرستانی برخوردار باشد، میتواند زبان عبری یا یونانی را با اختصاص دادن یک ربع ساعت در روز فراگیرد. شما را ترغیب میکنم که زبانهای اصلی کتابمقدس را بیاموزید.

در ترجمهٔ سنتی انگلیسی (Authorized Version)، برخی کلمات به ایتالیک نوشته شده اند تا جمله ای در کتابمقدس را که از نظر مترجم ناتمام جلوه می کرد، تکمیل نماید. لذا به عنوان مثال، متن عبری دوم سموئیل ۸:۵ از این قرار است: «داود گفت: هر که یبوسیان را بزند ... که مبغوض جان داود هستند.» در عبری جمله در همینجا تمام می شود. اما در انگلیسی، مترجم افزوده است که «رئیس و سرکرده خواهد شد.» چنین وعده ای در متن اصلی نیامده است. سربازان داود از روی محبت نسبت به سرزمینشان، میل او را متحقق ساختند و نه به خاطر اینکه ارتقاء رتبه کسب کنند.

در پیدایش ۹:۱۳، ابرام به لوط میگوید: (ملتمس اینکه از من جدا شوی ؛ سمت چپ، آنگاه به راست خواهم رفت ؛ یا اگر به سمت راست، آنگاه به چپ خواهم رفت.» مترجمین با حروف کج چنین افزودهاند: (اگر به جانب چپ روی، من به سوی راست خواهم رفت؛ و اگر به طرف راست روی...» متن اصلی از نظر دستور زبان واضح نیست، لیکن به ما می آموزد که آنها هر دو یک بدن بودند؛ جدایی میان ایمانداران، به مانند بریدن دست می باشد.

پیدایش ۲۷:۳۰ به زبان ساده ای به عبرانی چنین می گوید: (لابان وی [یعقوب] را گفت: "کاش که منظور نظر تو باشم.) کلمه (تفالاً) توسط مترجمین افزوده شده است. این یعقوب بود که می بایست راه حلی را که بهترین می دانست، در پیش گیرد. محبت هیچ چیز را بر دیگران تحمیل نمی کند. لابان فقط خواهان این بود که منظور نظر یعقوب واقع شود. کتابمقدس را در زبان اصلی اش تفحص نمایید و تعلیم و موعظه خود را بر آن استوار

نماييد.

«احمق در دل خود می گوید که خدایی نیست.» (مزمور ۱:۱۴)

در روزگار مزمورنگار، مردم زندگی طبیعی داشتند و فقط تعدادی نادان می توانستند وجود خدا را انکار کنند؛ با این حال، حتی ایشان نیز تصوری را از خدا در ذهن داشتند. اما این امر دیگر مصداق ندارد. خدانشناسی مدرن پدیده ای است مربوط به زندگی شهرنشینی و پندار انسانهایی را تشکیل می دهد که در شهرهای پر ازدحام زیسته، بر روی بتون راه رفته، و رانندگی میکنند و تماسی با طبیعت ندارند. ساکنین شهرها هوا و آب را آلوده کرده اند. و اکنون سؤال میکنند که خدا کجاست. اما کسانی که در جایی زندگی میکنند که آسمانش آبی، هوایش پاک و آبش زلال است، پاسخ این سؤال را می دانند. در بین کشاورزان تعداد خدانشناسان، هیچ یا بسیار اندک است.

اولین گلهای زعفران، اولین سینهسرخ بهار، آهنگ فصلها، جنگلهای تیره و مزارع با محصولِ رسیده، کار حشرات، مهاجرات پرندگان، طرح پیچیدهٔ دانـهٔ بـرف – هـمگی حکایتها از خالق خود دارند. (روز سخن میراند تا روز و شب معرفت را اعلان میکند تا شب) (مزمور ۲:۱۹).

«سیاتل» رئیس سرخپوستان اسکو آمیش در واشنگتن، در سال ۱۸۵۴ گفت: «مردان سفیدپوست وقتی می میرند، هنگامی که می روند تا از میان ستارگان عبور کنند، زادگاه خود را فراموش میکنند. اما مردگان ما هرگز این زمین زیبا را فراموش نمیکنند، زیرا که اَن جزئی از ماست. گلهای معطر خواهران ما هستند و غزال، اسب، و عقاب باشکوه برادران ما می باشند. رایحهٔ علفزار، گرمای بدن اسب نوزاد، و موجود انسانی همگی به

اما این سرزنش مرد سرخپوست علیه سفید پوستان تا آنجا که به مسیحیان مربوط میشود، غیر منصفانه است. ما به زمین به عنوان کرسی خدا می نگریم. عیسی بر روی زمین راه رفت و در آن مدفون شد. بدن او از عناصر زمین تشکیل شده بود. وی این بدن را با خود به آسمان برد. او عناصر زمینی را که سرود جلال خدا را می خوانند، دوست می داشت.

در بین کسانی که در طبیعت پرورش یافتهاند، خدانشناسی وجود ندارد. باشد که این اطمینان، ایمان شما را به خدا تأیید کند.

و چون آب مشک تمام شد ... خدا چشمان او را باز کرد تا چاه آبی دید.» (پیدایش ۱۹،۱۵:۲۱)

هاجر را ابراهیم به بیابان راند. بعد از آنکه به اتفاق پسرش اسماعیل مسیری طولانی را پیمود، متوجه شد که محتوای تنها مشک اَبی که داشت، به پایان رسیده است.

وی در مکانی بی اَب قرار داشت و امیدی نمی دید. کودک را زیر بوتهای گذاشت و «به اندازهٔ تیر پرتابی رفته» مقابل او نشسته، «گریست.» ظاهراً کودک از دست رفته بهنظر میرسید. کودکی تشنه، مشکی خالی و خورشیدی سوزان، امیدی برای زنده ماندن طفل باقی نمیگذاشت.

اما عاملی وجود داشت که او از یاد برده بود. ما نیز هنگامی که در مشکلات به سر می بریم، آن را فراموش می کنیم. از یاد می بریم که خدایی وجود دارد. او (چاه آبی) را بر زن آشکار کرد، حال آنکه زن با (مشکی خالی) سرگردان بود. گاه خدا شما را از امکاناتی ناچیز محروم می سازد تا امکانات قابل ملاحظه تری را بر شما عرضه کند. ما مشکها را با خود حمل می کنیم، حال آنکه خدا چاههایی دارد. باشد که از چاههای نجات آب بیرون بکشیم.

28 فوريه

(عبرانیان ۲۷:۹)

«مردم را یک بار مردن مقرر است.»

چهارده جنایتکار جنگی ژاپنی که محکوم به مرگ شده بودند، توبه کرده، ایمان آوردند. آخرین نامهٔ یکی از آنان، بهنام نیشیگاوا، چنین میگوید: «روزها را با شکرگزاری میگذرانم، با این ایمان که نجات یافتهام ... نجات به واسطهٔ فیض خدا؛ زندگی اینک برایم مسیح است و مردنم سودی عظیم!» یک ملحد در بستر مرگ چنین گفت: «یک چیز هست که در تمام عیش و عشرت زندگیام مرا رنج می دهد، و آن ترس از این است که مبادا کتابمقدس درست باشد. اگر فقط می توانستم به طور یقین بدانم که مرگ، خوابی ابدی است، آنگاه خوشبخت می شدم. اما در اینجا چیزی هست که وجودم را می آزارد و آن این است که اگر کتابمقدس حقیقت داشته باشد، برای ابد از دست رفتهام.»

لویی چهاردهم، پادشاه فرانسه، به هنگام مرگ این توصیه را به دخترش نمود: (تو را سوگند می دهم تا خداوندمان را با تمام وجود دوست بداری، زیرا که این شالودهٔ تمامی نیکویی هاست. اَرزو دارم که بتوانی آنچه را که پسر خدا برای رستگاری ما انجام داد، درک کنی. هرگز از روی اراده، مرتکب گناه مشو، حتی اگر برای نجات جانت باشد.» فیلیپ ملانکتون (Philip Melanchthon)، نزدیکترین همکار مارتین لوتر در اصلاحات مذهبی گفت: (هیچ چیز نمی خواهم مگر آسمان را؛ لذا مرا بیش از این میازارید.»

فرانسیس اسپیرا (Francis Spira)، که سالهای متمادی واعظی انجیلی بوده است، در حضور تعداد کثیری از مردم، مسیح را از ترس شکنجه انکار نمود. آخرین کلمات او از این قرار است: دمسیح را از روی اراده و برخلاف اعتقاداتم انکار کردم. احساس میکنم که او دل مرا سخت کرده و جای هیچ امیدی باقی نگذاشته است. افتادن در دستان خدای زنده، چیزی هولناک است.)

خادمی در حال مرک گفت: «آسمان و زمین را شاهد میگیرم که اگر سلامتی را باز می یافتم، در راه قدوسیت زحمت میکشیدم، زیرا که ثروتها و لذاید و تحسین و تمجید مردم، در نظرم همچون تفالهای بی ارزش است. لیکن اکنون بهترین تصمیمات بی معنی است، زیرا که بسی دیر است.

بهخاطر داشته باشید که شما نیز خواهید مرد. مادامی که فرصت هست، توبه کنید.

«و به فیض او مجاناً عادل شمرده می شوند، به وساطت آن فـدیه کـه در عیسی مسیح است.» (رومیان ۲۴:۳)

مرتاض فقیری به درگاه خدا دعا میکرد تا رزق او را برساند. آوایی الهی در خواب به او رسید و او را هدایت نمود تا به محلی برود و تیر در کمان گذاشته، رو به شرق بایستد تا هر جاکه تیر افتاد، زمین را برای یافتن گنج حفر کند. مرتاض تیرهای بسیاری در جهات مختلف پرتاب کرد و هر بار زمین را حفر میکرد بدون اینکه به گنجی دست یابد. سپس صدایی از آسمان به او گفت: (به تو گفته شد که تیری در کمان بگذاری، اما گفته نشد که کمان را با چنین قدرتی که تو کشیدی، بکشی. تا حد امکان با ملایمت این کار را انجام بده، طوری که تیر در نزدیکی تو بر زمین افتد، زیرا که گنجی مخفی نزدیک توست.»

برای مذهبی بودن، تلاش طاقت فرسا نکنید. هنگامی که پسرم خردسال بود، از من پرسید که چگونه باید خود را تفتیش کند تا ببیند که آیا آنگونه که در اول قرنتیان ۲۸:۱۱ توصیه شده است، در ایمان قرار دارد یا نه. به او گفتم که قاعد تاً در ایستگامهای قطار باید دیده باشد که مکانیکها چگونه با چکش بر چرخها میزنند تا مطمئن شوند کـه چرخها ارتعاش مناسبی دارند. آنگاه با قدرت بر سینه م زده، گفتم: «تو نیز باید اینطور بر سینه ات بزنی و بارها و بارها بپرسی: "ای دل، آیا عیسی را دوست می داری؟"

پسرم در پاسخ گفت: «پدر، تو اشتباه میکنی، یک بار در ایستگاه قطار از مکانیکی خواستم تا به من اجازه دهد که چکش را بگیرم و چرخها را امتحان کنم. متوجه شدم که چکش بسیار سبک است. ما نیز باید سینهٔ خود را به آرامی بکوبیم. اگر از ته دلم فقط نجوای آهستهای بشنوم که میگوید (عیسی را دوست می دارم،) همین باید کافی باشد.)

افرادی هستند که دوست دارند سختی های بسیاری را در طریق مذهب بر خود تحمیل کنند، بهجای اینکه فقط باور داشته باشند که خون عیسی مسیح در حد اعلای خود نجات میدهد. محبوب درست همینجاست. کافی است که او را در آغوش گیریم.

«از منازعات مردم فاسدالعقل... اعراض نما.»
(اول تيمو تاؤس ۵:۶)

دو مرد درمورد معنی کلمهٔ (لیوان) منازعه میکردند. اولی گفت: (لیوان یک استوانه است؛ لعنت بر کسی که خلاف این را بگوید.) دومی گفت: (لیـوان ظـرفی است بـرای اَشامیدن و هر شکلی میتواند داشته باشد؛ لعنت بر کسی که خلاف این را بگوید.)

لیوان را می توان به اَشکال مختلف تعریف کرد. از آن به طرق گوناگون می توان استفاده کرد. به عنوان مثال، می توان از آن به عنوان گلوله توپ استفاده کرد و به هنگام خشم آن را بر سر کسی پرتاب نمود. اما در نهایت، لیوان فقط لیوان است. واقعیت آن هیچ ربطی به نام آن که «لیوان» باشد ندارد. در زبانهای گوناگون کلمات متفاوتی برای آن وجود دارد. مثلاً در زبان انگلیسی به آن Glass می گویند، در زبان فرانسه، Verre و در زبان روسی Stakan. تعاریف ما از پدیده ها، ذهنی و ناکامل بوده، از نقطه نظر خاصی ارائه می شوند.

هرگز فراموش نکنیم که هر نقطه نظری، به نحوی دچار کوری است زیرا که دیگر نقطه نظرها را که ممکن است به همان اندازه معتبر باشند، نادیده میانگارد. اگر به بالا نگاه کنم، دیگر کف اتاق را نمی بینم. و اگر به پایین بنگرم، دیگر سقف را نخواهم دید. من تنها به واسطهٔ نوعی شهود بر کل واقعیت با تمام پیچیدگی هایش، به حقیقت دست می یابم. اما واقعیت فقط مادی نیست، بلکه روحانی است و بر خود اِشعار دارد. مسیح تجلی این وقوف بر کل واقعیت است. به همین دلیل میگوید: (من راستی هستم) (یو حنا (۶:۱۴).

توجه داشته باشید که او هرگز نگفت: (او راستی است). گفت: (من راستی هستم.) ما اجازه نداریم که ضمیر را تغییر دهیم. اگر عیسی برای شما (او)ست، نمی توانید راستی را دریابید؛ او باید بَدَل به (من) شود. او می خواهد در قلب شما زیست کند، همانطور که حقیقتاً در بطن مریم باکره زیست نمود. در این صورت، هنگامی که خود را با او یکی گردانید، شک و شبههٔ شما محو خواهد شد. شما نیز بَدَل به تجسم حقیقت خواهید شد. ناکامل خواهید بود؟ بله، اما با (مسیح در شما) (امید جلال) را دارا می باشید. (کولسیان ۱۷۰۲)

۲۷ فوریه

«بگذارید که هر دو تا وقت حصاد با هم نمو کنند.» (متی ۱۳: ۳۰)

باغبانی در ایالات متحده، یک بار به وزارت کشاورزی نامه ای نوشت بدین مضمون: (هر چه که تاکنون در مورد ریشه کن کردنِ گلهای خودروی قاصدک شنیده یا خوانده ام، از جمله تمام نشریه های شما را به کار برده ام، ولی آنها همچنان می رویند.) وی در پاسخ به نامهٔ خود، نامه ای دریافت کرد که آخرین حرف را درمورد موضوع بیان می کرد: (آقای محترم، اگر با وجود امتحان کردن همهٔ روشهای دفع قاصدک، باز هم قاصدک دارید، تنها یک کار باقی می ماند و اَن این است که سعی کنید آنها را دوست بدارید.)

هر وسیلهای که به کار ببرید، هرگز از شر دوستان کاذب، دشمنان، رقبا، مخالفین، یا گرفتاریهایی که با همسر خود یا بستگان خود دارید، خلاص نخواهید شد. اما می توانید از طریق بَدَل کردن آنها به موضوعات مورد محبت خود، یک بار و برای همیشه از باری که آنها بر دوش شما میگذارند، خلاص شوید. انتخاب دیگری جز دوست داشتن دشمنان خود ندارید، مگر اینکه بخواهید خود را با پروردن کینه در وجودتان، تدریجاً بکُشید.

دشمنانتان را به خاطر رفتاری که در قبال شما در پیش میگیرند، داوری مکنید، بلکه شرایط زندگی آنها را درنظر گیرید. شاید ایشان هرگز مورد محبت واقع نشده باشند. شما ممکن است قربانی خشم و کینهٔ ایشان بشوید، خشمی که نسبت به اشخاص دیگری دارند اما جرأت حمله به آنان را ندارند. مردی که در محل کارش، کارفرمایی خشن و بددهن دارد، ممکن است خشم فروخوردهٔ خود را در منزل بر سر زنش تخلیه کند. وی مجبور است درمقابل سرزنش رئیسش سکوت اختیار کند؛ برای همین، همسرش هدف خشم او واقع می شود.

شما همواره می توانید مسیر زندگی را تغییر دهید. آن را با هـر چـه کـه دربـر دارد دوست بدارید. عیسی گفت: (من حیات هستم) – یعنی حیات در تمام جنبههای خود. آن را مقدس بشمارید و با آن بااحتیاط برخورد کنید.

۲۸ فوریه

(دوم قرنتيان ١٧:۶)

«از میان ایشان ... جدا شوید.»

دهقانی ابلاغیهٔ حاکم را شنید که میگفت هر کس پیام او را ظرف چهار روز به سمرقند برساند، پاداش قابل ملاحظهای دریافت خواهد کرد. دهقان شتابان خود را به حاکم رساند. اما مردم شهر مضطرب بودند زیرا می پنداشتند که تعجیل بیش از حد او به خاطر اعلام مصیبتی قریب الوقوع است. هنگامی که دهقان به حضور شاهزاده بار یافت، عرض کرد: دقربان خدمت رسیدم که فقط عرض کنم که من نمی توانم با این سرعت به سمرقند بروم!»

من اغلب در کلیسا دعای افرادی را می شنوم که شتابزده وارد خدمت خدا شده اند، اما بعد از مدتی، به خاطر ضعف هایشان نزد خدا اعتراف می کنند که قادر به انجام آن خدمت یا احکام او نیستند. این مرا به یاد حکایت مولوی در کتاب مثنوی می اندازد. فایدهٔ اینکه نزد خدا بیاییم و این را بگوییم چیست؟

اگر شما ایمانداری ضعیف هستید، خدا انتظار چندانی از شما ندارد جز اینکه خود را با بی ایمانان هم یوغ نکنید، چرا که در این صورت شما نیز همان محکومیت اَنان را دریافت خواهید کرد.

یک روز، موشی به دوستی یک قورباغه شدیداً دل بست؛ پس برای اینکه بتواند دائماً با دوست خود باشد، ریسمانی را به پای قورباغه بست و سر دیگر آن را به پای خود. کمی که گذشت، کلاغی بر موش حملهور شده او را به هوا بلند کرد؛ از آنجا که قورباغه نیز به موش وصل بود، او نیز دچار سرنوشت موش شد. اگر قورباغه به موش وصل نمی شد، جانش را از دست نمی داد، زیرا که کلاغ نمی توانست داخل آب بشود.

بهجای اینکه دائماً به خدا بگویید که نمی توانید احکامش را بهجا اَورید، هر قدر هم که ضعیف باشید، خود را از جهان جدا کـنید، و یکـباره در مـحیط جـدیدی قـرار خواهید گرفت که برای انجام ارادهٔ خدا مساعد خواهد بود.

«خــدا بــدين رضـا داد ... كــه پسـر خــود را در مـن آشكـار سـازد.» (غلاطیان ۱۶،۱۵:۱)

هنگامی که میکل آنژ برای ساختن مجسمهای از مسیح، از یک سنگتراش به عنوان مدل استفاده کرد، مورد انتقاد استاد خود، گیرلاندایو (Ghirlandaio) قرار گرفت. میکل آنژ از خود دفاع کرده، گفت: (اما مسیح در عین حال کارگر نیز بود، او نجار بود.) استاد پاسخ داد: (مردم فلورانس یک مسیح متعلق به طبقهٔ کارگر را نخواهد پذیرفت. آنها عادت کردهاند که مسیح را یک نجیبزاده تصور کنند.)

در نظر برخی، مسیح فقط نجاتدهندهای است متعلق به تاریخ؛ اَنها مسیح درونی را نمی پذیرند. اما واقعیت این است که مسیح باید در دل ساکن باشد.

در یک داستان فرانسوی مشهور، آمده است که یک لرد انگلیسی عاشق یک زن شد که خوانندهٔ برجستهٔ اپرا بود. هر شب به اپرا می رفت تا به آواز او گوش فرا دهد. برای او گل و جواهرات می فرستاد. خوانندهٔ برجسته به او علاقمند شد و ترتیبی داد تا در یک میهمانی با او ملاقات کند. در آن میهمانی، زن را با نام حقیقی اش به وی معرفی نکردند و لرد نه در آن هنگام و نه طی ملاقاتهای بعدی به او توجهی نشان نداد. او آن زن را فقط در نقشهایی که بر روی صحنه ایفا می کرد دوست می داشت. او حتی ظاهر و هویت و اقعی او را تشخیص نداد.

بسیاری از ما در برابر عیسای تصویر شده در صفحات کتابمقدس تعظیم میکنیم؛ در برابر او آنگونه که در عشاء ربانی مجسم شده یا در یک مجسمه ادای احترام میکنیم. اما هنگامی که او در قالب مردی گرسنه از کنار ما میگذرد، یا در یک زندان یا بیمارستان رنج می برد، نه تنها به او ادای احترام نمیکنیم، بلکه حتی وقعی هم به او نمیگذاریم. بیایید عیسی را دعوت کنیم تا در دل ما ساکن شود؛ بیایید او را در شکل و شمایل نیازمندانی بازشناسیم که در اطراف ما هستند! همچنین بیایید حضور او را در زندگی خود و اطرافیانمان تشخیص دهیم.

(متی ۴۱:۲۶)

«جسم نا توان است.»

در ایام لنین و استالین بود که هشتاد هزار کشیش ارتودوکس کشته شدند.

پدر میخائیل جزو معدود کسانی بود که هنوز دستگیر نشده بود، اما او ایمانش را از دست داده بود. از دست دادن ایمان او بطور ناگهانی حادث شد. وی طی مراسم عبادی بعد از گفتن جملهٔ دمتبارک باد خدای، طنین نجوایی را در گوش خود شنید که میگفت: دخدایی نیست. شک وجود او را فرا گرفت. آیا خدایی مهربان اجازه می دهد که پیروانش اینچنین به دست افراد خونخوار از بین بروند؟ وی سعی کرد که این فکر را از خود براند و کلمات این مزمور را با خود تکرار کرد: داحمق در دل خود می گوید که خدایی نیست. اما این هم کمکی به او نکرد.

بعد از آن لحظه، همچنان به عنوان کشیش غیررسمی کار خود را ادامه داد اما دیگر ایـمان نداشت. اجتماع اطراف او پر از اندوه بود. وی به سختی خود را نگه میداشت تا به آن دهقانانی که به کلیسا می آمدند، فریادکنان نگوید که: (بروید به خانه هایتان، ای مردم بدبخت! خدایی نیست! اگر خدایی بود، هیچ وقت اجازه نمیداد چنین خونریزی اتفاق بیفتد!)

عدهای کمونیست مست او را در شب عید پاک دستگیر کردند. در بین ایشان مسرودخوان کلیسای او نیز حضور داشت که وی او را به خاطر رفتار غیر اخلاقی بیرون کرده بود. اکنون او نیز بولشویک شده بود. رئیس گروه به کشیش گفت: دمی خواهیم تو را بکشیم. چیزی داری بگویی؟

چون زندگی دیگر برایش ارزشی نداشت، در پاسخ گفت: (هر طور که میل شماست.) اما به گفتند که اگر مسیح را انکار کرده، صلیب را لگدمال کند، آزاد خواهد شد. او پیش خود فکر کرد: (من که ایمان ندارم، پس صلیب چه معنی برای من دارد؟ بهتر است جانم را نجات دهم.) اما و تتی دهان گشود، جملهای بر زبان راند که خودش نیز تعجب کرد: (من به خدای واحد اعتقاد دارم!)

آن روز، جمعهالصلیب بود. به یاد تاج خار عیسی، ایشان کلاه پوست او را که داخل آن کتانی بود، بر سرش گذاشته و یک گونی را به عنوان ردای شاهانه بىر روی شانه هایش انداختند، و سرودخوان سابق کلیسا درمقابل او زانو زده، گفت: «درود بر تو، ای پادشاه یهود!» و همگی او را زدند. وی رو به آسمان کرده، خطاب به آن وجودی که دیگر به او ایمان نداشت، گفت: «اگر وجود داری، مرا نجات بده!» و با صدای بلند تکرار کرد: «من به خدای واحد اعتقاد دارم!»

این حرف چنان تأثیری بر روی قاتلین مست گذاشت که وی را آزاد کردند. او به خانه رفته، خود را در گوشهٔ دعای خود بر زمین افکند و گریان گفت «ایمان دارم!»

هنگامی که شک و شبهه بر شما حملهور می شود، بهدنبال راه حل عقلانی نگردید. بهخاطر عیسی، قدری از بار را بر دوش بکشید. جایی که عقل شکست میخورد، ایمان پیروز می شود.

«و حال آنکه به سبب تقصیرهای ما مجروح گردید.» (اشعیا ۵:۵۳)

عیسی گناهان ما را بر دوش گرفت و بهخاطر آنها متحمل زحمت گـردید. آیـا مـن نباید بهخاطر همنوعانم همان کار را بکنم؟

دختری قبل از ازدواج، حامله شد و برای مصون نگاه داشتن معشوق خود از غضب پدر، به وی گفت: «شبان کلیسا این کار را کرده است.» پدر کینه را علیه شبان در دل می پروراند. هنگامی که نوزاد متولد شد، وی صبح یکشنبه نوزاد را به کلیسا برد و در مقابل جماعت حاضر، آن را به آغوش شبان افکند و فریاد زد: «بفرمایید، این شمرهٔ هرزگی شما با دخترم!» پدر درحالی که فحاشی می کرد و ناسزا می گفت، کلیسا را ترک کرد. جماعت متحیر، انتظار توضیحی از جانب شبان را داشتند، اما او فقط نوزاد را نوازش کرده، گفت: (پس تو مال منی؟ مطمئناً عزیز من خواهی بود!» لازم به گفتن نیست که او تمام پیروانش را از دست داد و درحالی که مورد تحقیر مردم واقع شد، کودک را در تنگدستی زیاد بزرگ کرد.

بعد از چند سال، دختر دچار عذاب وجدان شد و حقیقت را به پدرش اعتراف کرد. پدر که از این خبر گیج شده بود، با عجله نزد شبان رفت و طلب بخشایش کرد؛ و سپس حقیقت را به تمام کلیساگفت. بار دیگر جماعت انتظار کشید تا شاید اکنون شبان سابق رفتار عجیبش را توضیح دهد. اما شبان فقط این کلمات را بر زبان راند: «می خواهید به من بگویید که او مال من نیست؟ او عزیز من است. اکنون جماعت عظیم تری دنباله رو او شدند. هنگامی که از روی بی انصافی مورد اتهام واقع شد، از خود دفاع نکرد؛ اکنون نیز که بی گناهی اش به اثبات رسیده بود، به آن فخر و مباهات نمی کرد.

خداوند ما فرمود: «اگر کسی بخواهد، مرا پیروی کند، می باید نفس خود را انکار نماید» (لوقا ۲۳:۹). اگر کسی خود را انکار کند، نفس هر کس دیگری بَدَل به نفس او می شود و درمی یابد که هر انسانی مسؤول گناهان دیگران است. چنین شخصی هیچ اتهامی را به خاطر اینکه مربوط به او نیست رد نـمیکند و خـوشوقت مـی شود کـه بار برادرش را نیز بر دوش گیرد. این است معنی داشتن تفکر مسیح.

(عبرانیان ۳۴:۱۱)

«در جنگ شجاع شدند.»

به ماجرای یک قهرمان ایمان گوش فرا دهید.

نام این مرد، فلوریا بود و در زندان گرلا در رومانی جان سپرد. او را اَنقدر کتک زدند که هر دو دست و هر دو پایش فلج شد زیرا که از کار اجباری در روز خداوند امتناع ورزیده بود. او فقط می توانست گردنش را حرکت دهد. در چنین موقعیتی حتی به سر بردن در بیمارستان یا در میان خانواده به اندازهٔ کافی ناگوار است، چه برسد به اینکه انسان در سلول زندان باشد، جایی که دیگر زندانیان نه آب داشتند، نه ملحفه و نه هیچ چیز دیگری که بتوانند به او کمک کنند.

می بایست به او با قاشق غذا می دادیم، اما قاشق از کجا می آوردیم؟ با اینحال او از همهٔ ما آرامتر و شادتر بود. چهرهاش می درخشید. هنگامی که ما زندانیان به دور تخت او نشسته، زانوی غم به بغل می گرفتیم و شکایت می کردیم از اینکه چشمانداز خوبی نداریم، او در پاسخ می گفت: داگر چشمانداز مقابل رویتان بد است، به چشمانداز بالا بنگرید. هنگامی که استیفان قدیس توسط مردانی احاطه شده بود که او را سنگسار می کردند و دیگر اعضای کلیسا او را رها کرده، در آن لحظهٔ حساس، با او نماندند، با وجود این، به بالا نگریسته، عیسی را دید که در دست راست پدر ایستاده است. این امر دلش را تسلی داد، همانطور که دل شما را نیز تسلی خواهد داد. به بالا بنگرید!

بعد از آنکه از زندان آزاد شدم، با پسر نُه سالهٔ او صحبت کرده، حکایت ایـمان و وفاداری پدرش را به او بازگو کردم و اضافه نمودم: دامیدوارم که تو هم مثل او مرد نیکی بشوی!» وی در پاسخ گفت: دبرادر، میل دارم که برای مسیح متحمل رنج و زحمت شوم، همانطور که پدرم چنین کرد.»

قانونی وجود ندارد که مسیحیان را گرفته، ولرم، و دودل نماید. مسیحیت می تواند قهرمانانه باشد. تلفظ صحیح کلمهٔ (محبت) عبارت است از (ف-د-ا-ک-ا-ر-ی).

«[عیسی گفت]: این است جسد من که برای شما داده می شود.» (لوقا ۱۹:۲۲)

هنگامی که شبان کلیسا در مراسم عشاء ربانی، عبارت تقدیس یعنی «ایس است جسد من» را تکرار میکند، منظور او کدام جسد است؟

عیسی در یک بدن، دو ماهیت را تو اما داشت، یکی ماهیت الهی و دیگری ماهیت انسانی. او همچنین دو بدن دارد: یکی بدن انسانی جلال یافته که با آن به آسمان رفت، و دیگری کلیسا که آن هم بدن اوست. در عشاء ربانی، ما به بزرگداشت بدنی می پردازیم که در جلجتا رنج برد؛ اما در عین حال بدن معنوی یعنی کلیسای جهانی را نیز به یاد می آوریم که در همهٔ اعصار شهیدانی داشته که خون ایشان به خاطر جلال خدا ریخته شده است.

می توانیم پرستش خود را نثار بدن جلال یافتهٔ مسیح نماییم. ما قلب سوراخ شدهٔ او را که خون آن به خاطر ما جاری شد می پرستیم. درمورد بدن معنوی او یعنی کلیسای جهانی می توانیم کارهای بیشتری انجام دهیم. می توانیم در صلیب شهیدان امروز سهیم شده، رنج آنان را تخفیف بخشم. هر بار در مراسم عشاء ربانی، هر دو بدن را به یاد آوریم.

«همهٔ گناهان از بنی آدم آمرزیده می شود و هر قسم کفر که گفته باشند.» (مرقس ۲۸:۳)

یک بار، مسافری در کوپهٔ قطار در کنار مرد جوانی نشسته بود که به نظر افسرده می آمد. سرانجام مرد جوان به او گفت که مجرمی بوده که به تازگی از زندان آزاد شده است. همچنین تصدیق می کرد که زندانی شدن او باعث شرمسازی خانواده اش شده، و ایشان نه به ملاقات او آمده و نه به او نامه نوشتند. وی سعی می کرد خود را متقاعد سازد که بی توجهی ایشان فقط به خاطر فقر بوده که به ایشان اجازه نمی داد تا سفر کنند؛ نامه ننوشتن آنان نیز به خاطر بی سوادی شان بوده است. علیرغم بدگمانی اش، همچنان امیدوار بود که ایشان او را بخشیده باشند.

وی برای آنکه حتی الامکان کار آنان را ساده سازد، به ایشان طی نامهای اشاره کرد که اگر او را بخشیده باشند، می توانند به عنوان علامت، یک نوار سفید به درخت سیب بزرگ نزدیک خط آهن آویزان کنند؛ و اگر خواهان بازگشت او نزد خود نباشند، نیاز به انجام میچ کاری نیست، زیراکه او در قطار نشسته به سمت غربِ خواهد رفت.

مَنگامی که قطار به زادگاه او نزدیک میشد، دلهرهاش آنقدر شدید شد که نمی توانست از پنجره بیرون را نگاه کند. آن مرد جایش را با او عوض کرده، گفت که او این کار را بر عهده میگیرد. بعد از چند دقیقه وی دستش را بر روی بازوی مرد مجرم نهاد و زمزمه کنان گفت «نوار آنجاست!» کمی بعد، با صدای لرزان گفت: «همه چیز روبراه است، تمام درخت پر از نوارهای سفید است.»

در زبان عبری کلمه (رحمت) به صورت مفرد به کار نمی رود، بلکه همیشه به صورت جمع است، یعنی (رحمت ها) (rahamim). هر کلمهٔ عبرانی که با "m" ختم شود، جمع است.

شما هرکاری که کرده باشید، در خون عیسی به اندازهٔ کافی آمرزش وجود دارد.

مارس 9

«جمعیت بسیار شده، و خوراکی نداشتند ... پس خورده، سیر شدند.» (مرقس ۸:۱، ۸)

در حدود پنجاه میلیون نفر در سال میمیرند. و بیش از یک سوم این افراد در اثـر سوء تغذیه یا گرسنگی جان خود را از دست میدهند.

به خاطر داشته باشید که هر صبحی که از خواب بر می خیزید، در جهانی گرسنه بر می خیزید. استفادهٔ بی رویه و اسراف در مواد غذایی گناهی بزرگ است. هنگامی که غلات برای تغذیهٔ چارپایان به کار می رود تا گوشت بدست اَید، سه چهارم ارزش غذایی اَن از دست می رود. اَمریکایی ها قریب به یک تن غلات سالانه برای هر نفر مصرف میکنند، درحالی که در آسیا تنها یک پنجم این مقدار مصرف می شود. اگر سه بار در هفته از مصرف گوشت خودداری کنید، محصولات کشاورزی که اینک صرف خوراک دام می شود، برای تغذیهٔ نقرا و گرسنگان به کار خواهد رفت.

موقعیت مواد غذایی هر روز بدتر می شود. بسیاری از کودکان هندی را داشکال یعنی گرسنه می خوانند. تولید مثل از تهیه مایحتاج زندگی آسانتر است. به عنوان مثال، جمعیت مراکش، کنیا، عراق و هندوستان در ظرف بیست و پنج سال دو برابر خواهد شد. این روند بطور بالقوه فاجعه آمیز است.

این واقعیت که من نمی توانم مشکل جهانی را حل کنم، نباید مرا از مسؤولیت حداقل کاری که می توانم از طریق هر سازمان نیکوکاری انجام دهم تـا دست کـم یک کـودک گرسنه به بقاء خود ادامه دهد، مبرا سازد.

عیسی در ایام کودکی فقیر بود. هنگامی که او جمعیت گـرسنه را دیـد، بـه ایشـان بی اعتنایی نکرد و آنان را به حال خود وانگذاشت. وی به ایشان نان و ماهی داد. شما نیز همان کار را بکنید. آنچه که دارید با نیازمندان قسمت نمایید.

«شخص قیروانی، شمعون نام را یافته، او را به جهت بردن صلیب مجبور کردند»

شما می توانید کل سرزمین ایالات متحده، تمامی اروپا، چین، هندوستان و ژاپن را در آفریقا جای دهید، با اینحال باز هم جا باقی میماند. یعنی وسعت آفریقا اینقدر زیاد است. لذا نگرانی هر مسیحی نیز برای آفریقا باید به همان میزان باشد.

برای اینکه این قاره به مسیح تعلق یابد، پرپتو آی قدیس و شوهرش حاضر شدند که در همین روز، یعنی هفتم مارس ۲۰۱ میلادی تکه تک شوند زیرا که از سوزاندن عطریات در مقابل مجسمهٔ سزار امتناع ورزیدند. برای آنکه آفریقا متعلق به مسیح شود، مبشر بزرگ لیوینگستون، درحالی که درمقابل تختش زانو زده بود در چیتامبو در تانزانیای امروزی جان سپرد. مبشر فرانسوی فرانسو آکو آیار در بولاوایو (رودزیا) جان باخت. او در یکی از آخرین نامه هایش چنین نوشته: (چادر قدیمی فرسوده شده است، اما قلب من هنوز جوان است. قلب من به آفریقا تعلق دارد. کارهایی در اینجا هست که انتظار مرا میکشد و قبر من هم اینجاست. اشتیاق عظیم من این است که یک روز بیشتر از روزی که توان کاری داشته باشم، زنده نمانم.)

هنگامی که رابرت لاوز به همراه پنج مبشر دیگر به آفریقا رفت، آنجا یکپارچه جهنم بود. بومیانِ بی ملاحظه، یکدیگر را در جنگهای قبیلهای میکشتند. لیوینگستون فریاد زده بود: دخون، خون، همه جا خون است!» دکتر لاوز و همراهانش پیش از جذب یک ایماندار مدت شش سال آنجاکارکردند که به بهای مرگ چهار مبشر در اثر تب تمام شد.

یک مرد اسکاتلندی به نام دان کراوفورد، اولین مبشری بود که گفت: برای جذب سیاهپوستان، (باید همچون یک سیاهپوست اندیشید و سخن گفت.) وی یکی از آنان شد، و در معرض بیرحمی (میشیدی) حکمران کاتانگا قرار گرفت. وی پانصد زن داشت و از قِبَل فروش برده، کائوچو، و عاج روز به روز ثروتمندتر و فربهتر می شد و هر روز مطابق میل خود، تعداد زیادی از انسانها را به دیار عدم می فرستاد.

حتی تا امروز نیز تقریباً تمامی کشورهای آفریقایی استبدادی هستند و بت پرستی و فلسفههای غیر روحانی برآن حاکمند. کمونیزم نیز در بسیاری از کشورها رواج دارد. هنگامی که عیسی صلیب را حمل میکرد، یک آفریقایی به او کمک نمود. کمک کنید تا آفریقا بهسوی مسیح آید.

«[داود] به حضور ایشان خویشتن را دیوانه نمود.» (اول سموئیل ۱۳:۲۱)

کاردینال (تروکتا) از اهالی چکسلواکی، هنگامیکه کشیش بود، اسیر نازیها گردید. طی یک کشتار دستهجمعی وی فقط مجروح شد و خود را به مردن زد. هنگامی که اجساد را به بیرون بردند، وی از این فرصت استفاده کرد و گریخت. بدین سان تروکتا نازیها را فریب داد. نظاهر به مردن دروغ قملداد شده است.

برطبق نظر اخلاقیون سختگیر، وی می بایست مطیع قدرت هایی می شد که تصمیم به کشتن بی گناهان داشتند. او می بایست فریاد می زد: (من هنوز نمردهام، لطفاً یک گلولهٔ دیگر نثار من کنید.)

هر قاعدهٔ درستی اگر بهطور افراطی از آن پیروی شود، مضحک جلوه خواهد کرد. ما یقیناً وظیفه داریم که حقیقت را بگوییم. همچنین وظیفه داریم کـه از خـود در بـرابـر جنایتکاران دفاع کنیم، از خانوادهٔ خود، از کلیسا و همچنین از قوم خود.

قاعدهٔ اعلای مسیحی، نه محبت است، نه عبوسی، نـه حـقیقت، نـه حکـمت، نـه جستجوی لذت، نه ریاضت، نه سخاوت، نه صرفهجویی، نه فداکردن خود، نه دفاع از خویشتن. برحسب گفتهٔ اَنتونی، اَن قدیس بزرگ، این قاعده عبارت است از «میانه روی در هر چیز!»

هنگامیکه در کتابمقدس تفحص میکنیم، وجدان ما که از سوی روحالقدس منور میشود، راه درست را در هر موقعیتی به ما نشان خواهد داد.

«زیرا هان از کنون تمامی طبقات مرا خوشحال خواهند خواند.» (لوقا ۴۸:۱)

نویسندهٔ مشهور یهودی به نام «شولم اَش» که مسیحی شده بود، چنین نوشته است: «ای مریم، گامهای تو همانند ضربان قلبم برای من عزیز است، و هوایی که در حضور تو تنفس میکنم، وجودم را طاهر میسازد، زیرا که تو، ای مریم، پاک هستی و بـه تـمام کسانی که به تو نزدیک میشوند، تقدس میبخشید.»

هر بار که به عیسای مصلوب مینگریم، مادرش را می بینیم که بدن در حال تشنج پسرش را نظاره میکند. وی همان بدن را در کودکی پرورش داده، شستشو کرده، و تغذیه نموده بود. بوسیدن او چه قدر باعث شعف وی میگشت. اکنون به خطوط سرخی که ضربات تازیانهٔ سربازان بر بدنش ایجاد کرده بود، خیره می شد. وی آوای بلند کوفته شدن ضربات شلاق را بر روی پوست پسرش می شنید و از وحشت جرأت لمس کردن جراحات را نمی یافت.

چه چیزی را باید بیش از همه در او بستاییم، او که این قدر نزد خدا التفات یـافته بود؟

من پاکی او را خواهم ستود. او، باکرهای که مردی را نشناخت، کسی بود که والاترین موجود، یعنی خدا-انسان را به دنیا آورد.

«قرضهای ما را ببخش، چنانکه ما نیز قرضداران خود را میبخشیم.» (متی ۱۲:۶)

طی جنگ جهانی دوم، سیمون ویسنتهال، یهودی مشهوری که صیاد جنایتکاران جنگی بود، نوشته است که هنگامی که در اردوگاه کار اجباری در Ivov ((اوکراین) به سر می برد، پرستاری از او خواست تا بر بالین مرگِ (کارل) یک افسر نازی حاضر شود. این افسر به او گفته بود که مادرش مسیحی بود و بعد از گرویدن او به سازمان جوانان هیتلری، و بعداً به ارتش هیتلر، بسیار آزرده گردیده است. وی در واحدی خدمت می کرد که شهرک Interprot در اتحاد شوروی را اشغال کرده بودند. در آنجا، و واحدِ کارل چند نارنجک به سوی خانه پرتاب کردند. خانه آتش گرفت. برخی یهودیان که کودکانی در آغوش داشتند، سعی کردند که از پنجره خود را نجات دهند، اما کارل آنها را می کشت. چند روز بعد، واحد کارل دستور یافت که دست به حمله زند. در این آنها را می کشت. چند روز بعد، واحد کارل دستور یافت که دست به حمله زند. در این ممله، وی به کلی نابینا شد و به سختی صدمه دید. آخرین چیزی که به یاد می آورد، یک ممله، وی به کلی نابینا شد و به سختی صدمه دید. آخرین چیزی که به یاد می آورد، یک می آمد. اکنون او در بستر مرگ بود و تصویر داشمی زنان و کودکان یهودی قربانی شده، او را زجر می داد. کارل میل داشت که توسط یک یهودی بخشوده شود. اما ویسنتهال

ما می توانیم با این مرد که تقریباً تمام خانوادهاش را بهخاطر بی رحمی نازیها از دست داده بود، همدردی کنیم. جنایتکاران باید به مجازات برسند. اما ویسنتهال به عنوان یک انسان، دیگر چیزی به نام خطر را نمی شناخت. وی هراس مرگ را بارها چشیده بود. پس شاید می توانست در اینجا کلمه ای از روی بخشایش ابراز کند. اما برای بخشیدن، نخست باید در نور بخشایش مسیح، گناهکار بودن خود را دریافت. تنها در آنصورت است که شخص خواهد توانست دیگران را ببخشاید.

(متی ۱:۷)

«داوری مکن!»

خداوند عیسی به پطرس گفت: (کلیدهای ملکوت آسمان را به تو می سپارم» (متی (۱۹:۱۶). هر یک از فرزندان خدا با اعلام بخشایش مسیح می تواند دروازه ملکوت را بر هرکسی، حتی بر بد ترین انسانها بگشاید. اما همان عیسی می گوید: (کلیدهای موت .... نزد من است» (مکاشفه ۱۸:۱). این کلیدها را به هیچکس نسپرد و آنها را برای خود نگاه داشت. در غیر اینصورت برخی از ما با حماقت خود، خود را به جهنم می افکندیم؛ آنانی را نیز که مانند ما ایمان ندارند، به سوی جهنم هدایت می کردیم. یک مادر به کودک خود اسباب بازی می دهد و نه یک چاقو که با آن خود را مجروح سازد. بنابراین، پطرس کلیدهای آسمان را گرفت و نه کلیدهای جهنم را.

لو تر درمورد اِراسموس، مخالف فلسفی خود چنین گفته است: (وی بدون نور، بدون صلیب و بدون خدا مرد!) به عبارت دیگر، او را محکوم به جهنم نمود. اما اَخرین کلمات اراسموس چنین بود: (ای خدای محبوب!)

تنها یک کلید به شما سپرده شـده است. دروازههـای اَسـمان را بـه روی دیگـران بگشایید. هیچکس را محکوم نسازید، خود را نیز ملعون ننمایید.

۱۲ , مارس

(بوحنا ٢:١٤) «عیسی گفت، من .... حیات هستم.»

ب چرا خدا کلام خود را به ما داده است؟ چرا بهجای آن یک تصویر نداده است؟ اتم قابل تصویربرداری نیست؛ واقعیت هم قابل تصویربرداری نیست؛ و خداکمتر از هر چیز دیگری. حتی انواع عطرها و طعمها نیز نمی توانستند ما را به اندازهٔ کلام خدا آگاه سازند.

اما آیا (کلمه) بهترین وسیله برای برقراری ارتباط است؟ برخی کلمات معانی متعددی دارند. در زبان عبرانی barack هم به معنی (برکت) است و هم (لعنت)؛ Kedeshah هم به معنی (فاحشه) است و هم (قدیس)؛ hesed هم به معنی (فیض) است و هم (نجاست). در زبان یونانی، afes هم به معنی (بخشیدن) است و هم (ترک کردن). آیههای کتاب مقدس را می توان به طرق مختلف تعبیر کرد. ما احتیاج به اطمینان داریم. حیات ابدی ما بستگی به شناخت روشن ارادهٔ خدا دارد.

شبانی، به یک پسر دوازده سالهٔ یهودی گفت: (اگر عیسی واقعاً مسیحایی باشد که خدا فرستاده و به او ایمان نداشته باشی، تا ابد گمگشته باقی خواهی ماند. پسرک پاسخ داد: (اگر عیسی واقعاً اَن کفرگویی باشد که دادگاه ما اعلام کرد، تو به عنوان واعظی که به او چسپیده است، ابدیت را در جهنم سپری خواهی کرد. مذهب، شوخی بردار نیست. اگر مسیح از مردگان برنخاسته بود، ما که از این همه لذایذ دنیوی به امید رستاخیز چشم پوشی کرده ایم، (از جمیع مردم بد بخت تر) خواهیم بود (اول قرنتیان ۱۹:۱۵). اگر رستاخیزی وجود داشته باشد و ما زندگی خود را در لذایذ باطل سپری کرده باشیم، احمقیم.

خود را فقط محدود به ظاهر کلمات کتاب مقدس نکنید، بلکه کل مکاشفهٔ خدا را بپذیرید. وی خود را از طریق تمام اعمالش آشکار میکند. قوم یهود که از طریق ایشان کلام خدا داده شده است، کلمهای برای (کلمه) ندارند. ایشان برای آن از اصطلاح davar استفاده میکنند که به معنی (چیز، چیزی واقعی) می باشد. کل واقعیت بیرونی و درونی، مکاشفهٔ مطمئن خداست – یعنی تمام وقایع در جلجتا، کل زندگی شما با گناهان و توبههایش، لغزشها و بازگشتهایش، اندوه ها و شادیهایش. به حیات ایمان داشته باشید، به حیات او. او را در زندگی خود بپذیرید. در اینصورت اطمینان حیات ابدی را خواهید داشت.

۱۳ ما*ر*س

(يوحنا ٢٥:١٠)

«و ممکن نیست که کتاب محو گردد.»

یک صهیونیست به نام (شیفین) در روسیه زندانی شد. در زندان با «سولودیانکین) که یک باپتیست هفتاده و دو ساله بود، ملاقات کرد. نیکویی و پاکی زلال این مرد تأثیر عمیقی بر همگان میگذاشت. حتی سربازان نگهبان ما نیز هنگامی که او حضور داشت، رفتار بهتری داشتند. وی تقریباً کور بود زیرا عینکش طی بازجویی شکست. تمام درآمد حاصل از کار اجباری خود را بدین ترتیب خرج میکرد: نیمی از آن را به دختر بیمارش اختصاص می داد و ۲۵٪ را برای کلیسا کنار میگذاشت. مقدار کمی را برای خرید مقداری قند و نان برای خود خرج میکرد و بقیه را به زندانیان بیمار اردوگاه می داد.

Shifrin به او گفت که کتاب مقدس دارد و حاضر است برای او بخواند. شب هنگام سولودیانکین آمد. پیراهنش را عوض کرده، موهایش را با دقت شانه کرده بود، زیرا که عقیده داشت که خواندن کتاب ابدی به مثابهٔ یک ضیافت است. مرد یهودی بخشی از کتاب اشعیا را برای مرد مسیحی خواند. لحظاتی بعد، سولودیانکین مرد یهودی را از قرائت باز داشته گفت: (در خواندن، یک اشتباه کردی.)

> حق با او بود. مرد یهودی گفت: (پس تو متن را از حفظ میدانی؟) - رالبته)

- «در اینصورت چرا آن را برای تو میخوانم؟» - «زیراکه شنیدن کتاب مقدس برای من یک شادی است. ایده های جدیدی به انسان می دهد.»

ما فقط هنگامی به ارزش چیزی پی میبریم که آن را نداشته باشیم. باشد کـه از کسانی بیاموزیم که از کتابمقدس محرومند و باشد که آن را ساعیانه بجوییم.

«... سیرت باطلی که از پدران خود یافته اید.» (اول پطرس ۱۸:۱)

ما به کلیسا به خاطر معقول بودن اصول آن تعلق نداریم. قابل باور بودن آن اصول را بهواسطهٔ اعتقادی که از پیش در مورد صحت آن در ما شکل گرفته است، می سنجیم.

اکثریت انسانها مذهب والدینشان را دنبال میکنند. اگر یک مرد و زن کاتولیک با هم ازدواج کنند، فرزندشان از همان کودکی چیزهایی را خواهد شنید که وی را به مذهب کاتولیک متمایل خواهد ساخت. بعدها وی به عنوان فردی بالغ گرایش خواهد داشت تا تمامی ادلهٔ مربوط به این مذهب را بپذیرد، درست همانند کسی که از والدین یهودی یا باپتیست متولد میشود و متمایل به باورهای مربوط به این مذاهب خواهد شد.

درمورد تغییر کیش و مذهب نیز همین امر صادق است. هنگامی که فردی مرحلهٔ بحرانی را پشت سر میگذارد و یا باورهای قبلیاش درهم میشکنند، یک هواخواه مذهب دیگر ممکن است درک خود را از طریق خدا به او نشان دهد. فرد با پذیرفتن آسودگی و معنی جدید زندگی که در آن لحظه بدان نیاز دارد، بدون دید انتقادی، به سهولت جذب تعدادی از اصول، باورها، یا مناسک پیشنهادی میشود.

یافتن حقیقت دشوار است. ابتدا به بررسی و پرس و جو درمورد مذهب اجدادی بپردازید، روندی که بهواسطهٔ آن صدها میلیون انسان خود را مسیحی، هندو، مسلمان یا یهودی مینامند.

مذهب واقعی با این آمادگی آغاز می شود که تصدیق کنید که تمامی باورها، از جمله عزیز ترینشان، ممکن است اشتباه باشد و اینکه مذهب شما ممکن است مجموعهای از پیش داوریها باشد، درست همانگونه که مذاهب دیگر را چنین تـلقی مـیکنید. فـقط انسانهای فرهیخته به درکی فراتر از باورهای مبهم اجتماع خود دست می یابند.

دل خود را رُفت و روب کرده، هر چه را که ناشی از تجربهٔ شخصی تان با خدا نیست، به دور افکنید. این همان کاری است که من انجام دادم... در دل تخلیه شده – دل انسانی که نه تنها باورهای خود، بلکه حتی خویشتن را انکار میکند – خدا، این سرچشمه و مقصود تمامی مذاهب، خواهد درخشید.

تصدیق کنید که به دلیل محل تولد و نیز در اثر تعلیم و تربیت، پیش داوریهایی را کسب کردهاید. در اینصورت بهواسطهٔ کلام خدا (همه چیز را تحقیق کنید و بـه اَنـچه نیکوست متمسک شوید.» (اول تسالونیکیان ۲۱:۵)

«[خدا به ابراهیم گفت] اکنون پسر خود را که یگانهٔ توست یعنی اسحاق را بردار و ... [بر روی کوه موریا] برای قربانی سوختنی بگذران» (پیدایش ۲:۲۲)

دختری به نام ماری حکایت جلسهٔ دادگاه را در اتحاد شوروی بازگو میکند که طی آن مادرش از حقوق مادری محروم گشت. ایشان بر سرش فریاد کشیده، گفتند: (تو یک مادری. خدا را انکار کن! او به تو چه داده است؟ چه کسی را بیشتر دوست داری، فرزندان یا بت خود را؟ چطور می توانی چنین کاری بکنی؟» و مادرش در حالیکه چشمانش را با شال گردنش می پوشاند تکرار میکرد: (خدا همه چیز را می بیند و طبق آن پاداش خواهد داد.) هنگامی که فرزندانش، از جمله ماری ×گریان به او گفتند: (مادر، ما را رها نکن)، وی حتی به سمت ایشان هم نگاهی نکرد.

این صحنه دقیقاً شبیه به صحنه هایی است از تاریخ مربوط به شهیدان قرن اول که در میدان مسابقات روم، طعمهٔ حیوانات وحشی می شدند. ایشان از گوش فرا دادن به التماس عزیزان خود که از ایشان می خواستند که اعتقاد خود را انکار کرده، به خاطر فرزندانشان جان خود را نجات دهند، امتناع می ورزیدند.

در راز مرگ مسیح نیز خدا مرگ پسرش را بر موت ابدی گناهکاران ترجیح داد. در مورد قدیسین، راز ترجیح از دست دادن فرزندانشان بر انکار خدا وجود دارد. خدای ما چنین است و ما نیز باید اینگونه باشیم. هیچ نمی توانیم بکنیم مگر آنکه در هر شرایطی او را بستاییم.

جایی که باید دست به انتخاب برنید، تردید به خود راه ندهید. به خاطر خدا حتی آن چیز یاکسی را که بیش از همه دوست می دارید، فدا کنید. او همه چیز را به خاطر شما فداکرد.

«اگر ایمان به قدر دانهٔ خردلی می داشتید، بدین کوه میگفتید از ایسنجا بدانجا منتقل شو، البته منتقل می شد.» (متی ۱۷:۲۰)

من سعی کردم که کوهها را منتقل کنم، اما موفق نشدم. همچنین هیچیک از فرزندان خدا را نمیشناسم که بتوانند ِچنین کاری را انجام دهند.

از خداوند پرسیدم که چگونه است که سخنانش با واقعیت انطباق ندارد. شـاگـرد مسیح نباید در دعا یکطرفه سخن بگوید، بلکه باید انتظار داشته باشد که به سؤالاتش پاسخ داده شود. من پاسخی برای سؤال خود دریافت کردم، که از اینقرار است:

دتو ای محبوب من، علت اینکه نمی توانی کوهها را منتقل کنی این نیست که به اندازهٔ یک دانه خردل ایمان نداری. تو پر از ایمان هستی. هیچکس از یک چکش هزار تُنی، نظیر آنچه که در صنایع سنگین به کار می رود، برای شکستن یک فندق استفاده نمی کند. چنین چکشی فقط می تواند کارهای عظیم به انجام رساند. به واسطهٔ این آیه، خوانده شده ای که کارهای عظیم تری از سرگرم کردن خود با چیزهایی نظیر انتقال کوهها، انجام دهی. تو می توانی خدا را به حرکت واداری. به خاطر آور که خدا چگونه تصمیم گرفت که قوم یهود را به خاطر پرستش گوسالهٔ طلایی نابود سازد و موسی با دعای خود تصمیم خدا را تغییر داد. ایجاد تغییر در احکام آسمانی مهم تر از انتقال کوههاست.»

از آن به بعد، دیگر سعی نکردم که کوهها را منتقل سازم. ما با مسیح در جایگاههای آسمانی نشسته یم و در اموری که آنجا به وقوع می پیوندد شرکت داریم. و هنگامی که در زندگی زمینی خود با کوهها مواجه می شویم، لزومی ندارد که آنها را منتقل نماییم. بلکه می توانیم از سرمشق مسیح پیروی کنیم که عروس او درموردش چنین می گوید: دمحبوب من اینک بر کوهها جستان و بر تلها خیزان می آید؛ (غزل غزلها ۸:۲).

سعی نکنید که کوههای مشکلات را در زندگی تان نقل کنید؛ از روی آنها بپرید و با وجود اَنها وظیفهٔ مسیحی خود را بهجا اَورید.

| (متی ۴۴:۵) | فرت کنند، احسان کنید.» | ربه آنان <i>ی که ا</i> ز شما ن |
|------------|------------------------|--------------------------------|
|------------|------------------------|--------------------------------|

حادثهٔ ذیل در سلول زندان یک کشور کمونیستی بهوقوع پیوست:

روزی نگهبانان، زندانی جدیدی را به درون سلولی افکندند که مسیحیان در آن محبوس بودند. وی کثیف و لاغر بود و موهایش را تراشیده بودند. ابتدا هیچکس او را نشناخت. اما بعد از چند دقیقه یک نفر با تعجب گفت: داو همان کاپیتان X است، وی یکی از خبیث ترین شکنجه گران مسیحیان بود. او بسیاری از کسانی را که اینک با ایشان هم سلول بود دستگیر کرده، مضروب ساخته بود. ایشان دور او را گرفته، از او پرسیدند که چگونه شد که به زندان افتاده است. وی در حالی که اشک می ریخت حکایت خود را بازگو کرد.

حدود دو ماه قبل، هنگامی که در دفترش نشسته بود، پسری دوازده ساله وارد شد و گلهایی را برای همسرش آورد. پسر به او گفت: «کاپیتان، شما کسی هستید کـه پـدر و مادرم را به زندان انداختید. امروز روز تولد مادرم است. من همیشه در این روز برای او گل می خریدم. در اثر کار شما من امروز دیگر مادری ندارم که او را خوشحال کنم. اما او یک مسیحی است و به من آموخته است که دشمنانم را دوست بدارم و بدی را با خوبی جبران کنم. لذا فکر کردم که برای مادر فرزندان شما گل بیاورم. لطفاً اینها را به همسرتان بدهید و محبت مرا و محبت مسیح را به او ابلاغ کنید.»

این واقعه بهراستی بیش از ظرفیت این کاپیتان کمونیست بود. او نیز مخلوق خدا بود و با «نور حقیقی که هر انسان را منور میگرداند و در جهان آمدنی بود» (یوحنا ۹:۱) منور شده بود. وی کودک را بوسید و دیگر نتوانست به شکنجه دادن مسیحیان ادامه دهد، لذا موقعیتش را نیز از دست داد. او اکنون افتخار میکرد که با کسانی که روزی ایشان را زندانی کرده بود، همزندان شده است.

محبتِ بخشاينده، كليد زندگى مسيحى ظفرمندانه است.

۱۸ ما*ر*س

(اول قرنتيان ٢٧:١)

«خدا نا توانان عالم را برگزید.»

دریادار نلسون پیروزیهای خود را با وجود نقصها و ضعفهای جدی جسمیاش متحقق ساخت.

وی درحالی که نحیف و ضعیف بود، در هندوستان دچار تب زردگردید و در هند غربی به نوعی بیماری نامشخص دیگری مبتلا شد. او که یک فرماندهٔ ناوگان بود، تمام زندگی از دریازدگی رنج میبرد. یک چشم خود را در جزیرهٔ کورس از دست داد و در یکی از جنگها دست راستش قطع شد. در جنگ دیگری، زخم عمیقی در ناحیه سینه برداشت.

لیکن او فراگرفته بود که بر درد پیروز شود. و هم او بود که نیروهای فرانسه و اسپانیا را در «ترافالگار» منهزم ساخت.

دریادار نلسونِ قهرمان، نقطه ضعفی نیز داشت. وی به خاطر رابطه ای که با بانو هَمیلتون، همسر مردی دیگر برقرار کرده بود، در لندن و در ناپل، رسوایی بسیار بزرگی را متوجه خود ساخت. عیوب و نواقص جسمی نیست که زندگی یک مرد را متلاشی می سازد، بلکه ضعف شخصیت اوست که چنین عواقبی را به همراه می آورد. (هر که بر روح خود مالک باشد، از تسخیرکنندهٔ شهر افضل است؛ (امثال ۲۲:۱۶).

عیسی به عنوان یک موجود انسانی با ضعفهای جسمی وارد زندگی شد. درمورد تولد او شایعاتی بر سر زبانها بود، و از طرفی او به خانواده ای فقیر در بین قومی مظلوم تعلق داشت. وی هرگز از تحصیلات فقهی یهود برخوردار نگشت اما نشان داد که با ایمان می توان موانع را از سر راه برداشته، انسانی شایسته شد. عیسی پسر خداست. کسانی که به او ایمان می آورند، فرزند خدا می گردند. وی گفت: (برای آنکه ایمان دارد، همه چیز ممکن است.)

در مورد نواقص جسمانی خود یا هر نوع نقص دیگری که دارید، غصه نخورید. آنها می توانند بَدَل به بهترین محرک برای تحقق کارهای بزرگ شوند.

ضعف ویژهٔ خود را بیابید و بهواسطهٔ قدرت مسیح، اَن دیوار از دژ خود را که بیش از همه در معرض حملهٔ دشمن است، تقویت نمایید.

«او را بر هر بشری قدرت داده ای تا هر چه بدو داده ای به آنها حیات جاودانی بخشد.» (یوحنا ۲:۱۷)

جیاکومو پوچینی تجسم توفیقی عظیم در زندگی بود. اپراهای او تحت عنوان مانون لسکو و مادام باترفلای او را به شهرت جهانی رساند. وی هم ثروت داشت و هم شهرت. زنان بهدنبال او بودند. بهنظر می اَمد که او هر اَنچه که برای خوشبخت ساختن یک زن لازم بود داشت. اما او همه چیز بود جز مردی خوشبخت.

هنگامی که قلهٔ افتخار را فتح کرده بود، چنین نوشت: (موفقیت به چه دردی میخورد وقتی که پیری و مرگ از راه میرسند. میل داشتم که اپراهای جدیدی را خلق میکردم و قطعات موسیقی بیشتری را مینوشتم، اما افسوس که دیگر قدرت آن را ندارم.»

مائوتسه تونگ که در سن هشتاد و دو سالگی میزبان صدر اعظم آلمان غربی بود، به او گفت که برنامه های بلند پروازانه ای برای چین سرخ در نظر داشته است. صدر اعظم پاسخ داد که با پشتکار می تواند آنها را متحقق سازد و بعد این ضرب المثل را نقل کرد که: داگر آب همیشه در نهر روان باشد، سنگ را سوراخ میکند.» مائو در پاسخ گفت: ددرست است؛ اما دیگر به اندازهٔ کافی آب ندارم!»

کیروف یکی از رهبران عالی رتبه روسیهٔ بلشویکی توسط استالین به قـتل رسـید. آخرین کلمات او چنین بود: (میخواستم زندگی کنم، زندگی کنم، زندگی کنم.)

اگر همه چیز منتهی به مرگ می شود، حتی بزرگترین زندگی همچون ضیافتی خواهد بود به افتخار کسی که محکوم به مرگ است. انگار که غذایی لذیذ می خورید تا بعد به دار آویخته شوید.

اًیا در اَرزوی انجام کارهایی پایدار و انرژی بی پایانی برای ایجاد چیزهایی ارزشمند می باشید؟ دراین صورت اولین اولویت شما مطمئن شدن از یافتن حیات ابدی است. عیسی گفت: (هر که زنده بود و به من ایمان اَورد، تا به ابد نخواهد مرد، (یوحنا (۲۶:۱۱).

«در آنچه مثل حیوان غیر ناطق بالطبع فهمیدهاند، خود را فاسد می سازند.» (یهودا ۱۰)

بی معنی است که تصور کنیم انسان زادهٔ میمون است. میمونها به زنان خود وفادارند. میمونها سقطجنین نمیکنند. میمونها بمبهایی ندارند که با آن همنوعان خود را از بین ببرند. جنایت، اعتیاد به الکل و به مواد مخدر و فحشا در بین آنان ناشناخته است. ایشان نه فیلمهای غیر اخلاقی میسازند و نه آنها را تماشا میکنند.

میمون، این مخلوق خداکه همانگونه که خدا او را خلق کرد، باقی مانده است، هرگز ادعا نمیکند که نوع بشر نوادهٔ اوست. نظریهٔ داروینستی یک توهین به میمون است. هیچ میمونی هرگز کتاب بی پایه و اساسی همچون (اصل انواع» را در ذهن نپرورانده است.

انسان، منشأیی بس رفیع تر را داراست. وی توسط خدا و به صورت او آفریده شده است. هر چه موقعیت اولیه رفیع تر باشد، سقوط از آن فاجعه آمیز تر خواهد بود. انسان در هوش خود، نشانه هایی از حالت اولیه را نشان می دهد، اما غالباً شباهت بیشتری با گرگ، روباه، مار و خوک می یابد. هنگامی که انسان بَدَل به حیوان می شود، از وحشی ترین حیوانات هم وحشی تر می گردد. هبوط او تماماً ناشی از اولین والدین انسانی است، که توسط نسلهای بعدی مداوم و وخیم گردید.

این گفته صحت دارد که: (گاو مالک خویش را و الاغ آخور صاحب خود را می شناسد، اما اسرائیل نمی شناسد؛ (اشعیا ۳:۱). آنچه که انسان بدان نیاز دارد، این نیست که به او بگویند که خویشاوند حیوانات است. قلمرو حیوانات بطرز متمایزی از بشریت مجزاست. حیوانات به دلیل هبوط انسان متحمل انحطاط گردید، اما در مقایسه با انسانها، به حالت اولیهٔ خود نزدیکتر است. نیاز فوری انسان، بازگشت به امتیاز اولیهاش و کسب دوبارهٔ بی گناهی است که آدم آن را از دست داد.

عیسی بهواسطهٔ خون خود، ما را از تمامی گناهان این دنیا شسته، به حالت فدیه داده شدهمان در دنیای آینده عودت خواهد داد، هنگامی که داین فاسد بیفسادی را بپوشد» (اول قرنتیان ۵۴:۱۵).

«به جهت آنانی که خدا را دوست می دارند، همه چیز برای خیریت (ایشان) با هم در کار می باشند.»

حکایت هست در بارهٔ تنها بازماندهٔ یک کشتی در هم شکسته که در جزیرهای غیر مسکون افتاد. بازماندهٔ تنها بعد از مدتی برای خود کلبهٔ بیقوارهای ساخت تا تمام آن چیزهای مختصری راکه توانسته بود ازکشتیِ غرق شده همراه بیاورد، در آن جای دهد. وی همواره برای نجات خود دعا میکرد و هر روز با نگرانی افق را نظاره میکرد تا شاید کشتی از آن حوالی عبورکند.

یک روز پس از بازگشت از شکار، با وحشت متوجه شد که کلبهاش در آتش می سوزد! تمام آنچه که با خود از کشتی آورده بود، اکنون بَدَل به دود و خاکستر می شد! ظاهراً بدترین واقعهٔ ممکن رخ داده بود. اما آنچه که ابتدا مصیبت عظیمی به نظر می آمد، درواقع بهترین اتفاق ممکن بود، هر چند که با دیدگاه محدود انسانی، خسارتی جبران ناپذیر به قوع پیوسته بود.

خسارت وارد شده بر او، در حکمت بی پایان خدا، درواقع پاسخی به صمیمانه ترین دعاهای او بود. همان روز کشتی یی از راه رسید و ناخدای آن گفت: (ما علامت دود شما را مشاهده کردیم!»

اً یا نمی توانیم فجایع ظاهری را تحمل کرده، بهترین ارادهٔ خدا را در آنها بجوییم؟ حتی مصیبت مرگ نیز درمورد ایلعازر برای جلال خدا به کار رفت. یوحنا نیز کـه عیسی او را دوست میداشت، هنگامی که در جزیرهٔ پطمس در تبعید بـهسر می برد، رؤیاهای عظیم مربوط به اَیندهٔ جهان را دریافت داشت.

(چون [داود] و رفقایش محتاج و گرسنه بودند.... به خانهٔ خدا درآمده، نان تقدمه را خورد که خوردن آن جز به کاهنان روا نیست.» (مرقس ۲۵:۲، ۲۶)

نیازهای مبرم و ضرورتهای نیرومند گاه انسان را در موقعیتی قرار می دهد که مجبور می شود قواعد عادی الهی و یا فرهنگ خود را نقض نماید. هیچگاه درمورد آنچه که باید در آن شرایط انجام دهید، بحث و استدلال ننمایید. درمورد شریعت هشیار باشید؛ همچنین نسبت از شرایط خود و عقده های روانی تان هشیار باشید که همچون فلز واقعی هستند! برای حالت انسان لغزش خورده ای تأسف خورید که گاهی اوقات نمی تواند بدون نقض قانون، حتی گرسنگی مشروعش را نیز اقناع کند. همانند رسول چنین بگویید: (والحال من دیگر فاعل آن [کار نامشروع] نیستم بلکه آن گناهی که در من ساکن است) (رومیان /۱۷:۷). (من) خود را قاطعانه از آن نان ممنوعی که گرسنگی، شما را وادار به خوردن آن می کند، جدا سازید.

دادکو»، کشیش ارتدوکسی که بیش از همه مورد آزار واقع شد، این حکایت را در مورد یک دختر در شوروی که برای اعتراف آمده بود، نقل میکند. دختر چنین گفت: «من به خدا ایمان دارم، اما ایشان مرا وادار میکنند که دستمال گردنِ قرمز را که نشان پیشروان، یعنی سازمان کودکان کمونیست ملحد می باشد به گردن ببندم. من کاری از دستم بر نمی آید.» اگر او از این کار امتناع می ورزید، او را مضروب کرده، از مدرسه اخراج می نمودند و والدینش را به زندان می افکندند. لذا بر روی دستمال گردن سرخ آب مقدس پاشید و برای آن، کشیش طبق مناسک ارتدوکسی، دعاهای مخصوصی خواند. وی چنین اقرار کرد: «من آن دستمال گردن را تنها بعد از پاشیده شدن آب مقدس، به گردن بستم.»

در دنیای آزاد نیز ماگاهی اوقات مجبور به انجام کارهایی می شویم که قاعد تأ نباید بکنیم. در این صورت، با واقعیات آنگونه که هستند مواجه شوید؛ سعی نکنید که عذری بیاورید، بلکه آنها را در نام مسیح انجام دهید. شما فقط انسان هستید و همه چیز بهواسطهٔ دعا تقدیس می شود (اول تیمو تاؤس ۲۰:۴). (خوشابه حال کسی که بر خود حکم نکند در آنچه نیکو می شمارد، (رومیان ۲۲:۱۴).

«خانهٔ من خانهٔ عبادت است لیکن شما آن را مغارهٔ دزدان ساخته اید.» (لوقا ۴۶:۱۹)

بسیاری از مسیحیان از کلیساهایشان ناراضی هستند. چنین نارضایتی با توجه به خرابکاریهایی که اسقفها و شبانان بی ایمان مرتکب می شوند، تعجب آور نیست. آیا عیسی کلیساهای امروزی را نیز (مغارهٔ دزدان، می نامید؟ اعلام این مطلب توسط عیسی تعمیم وسیعی بود که در ایام او نیز صحت داشت.

در خانهٔ عبادت چه تعداد (دزد؛ وجود داشت؟ برخی از رهبران عالی رتبهٔ هیکل ریاکار بودند و معبد را به بدنامی کشاندند. اما قطعاً کاهنان و عابدان درستکار و پرهیزکار نیز کم نبودند. زکریا، یکی از کاهنان، و همسرش الیصابات، والدین یحیای تعمیددهنده، (هر دو در حضور خدا صالح بودند» (لوقا ۵:۱، ۶). ایشان در مغارهٔ دزدان صالح بودند. ([شمعون] به راهنمایی روح به هیکل درآمد» (به مغارهٔ دزدان). (همان مرد، صالح و متقی بود.... و روح القدس بر وی بود» (لوقا ۲۷:۲، ۲۵). لذا روح القدس حتی موقعی که معبد بَدَل به مغارهٔ دزدان شده بود، در آن مکان کار میکرد.

باجگیری در هیکل، یعنی در مغارهٔ دزدان ایستاده، تشویقی برای ادامهٔ زندگی گناه آلودش نیافت؛ درعوض (به سینهٔ خود زده، گفت: خدایا بر من گناهکار ترحم فرما.... این شخص عادل کرده شده به خانهٔ خود رفت» (لوقا ۱۴،۱۳:۱۸). لذا یک انسان می تواند حتی در معبدی که آنقدر منحط شده که بَدَل به مغارهٔ دزدان گردیده است، نجات را بیابد.

هیکل یهود، یک کلیسای مرده یا مرتد نبود. بلکه مغارهٔ دزدانی بود که مسیح آن را ترک نکرده، بلکه در آن عبادت نمود؛ مکانی بود که در آن مراسم مقرر شدهٔ خدا انجام می شد و شریعت قرائت می گشت؛ مکانی بود که در آن مقدسین بسیاری حضور داشتند.

شما نیز در کلیسای خود به جستجوی مقدسین بپردازید. کلیسا را بطور سرسری یا از روی بیقیدی ترک نکنید، بهتر این است که بمانید و مقدس باشید.

«پادشاه به اصحاب طرف راست گوید: بیایید ... پس اصحاب طرف چپ را گوید: از من دور شوید.» (متی ۳۵:۲۵، ۴۱)

وجود راست و چپ بهطور عینی و واقعی، یعنی اینکه برخی در سمت راست برای حیات ابدی جدا میشوند و بعضی دیگر در سمت چپ به هلاکت جاودانی واصل میگردند، زمانی فقط یک استعاره تلقی میشد. اما این امر پدیدهای واقعی است.

برخی مولکولها به دو شکل وجود دارند: یکی آینهٔ دیگری است، یعنی همانند دست چپ و دست راست به هم مربوطند. اگر دست چپم را در مقابل آینه بلند کنم، آنچه که در آینه خواهم دید، بلند شدن دست راستم می باشد. درمورد این مولکولهایی که ایزومر نامیده می شوند نیز چنین است. پروتئین ها منحصراً از اسیدهای امینهٔ L (دست چپی) تشکیل شده اند. این امر به عنوان تنها ویژگی حیات درنظر گرفته شده است – یعنی حیات، آنگونه که آن را در خلقت هبوط کرده می شناسیم. کل مقصود زندگی گذشتن از چپ، یعنی حالت گناه آلودی که طبیعتاً به آن تعلق داریم، و رسیدن به راست یعنی مکان فیض می باشد. اسیدهای آمینهٔ – D (مربوط به سمت راست) هرگز در پروتئینها یافت نشده اند، اما در آنتی بیوتیکها که زندگیِ به مخاطره افتاده را نجات می دهند، وجود دارند.

راست و چپ تنها در مادهٔ زنده به چشم میخورد. در سال ۱۹۵۷ فیزیکدانانِ ذرهای، در مادهای که عالم ما از آن تشکیل شده است، عدم تقارن اساسی را کشف کردند. الکترونهای ساطع شده طی تجزیهٔ بتای (beta) هستهٔ رادیواکتیو نظیر کوبالت 60 عمد تأ دست چپی هستند. چرخش ذرهای آنها با نیروی حرکت آنی شان همانند یک پیچ دست چپی جفت شده است. پوزیترون دست راستی است.

طبیعت مطلقاً میان راست و چپ تمایز قائل است، درست همانگونه که میان فرزندان نور و فرزندان ظلمت تمایزی مطلق وجود دارد. گروه اخیر می توانند طی عمر کو تاهی که بر روی زمین سپری میکنند، به واسطهٔ توبه همانند گروه اول شوند. کسانی که در سمت چپ باقی ماندهاند، به دریاچهٔ اَتش افکنده خواهند شد. وقت در شرف اتمام است. بشتابید!

«و فــقیری مـقروح بـود ایـلعازر نـام کـه او را بـر درگـاه [مـرد دولتـمند] میگذاشتند.»

ایلعازر بی آنکه هرگز علیه نابرابری اجتماعی اعتراضی کند، گدایی میکرد. امروزه دیگر چنین نیست. فقرا معترض شدهاند. هیچ موعظهای به ایشان نمیگوید کـه حـفظ آرامش سودمند خواهد بود. مریم باکره، در (سرود) الهام یافتهاش زمانی را پیشگویی کرد که گرسنگان به چیزهای نیکو سیر شده و دولتمندان تهیدست رد خواهند شد (لوقا (۵۳:۱). ما امروز در ایام انقلاب جهانی تمام و کمالی زندگی میکنیم.

ماری آنتوانت، هنگامی که مردم پاریس به خاطر نداشتن نان طغیان کرده بودند، به ایشان پیشنهاد کرد که «شیرینی بخورند». خانودهٔ سلطنتی فرانسه که کاملاً با احساسات و نیازهای مردم بیگانه بود، به سرنوشت بدی دچار گشت. بـرطبق هـمان اصل، تـزار نیکولای دوم هرگز نوشتههای لنین را نخواند.

در آمد سالیانهٔ یک میلیارد از فقیرترین مردم جهان حدود یکسیام درآمد یک میلیارد از ثروتمندترین مردم دنیاست. بسیاری از مردم در حصیر آبادها در گرسنگی بسر می برند و زندگیشان در فقر و بی سوادی سپری می شود. شصت درصد جمعیت جهان بی سواد است.

با اینحال درنظر خدا مردم بسیار با ارزشند. خداوند به ما میگوید که «آنچه دارید بفروشید و صدقه دهید» (لوقا ۳۳:۱۲). فقط چیزهای بهدرد نخور را ندهید، بلکه آنچه که مورد نیاز است ببخشید. مردم گرسنه مهم تر از خانه، اتومبیل، شکلات یا اپرا هستند. در ظرف سی سال آینده، جمعیت جهان با نیازها و امیدهایش دو برابر خواهد شد.

درمورد پیش بینی نیازهای مادی و روحانی شان فهیم و سخاو تمند با شید. درغیر اینصورت ممکن است که خود شما جزو دولتمندانی شوید که تهی دست رد خواهند شد.

«[فریسیان درمورد عیسی گفتند]. این شخص گناهکار است.» (یوحنا ۲۴:۹)

این فریسیان هرگز شخصاً عیسی را ملاقات نکرده بودند، و بر پایهٔ شایعاتی در ارتباط با واقعه، به استنتاجات عجولانهای درمورد هویت او دست زدند. عیسی در رابطه با رویههای عجولانه به ما هشدار داده است: (... کسانی می باشند که چون کیلام را بشنوند، درحال آن را به خوشی قبول کنند ... لکن ریشهای در خود ندارند بلکه فانی می باشند» (مرقس ۴:۱۷،۱۶). تحت تأثیر یک پیام بشارتی هیجانانگیز، عیسی را عجولانه نپذیرید. از طرفی بدون گوش فرا دادن دقیق به استدلالات مربوط به او، با شتاب او را رد نکنید.

یک نگاه سریع به یک انسان یا یک واقعه، هرگز نمی تواند حقیقت را بر شما آشکار سازد. مریم، خواهر مرتا، تمام مدت پای صحبت عیسی نشست و با دقت به حرفهای او گوش می داد و در مورد آنها تعمق می کرد. لذا بَدَل به شاگرد امینی گشت. توما مدرکی برای قیام عیسی خواست و آن را دریافت کرد و بعداً بَدَل به مبشر موفقی در هندوستان شد.

از شما نمی خواهم که اگر انگیزهٔ کافی ندارید، فوراً نزد عیسی بیایید. عیسی گفت که باید ترجیحاً «کتب را تفحص کنید» (یو حنا ۲۵:۵)، کاری که مدت زمان زیادی را اقتضا میکند. اما بدون بررسی دقیق ادعاهای عیسی، او را رد نکنید. مسیحیان از هیچکس نمی خواهند که کورکورانه ایمان آورد. تنها تحقیق کامل و تصمیم هوشیارانه می تواند مسیحیان خوبی را پدید آورد.

«پسر انسان آمد... تا جان خود را... فدا سازد.» (متى ۲۸:۲۰)

برای چین دعاکنیم. امروزه از بین چهار نفر انسان در جهان، یک نفر چینی است. در اکثر مناطق چین، مسیحیت به کلی قدغن است، اما روح خدا طرق عجیبی برای نفوذ در مکانهای تاریک را داراست.

در کلبهای واقع در یک دهکده، خانواده دور پدر بزرگ گرد اَمده بودند و او ایشان را با حکایتهای فولکلور غنی چین سرگرم می ساخت. این بار حکایت تْسو-پو-تائو را نقل می کرد، مردی که مُظهر نیکویی بود. وی یک بار با دوستش یانگ-چیو-اَی همسفر شده، عازم تْسو-یو اَن -وانگ بودند؛ اما بعد از چند روز راهپیمایی، گرفتار چنان برف سنگینی شدند که دیگر لباسها و خوراکشان کافی نمی نمود. امکان نداشت که هر دو زنده بمانند. تسو-پو-تائو با اصرار گفت: (من یک خادم هستم. لباسهای هر دو نفرمان و کل خوراک را بردار و خود را به مقصد برسان. چرا باید هر دو بمیریم؟

(وانگ) مایل به این کار نبود، اما پیش از آنکه بتواند تصمیمی بگیرد، (تسو) لباسهایش را درآورد و بر روی برف دراز کشید و دستهایش را در دو طرف خود دراز کرد، گویی میخواست تمام بشریت را با محبت خود در آغوش بگیرد و در ظرف چند دقیقه، از سرما جان سپرد. آنگاه (وانگ) لباسهای او را پوشید؛ او برای رسیدن به مقصد به اندازهٔ کافی خوراک داشت. وی همواره آنچه را که تسو برای او انجام داده بود، با قدردانی به یاد می آورد.

یکی از کودکان وقتی این داستان را شنید، از پدر بزرگ پرسید: «اَیا ایـن داسـتانْ واقعی بود؟ اَیا اَدمهای نیکی مثل تسو وجود دارند؟ من هرگز به چنین انسانی برخورد نکردهام. اکثر اطرافیان ما بیرحم و حیوان صفت هستند!»

پدر بزرگ در پاسخ گفت: (تصور نمی کنم که با (تسو)های بسیاری برخورد کنی! اما یک بار شنیدم که مرد سفید پوستی داستانی را در مورد روزگاران گذشته و مربوط به سرزمینی دوردست تعریف می کرد. مردی با حلم و فروتنی جانش را همچون برهای برای نجات بسیاری فدا کرد. مرد سفید پوست گفت که به همین دلیل است که در خط چینی علامتی که برای مفهوم (عدالت) به کار می رود یک "ا" است که روی اَن تصویر یک (بره) را می کشیم؛ و گفت که ما به واسطهٔ این موجود نیک نجات یافته ایم. اما من بی سواد هستم و چیز زیادی از حرفهای او نمی فهمم. به هرحال ای فرزند، خوب است که تو هم تسو را سرمشق زندگی ات قرار دهی.

دخدا که در زمان سلف به اقسام متعدد و طریقهای مختلف به وساطت انبیا بـه پدران ما تکلم نمود...» (عبرانیان ۱:۱).

«لكن تا به مرك امين باش تا تاج حيات را به تو دهم.» (مكاشفه ۲: ۱۰)

(سی. تی. استاد) (C. T. Studd) در سال ۱۹۰۸ در لیورپول اعلان عجیبی را مشاهده کرد که طنز آن توجهش را جلب نمود: (آدمخواران خواهان مبشرینی هستند.) وی وارد سالن تجمع شد. کارل کیم حکایت سفرش را به آفریقا و مطالب مربوط به قبایلی را تعریف میکرد که هرگز ماجرای عیسی مسیح را نشنیده بودند. کاشفان با وجود اینکه می دانستند که آن مناطق محل سکونت آدمخواران است، به آنجا رفته بودند. شکارچیان، مبلغین مذاهب دیگر، تجار اسلحه و الکل، افسران اروپایی و دانشمندان زندگی خود را به مخاطره انداخته بودند، اما هیچ مبشر مسیحی هرگز به آنجا نونته بود تا در مورد عیسی صحبت کند.

«استاد» از خود پرسید که چرا مسیحیان به آن مناطق نرفتهاند. خدا در پاسخ گفت: «چرا خود به آنجا نمی روی؟» «استاد» کار تبشیری طولانی مدتی را در چین و هندوستان پشت سر گذاشته بود. ولی با وجود اینکه بیمار بود، عازم آفریقا شد و آدمخواران را به سوی مسیح هدایت کرد.

همواره اشخاص، قبایل، و کشورهایی وجود دارند که از شکنجه و کشتار مسیحیان لذت می برند. امروزه ممکن است که زندگی خود را در بین مردم عصر حجر آمریکای لاتین، فیلیپین و گینهٔ پاپوا از دست بدهید. متعصبین مسلمان همیشه آماده هستند که مسیحیان را بکشند. ایشان طی همین قرن در ترکیه و لبنان تعداد کشیری را کشتند. کمونیستها آمادهاند تا هر که را که جرأت کند کتاب مقدس را به کشورهای کمونیستی ببرد زندانی کنند. قبایل عقب مانده و دور افتاده همچنان در آفریقا وجود دارد. به آنجا بروید حتی اگر پیر و بیمار هستید. اگر هم نمی توانید بروید، با دعا و پشتیبانی مالی، به کسانی که به آنجا می روند، کمک کنید.

باشد که همگی برای مسیحیانی کـه در مـناطق پـرخـطر، جـان بـر کـف، بشـارت میدهند، میکنند، دعاکنیم.

#### «سنگسارگردیدند و با اره دو پاره گشتند.» (عبرانیان ۲۷:۱۱)

در سال ۱۹۶۴، Kingese، حاکم دیوانهٔ Stanleynille و دیگر رهبران Sambi عهد بستند که به تعالیم مذهبی در کشورشان پایان بخشند و نام خدا را از کنگو پاک کنند.

در یک دهکده، هر کسی که بهجای لُنگ، شلوار پوشیده بود کشته شد. در Kindu، شورشیان، در مقابل مجسمهٔ لومومبا اَنقدر جسد سوزاندند که پیادهرو در اثر حرارت دائمی ترک برداشته بود. در Paulis، شاهدان عینی تلفات را چهار هزار نفر بر اَورد کردند. برخی در اثر قطع دست و پا مردند و به عده ای بنزین خوراندند و اَنها را اَتش زدند.

بیست عضو یکی از گروههای میسیونری و نُه عضو از سایر گروهها بهعنوان شهید جان سپردند. هفتاد نفر از مبشرین کاتولیک نیز در این سرزمین جان خود را از دست دادند. همهٔ آنها برای مسیح و بهخاطر حماقت اعطای استقلال به مردمی که در مرحلهٔ طفولیت به سر می بردند، کشته شدند.

تنها تسلی مبشرین این است که میدانند که بسیاری از اهالی کنگو در تعهد خـود نسبت به مسیح علیرغم ترور و وحشت استوار ایستادهاند.

خوشههای گندم به زمین افتاده، مردند و سرمشق آنها حصادی از جانهای تازهای برای مسیح ببار آورد. همهٔ ما خوانده نشده ایم که شهید شویم، اما می توانیم همکار شهیدان مسیحی باشیم. ما باید مسیح را همانند ایشان با تمامی دل محبت نماییم و به نیابت آنان در دعا، در اندوه، تجربه ها و ظفر هایشان شرکت جوییم. باشد که مرتباً برای آفریقا شفاعت کنیم.

۳۰ ما*ر*س

(مرقس ۱۵:۱۶)

(جميع خلايق را به انجيل موعظه كنيد)

(نِیت سِینت) (Nate Saint) یکی از پنج مبشری که در جنگلهای اکوادور در سال (نِیت سِینت) (Nate Saint)، موعظهٔ هشدار دهندهای در مورد ایثار ایراد کرد. وی گفت: (طی جنگ اخیر آموختیم که برای رسیدن به هدفمان باید بخواهیم که از خود مایه بگذاریم، و بسیاری، با فدا کردن جان خود، بهای آزادی ما را از اسارت سیاسی پرداختند... ما میدانیم که هنگامی که کشورمان از ما میخواهد که بهای آزادی را بپردازیم، تنها یک پاسخ وجود دارد – با اینحال هنگامی که خداوند عیسی از ما میخواهد که بهای تبشیر جهانی را بپردازیم، غالباً پاسخ ما سکوت است. میگوییم که نمی توانیم برویم زیرا که بهای آن بسیار سنگین است... مبشرین دائماً از خود مایه میگذارند و ایثار میکنند..

سپس وی به میان سرخپوستان Auca اعزام شد. مبشرین میدانستند که آنها وحشیاند، لذا از (تاکتیک یعقوب) استفاده کردند. هنگامی که بر فراز سرزمینشان پرواز میکردند، هدایایی را به پایین پرتاب کردند. ایشان نیز به نوبهٔ خود هدایایی دریافت کردند. در آخرین پرواز، بومیان طوطی زیبایی را در کیسهای ریسماندار که از هواپیما پایین فرستاده شده بود، نهادند.

سپس پنج مبشر در بین (اُکا)ها فرود آمدند. «سینت» نیز یکی از ایشان بود. ابتدا از ایشان استقبال خوبی به عمل آمد، اما روز بعد همگی کشته شدند. «بِتی الیوت» همسر یکی از شهیدان، همان شب چنین نوشت: «هیچ چیز در دل "جیم" فروزان تر از این نبود که نام مسیح در میان اُکاها برده شود.»

یک قوم، یک قبیله، یک قشر اجتماعی را انتخاب کنید و برای خدمت به آن بهخاطر مسیح، قلب خود را وقف نمایید. ممکن است که بهعنوان مبشر خوانده نشوید که نـزد آنان بروید، اما می توانید از طریق دعاهایتان، اطلاع به دیگران در مورد کار ایشـان، و کمک مالی، بَدَل به همکار مبشرین شوید.

(مکاشفه ۱۱:۱۲)

«ایشان جان خود را دوست نداشتند.»

آیا هرگز در مورد جانهای ابدی در سومالی، واقع در شمال غربی شاخ آفریقا، اندیشیدهاید؟ در شنهای سومالی سنگنوشتهٔ سادهای با این مضمون به چشم میخورد:(مرلین گرُو، ۹ فوریه ۱۹۲۹ – ۱۶ ژوئیه ۱۹۶۲. عیسی گفت: (هیچکس نزد پدر جز به وسیلهٔ من نمی آید. (یوحنا ۶:۱۴)»

(گژو) (Grove) یک مبشر بود. یک ملای مسلمان از روی خشم به او حمله کرده، دوازده ضربهٔ چاقو به او وارد آورد. دوروتی، همسر گژو بعد از شنیدن سر و صدا، سراسیمه از خانه بیرون آمد و دید که شوهرش درحال مرگ است. قاتل به سمت او برگشته، ضربهٔ چاقویی به ناحیهٔ شکمش وارد کرد.

دوروتی قبلاً از خود سؤال کرده بود که اَیا به عنوان مبشر در جای مناسبی قـرار گرفته است، زیرا که مطمئن نبود که بتواند سومالیاییها را دوست بدارد زیرا که ایشان را تنبل، متکبر، و اَماده برای کشتن میدانست. اکنون که بـر روی زمین در خـون خـود میغلطید، محبت جلجتا نسبت به سومالیاییها در قلبش جاری شد. وی سلامت خود را باز یافت و دیگر در مورد دعوت خود شک نکرد.

سریع ترین راه برای مطمئن شدن از نجات این است که نوعی زحمت را به عنوان واقعیت نجاتتان تحمل کنید؛ و سریع ترین راه برای اطمینان حاصل کردن از خوانده شدنتان این است که صلیب خاصی را در ارتباط با این خوانده شدگی بر دوش بگیرید. اگر بتوانید نوعی بار سنگینی را به خاطر شوهر یا همسر یا دوستتان تحمل کنید، دراین صورت همان شوهر، همسر یا دوستی را انتخاب کرده اید که می بایست انتخاب می کردید.

امروزه سومالی کمونیست است. اَیا کسی هست که بخواهـد از بـهترین جـنبههای وجودش مایه بگذارد تا سومالیاییها نجات یابند؟

آوريل

اول تيموتاؤس ۶: ١٠)

«طمع ريشة همة بديهاست.»

اگر طمع و گناهان شخصی برخی از روحانیون مسیحی نبود، شاید اصلاحات مارتین لوتر و دو دستگی غیرقابل جبرانِ مسیحیت هـرگز بـهوقوع نـمی پیوست. مـن همچنان در شگفت هستم که آیا اصلاحات کلیسا یک ضرورت بود یا نه.

کلیسا تداوم تجسم مسیح است. مسیح یعنی سر کلیسا همواره نظر بـر آن دوخـته است تا عملکرد نیکویی داشته باشد؛ لذاکلیسا نمی تواند بمیرد. حتی دروازههای جهنم نیز نمی تواند بر آن غالب شود.

با اینحال نهادهایی انسانی وجود دارد به نام کلیسا که پر از مردان و زنانی است که تولد تازه نیافتهاند. آنها نیاز به اصلاح ندارند بلکه نیاز به تبدیل دارنـد. تـولد دوبـاره می تواند هر انسانی را بَدَل به فرزند خداکند.

در سطحی انسانی، رسوایی های بسیاری طی سالها در کلیسا به وقوع پیوسته است. بخشش نامه ها، و به همراه آنها سرنوشت ابدی جانها در معرض فروش نهاده شد. فرزندان نامشروع جیمز، پادشاه اسکاتلند، درحالی که هنوز طفل بودند، در ثرو تمند ترین دیره ای کشور به مقامات روحانی منصوب شدند. اعمالی نظیر این، اکراه عمومی را بر انگیخت و مطمئناً کار را برای هنری هشتم ساده تر ساخت تا علیه پاپ قد برافرازد و ملت خود را از سلطهٔ روحانی رُم بگرداند، چون نمی توانست همسرش را طلاق دهد. هر دو جناح، مجازات مرگ را برای طرفداران جناح مخالف تعیین کردند. از یک سو، واتیکان متهم به طمع بود و از سوی دیگر پادشاه متهم به هوسرانی و شهوت. وقایع مشابهی در دیگر کشورها نیز رخ داده است.

امروزه ما باید به روحانیون و رهبران جماعت مذهبیمان نظری بیفکنیم و ببینیم که اَیا اولویتهای ایشان در زندگی مشخص است یا نه. از نفوذ مسیحی وقف شدهٔ خود استفاده کنید تا ایشان را در پندار و کردار مقدس نگاه دارید. کلیسای خود را برطبق الگویی که مسیح ارائه داده است تغییر دهید، اما قبل از هر چیز مطمئن شوید که فقط به یک نهاد انسانی تعلق ندارید.

بهواسطهٔ تولد دوباره بَدَل به عضوی از «کلیسای مجید» شوید «که لکه و چین یا هیچ چیز مثل اَن نداشته باشد» (افسسیان ۲۷:۵).

### ۲ آوریل

«خدا نیز ... نامی را که فوق از جمیع نامهاست بدو بخشید» (فیلیپیان ۹:۲)

بر برخی از انسانها نامهایی نهاده شده است که بر سرنوشتشان سایه می افکند. نام ولادیمیر در زبان روسی به معنی (حاکم جهان) است. تاریخ روسیه شاهد دو مردِ بانفوذ بوده است که این نام را داشتند. در سال ۹۹۸ میلادی، ولادیمیر، شاهزادهٔ کیو (Kiev)، مسیحی شد. از آنجا که می بایست میان آئین کا تولیک و آئین ار تدوکس یکی را انتخاب کند، رسولانی را به اروپا اعزام کرد تا ببیند که کدامیک از این دو آئین مناسب تر است. این فرستادگان تحت تأثیر موسیقی زیبای آئین اور تدوکس قرار گرفته، شاهزاده را بر آن داشتند تا این شکل از مسیحیت را بپذیرد. در نتیجه دستور داد تا همهٔ اتباعش تعمید گیرند و به کلیسای ارد توکس بپیوندند.

حدود نهصد سال بعد، ولادیمیر دیگری در روسیه چشم به جهان گشود. وی در سن شانزده سالگی ملحدگشت، آن هم در اثر یک اتفاق احمقانه. گناه یک مسیحی می تواند باعث شود که کسی که پرستندهٔ خدا بوده، از خدا متنفر شود. ماجرا از این قرار بود: ولادیمیر لنین همانند بسیاری از جوانان همسن و سال خود، برای مدتی از رفتن به کلیسا غافل شد. و روزی شنید که پدرش از یک کشیش سؤال میکند که در این مورد چه باید بکند. کشیش در پاسخ گفت: واو را بزنید؛ اگر نیامد، باز هم بزنید.» لنین خشمگین، صلیب را از گردنش به در آورد و تصمیم گرفت که دیگر هیچ سروکاری با مذهب نداشته باشد. او اکنون از مذهب متنفر بود. درنتیجهٔ انقلابی که او به راه انداخت، میلیونها مسیحی کشته شدند. شاید اگر کشیش پاسخ خردمندانه تر و محبت آمیزتری داده بود، این اتفاق هرگز نمی افتاد.

عاقلانه این است که بدانیم که یک کلمه از جانب ما می تواند روحی را احیا کـند و یک حرف خطا می تواند باعث نابودی آن شود.

شاهزاده ولادیمیر نتوانست تمامی مردم تحت حکومت خود را شاگرد مسیح کند. لنین نیز نتوانست تمام خلق را ملحد سازد. درهر حال، هیچیک از ایشان (ولادیـمیر»، یعنی حاکم جهان، نشد. تنها یک نفر چنین مقامی را داراست و اَن عیسی مسیح است. او سلطنت خواهد نمود و در برابرش همهٔ زانوان خم خواهد شد.

### ۳ آوريل

(رومیان ۱:۱۲)

«بدنهای خود را قربانی زنده بگذرانید.»

طی جنگ ویتنام، کاهنان بودایی که دیدند مذهبشان به مخاطره افتاده است، خود را اَتش زدند. دو راهب بودایی بر روی کاهنشان بنزین ریختند و درحالی که هزاران نفر زانو زده صحنه را نظاره میکردند، اقدام به خودکشی اَئینی نمود. (یان پولاک)، مسیحی چک، و (بروسویتس) شبان انجیلی اَلمان شرقی نیز به عنوان اعتراض به بی عدالتی کمونیستی اقدام به انتحار نمودند.

مسیحیان می توانند درسی از این موضوع بگیرند. خودکشی در مفهوم جاری کلمه بهطور عادی توسط مذهبمان قدغن شده است، اما ما همگی باید خود را بهعنوان قربانی زنده برای تنها هدفی که واقعاً ارزش دارد فداکنیم.

مرگ عیسی را می توان یک خودکشی پیچیده تلقی کرد. وی گفت، (من جان خود را می نهم ... کسی آن را از من نمی گیرد بلکه من خود آن را می نهم؛ (یوحنا ۱۸،۱۷:۱۰). به نظر می رسید که او تمام سعی خود را می نمود تا خشم نهایی دشمنانش را برانگیزد. وی تمام انگیزه هایی را که انسان را به زندگی امیدوار می سازد، در خود نفی کرد. گفت که حتی نباید به زنی به دیدهٔ شهوت نگاه کنید! باشد که سخن شما آری، آری و نه، نه باشد تا هر گونه شایعه و انتشار اکاذیب را ناممکن سازد! دروغ نگویید حتی به قیمت جان خود! مسیح برخی از معجزاتش را در روز سبت انجام داد، باوجود اینکه می دانست که این امر چقدر دشمنانش را خشمگین می ساخت. او خواهان این بود که مصلوب شود، زیرا که می دانست مرگش تنها وسیلهٔ نجات نوع بشر است.

مسیحیان نیز علیه معیارهای این جهان گام برمیدارند، زیرا اَنان نیز خواهان ایـن هستند که بهواسطهٔ برداشتن صلیب روزانهٔ خود قربانی شوند.

(با مسیح مصلوب شدهام ولی زندگی میکنم، لیکن نه من بعد از این بلکه مسیح در من زندگی میکند.، (غلاطیان ۲: ۲۰).

### ٤ آوريل

«آنکه در اندک امین باشد در امر بزرگ نیز امین بود.» (لوقا ۱۶: ۱۰)

اگر بر این باور باشیم که با پرداخت ده یک وظیفهٔ مالی مان را نسبت به خدا به جا آورده ایم، خود را فریب داده ایم. مسیحیانِ دربند که تحت آزار قرار داشتند و در عرض هفته یک برش نان و سوپی محتوی قطعات سیب زمینی کثیف دریافت می کردند، ده یک خود را می پرداختند. ایشان هر ده هفته یکبار، قطعه نانشان را به کسی که بیمار یا ضعیف تر از ایشان بود می دادند. اما ماجرا به همینجا ختم نمی شد. ایشان می دانستند که مسؤولیت انسان درقبال صددرصد دارایی اش می باشد. بسیاری از مسیحیان نان خود را هر سه یا پنج هفته می دادند. برخی اصلاً هیچگاه نان نمی خوردند و آن را همواره به کس دیگری می دادند و خود به سوپ کثیف اکتفا می کردند.

نه تنها ده درصد بلکه کل پول ما متعلق به خداست. حقیقت ندارد که بعد از پرداخت ده درصد، می توانیم با باقیمانده هر کاری که میل داریم بکنیم. ما باید برای هر ریالی که خرج میکنیم به او حساب پس بدهیم. یک تاجر در حال مسافرت نمی تواند از چنین حسابی یک پالتوی پوست برای همسرش بخرد. ما نیز اجازه نداریم که برای تجملات از این حساب برداشت کنیم.

آیا وجدانتان آسوده است؟ آیا می توانید خود را در حضور خدا به خاطر مخارجی که صرف خوراک و لباستان در جهانی گرسنه و برهنه می کنید، توجیه نمایید؟ آیا در شرایطی که گروههای تبشیری حتی یک دلار ندارند که کتابمقدس را در محل خدمتشان توزیع کنند، می توانید بناهای مجلل کلیساها، لباسهای دسته های کر، و نیمکتهای چرمی را توجیه کنند؟ آیا می توانید مخارج خود را در خرید لوازم آرایش یا در سرگرمیها توجیه کنید؟ آیا قادر خواهید بود که در روز داوری به چهرهٔ عیسی نگریسته، به او بگویید: (آیا پول خود را به خوبی صرف کرده م؟) و او به شما بگوید: (آفرین ای غلام نیک متدین}؟

# ۵ آو*ر*یل

«پس موسی به خداوند گفت: ای خـداونـد، مـن مـردی فـصیح نـیستم.» (خروج ۴: ۱۰)

دریچارد هِکْس؛ با دستان و پاهای فلج به دنیا آمد. دستانش بعد از یک عمل جراحی کاملاً عادی مینمودند، اما کوچکترین قدرتی در آنها نبود.

این امر مانع از این نشد که وی اَرزوی بزرگ خود یعنی نقاش شدن را متحقق نسازد. مدت هفت سال در مدرسه نقاشی حضور یافت و سپس معاش خود را از همین راه نقاش تأمین کرد، درحالی که قلم مو را با دندان میگرفت. برخی از نقاشیهای او اَنقدر زیبا هستند که در قصر باکینگهام اَویخته شدهاند.

موسی با وجود اینکه مشکل تکلم داشت، بَدَل به واعظی بزرگ گشت. راحاب، یک قدیس و جدهٔ خداوند شد، گرچه در ابتدا فاحشهای در بین قومی کافر بود. پطرس درحالی که طبیعتاً ترسو بود، یک شهید گشت. ابتدا او را می بینیم که در برابر کنیزی که قادر نبود به او صدمهای بزند، می لرزد. اما همین مرد بعد از قیام در بازار می ایستد و حکام قوم و انبوه جمعیت را به مبارزه می طلبد. تاریخ به ما می گوید که وی ما لا برطبق درخواست خود برای خداوند مرد، در حالی که او را به طور معکوس به صلیب کشیدند.

مسیحی که مرتکب به زنا و قتل باشد، احتمالاً امیدی نخواهد داشت که بتواند بار دیگر برای خداوند خود مفید واقع شود. اما داود توبه کرد و مزامیر زیبایی را سرود که باعث تقویت روحانی ما می باشند. سلیمان در ورطهٔ بت پـرستی و بـیقیدی اخـلاقی سقوط کرد، اما بَدَل به مؤلف سه کتاب از کتب کتاب مقدس شد.

هیچ نقص جسمانی، عقلانی یا اخلاقی وجود ندارد که نتوان بر آن فائق آمد. اگر دست ندارید، با دندان نقاشی کنید، اما تصاویری برای خداوند بکشید.

# ۶ آوريل

«با هم یک فکر کنید و همان محبت نموده، یک دل بشوید و یک فکر داشته باشید.» (فیلیپیان ۲:۲)

گناهِ انسان، تاریخ مسیحیت را لکهدار کرده است، عالَم مسیحیتی که می توانست بس زیبا باشد اگر کسانی که حامل نام مسیح بودند، از احکام استاد خود پیروی میکردند. تفتیش عقاید کاتولیکها بسیار فجیع بود، اما پروتستانها نیز می توانستند به همان اندازه بی رحم باشند.

علیاحضرت ملکه انگلستان، الیزابت اول، اسقف پلانکِت را بهخاطر اعتقادات کاتولیکیاش محکوم به مرگ کرد. وی دستور داد تا او را بهطور نیمه کاره حلق آویز کرده، سپس از دار پایین آورند و بعد شکمش را بشکافند و درحالی که هنوز زنده است، اعماء و احشایش را بسوزانند و سپس او را چهار قطعه کنند. کاتولیکها در جیووانی میکیالین پروتستان و چهار فرزندش را توقیف کردند. هنگامی که سه فرزند او را مقابل چشمانش قطعه قطعه میکردند، هر بار از او می پرسیدند آیا حاضر است اعتقاداتش را انکارکند و او هر بار امتناع می ورزید. وقتی که این پاسخ برای چهارمین بار از او پرسیده شد، یکی از سربازان، کودک را از پایش کشید و با یک ضربه، مغز او را پریشان ساخت.

در ایام جنگ، کاتولیکها، هـزاران اورتـدوکس را در کـرو اَسی کشـتند. کشـیشهای اورتدوکس، مسیحیان انجیلی را در رومانی شریرانه آزار داده، آنها را تـعاقب کـردند و ایشان را به زندان انداختند. کشیشها، کشتارهای دسته جمعی یهودیان را رهبری کردند. امروزه پروتستانها و کاتولیکها در ایرلند شمالی به نام اَن کسی که محبت را حتی نسبت به دشمن توصیه کرده بود، یکدیگر را میکشند.

بیاییذ یکبار برای همیشه تصمیم بگیریم که هر نوع فکر کینه توزانه یا خصومت بار را نسبت به شخصی که مذهبی به غیر از مذهب ما دارد، ریشه کن سازیم. باشد که از کاربرد هر نوع سخن فتنه انگیز نسبت به مذهب دیگری برحذر باشیم. این امر ممکن است فردی غیر مسؤول را به اعمال خشن و حتی قتل وادار کند. اختلافات مذهبی را باید در محبت مورد بحث قرار داد. هرگاه که به نظر آید که اختلافات آشتی ناپذیرند، هر یک از طرفین باید اعتقادات خود را بر پایهٔ کلام خدا حفظ کند. اما اعلی ترین حکم محبت است.

# γ آو*ر*يل

«پس از همه چیز اول، سفارش میکنم که صلوات و دعـاها و مـناجات و شکرها را برای جمیع مردم بـهجا آوریـد، بـه جـهت پـادشاهان و جـمیع صاحبان منصب.»

این اَیات به ما نمیگوید که باید فقط برای حکام و دولت خود دعاکنیم. این همان کاری است که روحانیون انگلیسی، اَلمانی، روسی و اَمریکایی در جنگ دوم جهانی انجام دادند. با این کار، شخص میتواند به راحتی سربازان متعلق به ارتش کشور دیگر را بکشد. غلط است که فقط برای پادشاه یا رئیس جمهور خود دعاکنیم.

حکام و پادشاهان، طبقهٔ خاصی از جامعه هستند که برای آنها باید دعا کنیم درست همانطور که برای گرسنگان و بیماران دعا میکنیم. لذا یک مسیحی وقتی دعا میکند، هم برای فرمانروای کشور خود دعا میکند و هم برای فرمانروای کشور همسایه و نیز برای رئیس یک قبیلهٔ بومی.

با دعا برای فرمانروایان خود و دوست داشتن ایشان حتی اگر ظالم باشند، قادر خواهیم شد تا (به اَرامی و استراحت عمر خود را به سر ببرید» زیرا که فکر شورش و عصیان هرگز در ما نضج نخواهد گرفت. به علاوه با چنین نگرشی می توانیم خمیرمایهٔ نیکویی در جامعه شویم. (بنابراین .... دعا کنید.)

# ۸ آو*ر*يل

و مست شراب مشوید که در آن فجور است، بلکه از روح پر شوید.» (افسسیان ۱۸:۵)

اً مار زیر مربوط به یک کشور اروپایی است کـه کـمترین شـهرت فسـق و فـجور را داراست.

از جنگ جهانی دوم به بعد، مصرف مشروبات الکلی در سوئیس دوبرابر شده است. تعداد الکلی ها از صدهزار نفر نفر به صد و سی هزار نفر رسیده است. بیست درصد جرائمی که به دادگاه کشیده می شوند، و ۲۳ درصد طلاقها ناشی از مصرف الکل بوده است. الکل مسبب یک سوم خودکشی هاست. هر ساله ۱۳۰۰ نفر در اثر زیاده روی در مصرف مشروبات الکلی روانهٔ بیمارستانهای روانی می شوند. آمار سایر کشورها خیلی بدتر از این است.

کــتابمقدس درمــورد مست مـحبت شـدن صـحبت مـیکند، یـعنی آنـچنان از روحالقدس پر شدن که بهنظر آید میگساری کردهایم. آیا کسی اثرات سوء چنین مستی مقدسی را دیده است؟

بنابراین، از شراب معجزه آسایی که عیسی در قانا به رسولان داد بنوشید. ممکن است که بسیاری از نشانه های مستی در شما ظاهر شود: میگساران شرابشان را می ستایند، شما نیز شراب خود را خواهید ستود؛ میگساران آواز میخوانند، شما نیز میلی مقاومت ناپذیر برای سراییدنِ جلال نجات دهنده تان خواهید داشت؛ میگساران آمادهٔ نزاع هستند، شما نیز مایل به مبارزه خواهید بود، حتی اگر بسیار ضعیف باشید، مبارزه با دشمنی نادیدنی و شریر.

من مخالفتی با مستی ندارم، اما بهنظرم، الکل نوشیدنی نادرستی است. بیایید از شرابی بنوشیم که عیسی سخاوتمندانه به تشنگان میدهد.

### ۹ آوريل

«مجاهده کنید برای آن ایمانی که یک بار به مقدسین سپرده شد.» (یهودا ۳)

از اغماض در امور ایمان برحذر باشید. دو مدرسه را درنظر گیرید که یکی توسط مردی خردمند اداره می شود و دیگری توسط مردی نادان. در مدرسهٔ اول به کودکان اَموزش داده می شود که ۲ به اضافهٔ ۲ می شود ۴؛ و در دومی گفته می شود که ۲ به اضافهٔ ۲ می شود ۳. آنگاه معلمی از راه می رسد که می گوید بهتر است با محبت با هم رفتار کنیم و راه حلی معتدل بیابیم چونکه نباید میان معلمین ریاضی اختلاف وجود داشته باشد. به توصیه او، هر معلم باید اندکی از موضع خود عقب نشیند تا هر دو بتوانند به یک نحو تدریس کنند. در نتیجه، از آن پس به کودکان آموخته می شود که ۲ به اضافهٔ ۲ می شود <u>۲</u>. بعد گفته می شود که هر کس که چنین راه حل محبت آمیز و مطبوعی را رد کند، یک متعصب و خرافاتی است و دیگر شایستهٔ این نیست که معلم ریاضی باشد. نظرتان در مورد این حکایت چیست؟

مسیحیان وحدت را دوست می دارند اما نه به بهای فدای حقیقت. کلیسای مسیحی حقیقت قطعی را در اختیار دارد که مطمئن تر از ریاضیات است زیرا که توسط خود خدا اَشکار شده است. از کیف پولم می توانم هر قدر که بخواهم به کسی پول بدهم، زیرا که پول از آن منست. اما از حقیقت خدا هیچ چیز نمی توانم ببخشم. ممکن است که بین مسیحیان در امور غیر اساسی تنوع نظرات وجود داشته باشد، همانطور که گلهای ارکیده انواع مختلف دارند. گل رز هر رنگی که داشته باشد، همچنان گل رز است، اما نمی توانم بو ته خار را به عنوان گل رز بدیرم. محبت دلیل کافی برای این نیست که یک کلمه یا یک حرف کتاب مقدس نادیده انگاشته شود. می توانم با شخص مر تد محبت کنم، اما نمی توانم کفر و ارتداد را دوست بدارم.

مسیح خداست و انسان شد. از مریم باکره زاییده گردید و به خاطر گناهان ما مرد. او جسماً قیام کرد و به آسمان صعود نمود. هر کسی آزاد است که جز این را باور بدارد، اما در آنصورت نه خواهان وحدت با او هستم و نه گفت و شنود با او. معلمین ریاضیات در خصوص امور ریاضی با شاگردانشان دیالوگ و گفت و شنود نمی کنند. ایشان حقیقت را اعلام می دارند که باید پذیرفته شود. مسیحیان نیز حقیقت را اعلام می کنند. هر که آن را نپذیرد، هلاک خواهد شد.

# ۱۰ آو**ر**یل

(مزمور ۱:۹۶)

«یهوه را سرود تازه بسرایید!»

نجات جوانان خیلی مهم تر از نجات شیوهٔ قدیمی عبادت یا سرودهای قدیمی است که به آنها عادت کردهایم. ما در جهانی زندگی میکنیم که در آن انقلابی در افکار و دلها پدید آمده است. سرودهای نو و شیوههای نوین عبادت سر بر آوردهاند. نسل قدیم مسیحیان احساس میکنند که مورد اهانت واقع شدهاند، گویی که خدا به طرز جداً نشدنی تنها به آن آیین عبادی وصل شده است که ایشان از کودکی شناختهاند. آنان فراموش میکنند که آنچه که امروز کهنه است، در زمان خود نو بوده است.

موسیقی مصائب متای قدیس اثر باخ در روزگار خود پذیرفته نشد. و بعد از چند اجرا مدت یکصد سال به بوتهٔ فراموشی سپرده شد. اثر بزرگ هایدن یعنی عشاء ربانی برای ارگ از سوی بنیانگزار فرقهٔ مذهبی سسیلیان آلمانی، توهین به مقدسات اعلام شد و دربارهٔ آن چنین نوشت: راین موسیقی در مقایسه با موسیقی خالص کلیسایی، شبیه به فاحشهای است در برابر یک ملکه؛ یا همانند والسی است در مقابل مرگ مسیح!» کشیش مزبور خطاب به پاپ نوشت که به عقیدهٔ او این موسیقی بیشتر برای مجالس مناسب است: دریتمهای نظامی و پر سروصدای آن با صمیمیتِ جلسات عبادی کلیسا و فداکاری بر روی صلیب مطابقت ندارد.»

مبشرین در آفریقا بیان میکنند که دل نو ایمانان بعد از جایگزین شدن ارگ توسط طبلهای مأنوس ایشان تا چه حد به وجد اَمد.

دل خود را بروی موسیقی و مراسم کلیسایی که شخصاً آنها را نمی پسندید بگشایید چرا که ممکن است برای کسی که ذهنیت دیگری دارد سودمند باشد. حتی ممکن است کمک کنند تا دیگران، خداوند را بهتر تسبیح نمایند.

### ۱۱ آوریل

(متی ۳۹:۲۲)

«همسایهٔ خود را مثل خود محبت نما.»

تنها به این اکتفا نکنید که زیبایی این حکم را ستوده یا حتی آن را بـرای دیگـران بازگو کنید. بهتر آنست که نشسته، بر روی ورق کاغذی نام همسایگانی که نیاز به محبت شما دارند بنویسید.

چه کسی در حالت محرومیت به سر میبرد؟ چه کسی تنهاست؟ چه کسی از سوی همسر یا فرزندانش رها شده است؟ چه کسی بیرون رانده شده است؟

«اسکیکی فروم» از اعضاء مسلک بدنام «مانسون» هیچگاه مورد محبت والدینش نبود؛ عاقبت هم از خانه بیرونش کردند. هنگامی که عاجز و رها شده، بر لب جوی آب نشسته بود، «مانسون» که بعدها جنایتکار از آب درآمد، از کنار او رد شد و پرسید: «آیا نیاز به محبت داری؟ من تو را دوست دارم. با من بیا.» وی دنبال او روان شد و عضو فرقهٔ شطانی گشت که خود را در پشت سخنان فریبنده و محبت آمیز پنهان کرده بود. وی معتاد به مواد مخدر شد و به جان رئیس جمهور اسبق یعنی جرالد فورد سوءقصد کرد. اکنون او در زندان در حال محکومیت بسر می برد. به این بیندیشید که چه تفاوتی حاصل می شد اگر یک مسیحی در برابر این دختر گریان که کنار خیابان نشسته بود، ظاهر می شد و دوستی خود و محبت مسیح را به او نشان می داد.

همسایهٔ شما که نیاز به محبت دارد، ممکن است که یک پناهندهٔ خارجی باشد، ممکن است که یکی از گرسنگان اَفریقا یا هندوستان باشد، ممکن است که یکی از کسانی باشد که در یک جزیرهٔ اقیانوس اَرام، یا در کشور خودتان که ظاهراً مسیحی است، از مسیح بی خبر باشد. صبر نکنید که گفتهٔ (همسایهٔ خود را دوست بدار) را همچون تابلویی در یک نمایشگاه نقاشی تحسین کنید، بلکه شروع به اقدام نموده، به طریقی عملی محبت کنید.

(متی ۶:۱۹)

«آنچه را خدا پیوست، انسان جدا نسازد.»

خدا از طلاق نفرت دارد (ملاکی ۱۶:۲). تنها یک علت اساسی برای طلاق وجود دارد و آن این است که انسان انگیزهٔ واقعی برای ازدواج ندارد. ایشان بههنگام ازدواج، این قصد را نداشتند که کل زندگیشان را برای خیریت دنیایی و ابدی همسر خود فدا کنند، یا اگر چنین قصدی داشتهاند، آن را به کلی فراموش کردهاند.

گاه باید بپذیریم که بهترین راه برای یک زوج، جدایی است، در غیر اینصورت، واقع بینانه عمل نکرده ایم. عیسی به مسألهٔ زنا اشاره می کند و منظور او تنها یک مورد ارتکاب گناه نبوده بلکه شیوهٔ زندگی دائمی همسر مطرح است. از طرفی هم نمی توانیم اجازهٔ طلاق را محدود به این مورد بنماییم. درغیر این صورت شبیه به کسی خواهیم بود که از کتاب مقدس نقل قول (عشر دادن نعناع و شبت و زیره» (متی ۲۳:۲۳) را می آورد تا توجیه کند که نباید از سایر منابع درآمد ده یک داد. اقلام قید شده در این آیه تنها نمونه هایی از انواع مختلف درآمد هستند.

به همان ترتیب، تذکر عیسی در مورد زنا به عنوان انگیزهٔ طلاق مبین آنست که باید انگیزهای به همان اندازه مهم وجود داشته باشد تا طلاقی صورت گیرد. شخص چه کار می تواند بکند وقتی که همسرش قماربازی قهار، یا معتاد به مواد مخدر یا مشروبات الکلی است، هنگامی که تربیت فرزندان را به مخاطره انداخته، خانواده را رها میکند، یا اینکه به طور علنی خشن و بی رحم یا همجنس باز است؟ اگر همسر خطاکار از اصلاح خود سرباز زند، انسان نمی تواند شریک زندگی او را وادار کند تا در بیماری او شرکت جوید. من هیچگاه زندگی خود را با کسی ادامه نخواهم داد که مرا وادار می سازد تا شریک جرم او باشم.

بهترین راه پیشگیری از طلاق، دعا و تمایل به باز کردن چشمان شخص و دعوت به تفکر عمیق است و نیز مشورت با افراد باتجربه در ارتباط با امور زناشویی و فرزندان. اَمار نشان داده است که ازدواج دختران کمتر از بیست سال سه برابر بیشتر از کسانی که دیرتر ازدواج میکنند، منجر به طلاق میشود. یک بررسی اَشکار کرده است که ۳۱ درصد دخترانی که بین سنین چهارده و هیجده ازدواج کردهاند، به هنگام ازدواج حامله بودهاند.

شما ای والدین، یکـدیگر را مـحبت نـموده، مـحترم شـمارید، نـه فـقط بـهخاطر خوشبختی خودتان و پیشگیری از طلاق، بلکه همچنین به خاطر آنکه سرمشقی باشید برای فرزندانتان تا بدانند که ازدواج چگونه باید باشد تا منجر به طلاق نگردد.

(يوحنا ٥: ٣٩)

«كتب را تفتيش كنيد.»

در ماداگاسکار، طی تمام دورهٔ آزار و شکنجهٔ بین سالهای ۱۸۳۶ و ۱۸۶۱، مسیحیان نه تنها از طریق مطالعهٔ مخفیانهٔ کتاب مقدس ایمان خود را زنده نگاه داشتند، بلکه کلیسا نیز تحت این تجربه ده برابر رشد کرد. قبائل کوهنشین فورمز که تا قبل از جنگ جهانی دوم اطلاعی از مسیحیت نداشتند، در برابر فشار نیروهای ژاپنی مقاومت کرده، بصورت جماعتهای مسیحی سر برآوردند که تنها براساس مطالعهٔ کتاب مقدس، بطرزی مستحکم بنا شده بودند. در کنیا، به هنگام رویارویی با خطر مائومائو، فقط مسیحیانی که زندگی شان عمیقاً با کتاب مقدس پیوند خورده بود، در برابر تمام فشار برای ادای سوگند و پیمان کافرانهٔ کیکویا مقاومت ورزیدند. دوام کلیساهای بومی بستگی به میزان وقفشان به کتاب مقدس دارد. سازمان کلیسا و حتی خادمین و کشیشان آن ممکن است عواقب وخیمی نخواهد داشت.

در همه جا تعقیب و شکنجه وجود ندارد، اما در همه جا، دنیا با مسیحیت واقعی خصومت دارد. اگر میخواهیم که ایمانمان پابرجا بماند، باید کتابمقدس را تـفحص کنیم.

در چین سرخ کتاب (افکار) مائو، مهلک ترین کتابی که تاکنون از دهان جهنم قی شده است، به طور اجباری در هر خانه و هر خیابانی سراییده می شود. اِراسموس، یکی از مترجمین بزرگ کتاب مقدس گفته است: (اَرزو می داشتم که کشاورزان به هنگام شخم زمین بخشهایی از کتاب مقدس را بصورت سرود بخوانند.) با یک دیگر با مـزامـیر و کتاب مقدس صحبت کنید! نجات کلیسا در گرو این امر است.

خدا را شکر کنید که به قشر ممتازی تعلق دارید که خواندن را میدانند (یعنی فقط ۴۰ درصد بشریت). خدا را شکر کنید که به حلقهٔ خیلی محدود ترِ کسانی تعلق دارید که می توانند کتاب مقدس داشته باشند (در نیمی از جهان دسترسی به آن ممکن نیست). همچنین این امتیاز را دارید که می توانید یک کتاب مقدس بخرید (بسیاری از مسیحیانِ مشتاق در آمریکای لاتین، آفریقا و هندوستان پولی برای خرید کتاب مقدس ندارند). تفحص در کتاب مقدس را بَدَل به مشغلهٔ روزانهٔ خود کنید.

«زندگی میکنم لیکن نه من بعد از این، بلکه مسیح در من زندگی میکند.» (غلاطیان ۲:۲۰)

از بین تمامی نویسندگان کتاب مقدس، کسانی را به طور خاص دوست می دارم که نامشان ناشناخته است. موسی از «کتاب جنگهای خداوند» (اعداد ۱۴:۲۱) نقل قول می آورد. نویسندهٔ آن کیست؟ یوشع (۱۳:۱۰) «کتاب یاشر» را قید می کند که به معنی «عادل» است. چه کسی ممکن است آن را نوشته باشد؟ پولس از یک شاعر یونانی نقل قول می آورد که گفته است «از نسل او [خدا] می باشیم» (اعمال ۲۸:۱۷). گفتهٔ او چنان ماهیت والایی دارد که فراسوی اهمیت نویسنده اش می رود.

هنگامی که مردم اشعار شما را بخوانند، این امر حکایت از زیبایی اثر شما دارد. اما هنگامی که یکی از رسولان مسیح از شاعری بهعنوان مرجعی معتبر نقل قول می اَورد تا پشتوانهٔ استدلالش باشد، دیگر نیازی نیست که نام او را بهخاطر بسپاریم.

چنین است جلال کسانی که سرودهای واقعی خدا را می نگارند، درست مثل اینکه اصلاً توسط انسان نوشته نشدهاند. یک افسانهٔ بودایی حکایت می کند که مردی چنان تصویر شاهکاری را از بودا نقاشی کرد که بعد از اتمام کار، تنها نقاشی برجای ماند. نقاش دیگر آنجا نبود. همان مطلب درمورد یک نویسنده، شاعر یا واعظ مسیحی و خادم غیررسمی که به عنوان یکی از نفرات لشکر مسیحیت به دیگران شهادت می دهد، صدق می کند. وی باید از خویشتن خویش دست برداشته، با وجود شنوندهاش که آغاز به ایمان می کند وحدت حاصل نماید. او باید با مسیح که دربارهاش نوشته یا صحبت می کند، یکی شود.

هنگامی که برای عیسی مینویسید، سخن میگویید، یا کاری انجام میدهید، به او اجازه دهید که دل شما را با روح مقدس خود پر نماید. ممکن است با این کار نام خود را از دست بدهید، اما ابدیت را به دست خواهید آورد. خدا بی آنکه از شما نام ببرد، از شما نقل قول خواهد کرد، زیرا که ازدواج عرفانی بهوقوع خواهد پیوست و با او وحدت خواهید یافت.

(اول قرنتيان ١٣:١٣)

«بزرگتر از اینها محبت است.»

افسانه ای کهن می گوید که در ابتدا خدا بود و دو پرستو. یکی از پرستوها در گوش خدا زمزمه کرد که: (چیزی را خلق کن. ما باید درختانی داشته باشیم که بر روی آنها لانه بسازیم، و هوا داشته باشیم تا در آن پرواز کنیم، و سرزمینهای بسیار تا بتوانیم به آنها مهاجرت کرده و از آنها باز گردیم. زندگی در خلاً کسل کننده است.» پرستوی دیگر اینگونه جیک جیک کرد: (خدای من، دست به خلقت هیچ چیز نزن. یکبار که ماده، انرژی و حرکت را خلق کنی، چه کسی می داند که کدام مولکول به کدام مولکول می پیوندد. برخی پرندگان شکاری احتمالاً ظاهر خواهند شد و همهٔ ما را خواهند خورد، می تواند به وقوع بپیوندد. بگذار که همه چیز همانگونه که هست باقی بماند.» خدا پاسخ داد: (میل دارم بیافرینم. میل دارم مورداتی حضور داشته باشند تا محبت خود را به ایشان ارزانی بدارم و ایشان نیز مرا محبت نمایند.»

پرستو بار دیگر هشدار داد: (یکبار که موجوداتی با احساسات، افکار و خلق و خوبی متغیر خلق کنی، ممکن است که در لحظهای دیگر تو را دوست نداشته باشند و از تو روگردان شوند. حتی یک خدا هم نمی تواند تمام احتمالات چنین آفرینش عظیمی را محاسبه نماید. بگذار تا همانطور که هستیم باشیم، یعنی تو و دو پرستو.» پرندهٔ دیگر با اصرار گفت: (جهانی را خلق کن. قول می دهم که حتی اگر اوضاع جهان به بدی گراید، حتی اگر بدانم که پرندگان شکاری در کمینم نشسته اند و بچههای شرور برایم دام افکنده اند تا مرا بگیرند، باز هم جیک جیک کنم.»

به این ترتیب، خدا تصمیم گرفت که جهان را بیافریند. وی تمام مخاطرات محبت را به جان پذیرفت، مخاطراتی که هر کس به هنگام آغاز یک دوستی یا ازدواج و یا تحقق اندیشهای نوین، باید تقبل کند. خدا تصمیم گرفت که محبت کند، و از آنجا که او محبت میکند، می آموزیم که ما نیز باید اعتماد کنیم، امیدوار باشیم، و به یک دیگر یاری رسانیم.

تنها شق مقابل محبت، عدم وجود است. اگر قرار باشد که محبت تـماماً از جـهان محو گردد، جهان دیگر وجود نخواهد داشت. دراین مورد بیندیشید.

«و هرکاری را بدون همهمه و مجادله بکنید.» (نیلیپیان ۱۴:۲)

شش مرد نابینا سعی کردند فیل را تعریف کنند. یکی، پهلوی او را لمس کرد و گمان برد که فیل یک دیوار است. دیگری گوش او را لمس کرد و پنداشت که فیل یک بادبزن است. سومی بر پای او دست کشید و تصور کرد که فیل ستون است. چهارمی خرطوم او را لمس کرد و فکر کرد که مار است و الی آخر. الان جزئی معرفت داریم (اول قرنتیان (۱۲:۱۳).

حکایتی نقل شده است درمورد چند مرد نابینا که توسط خداوند شفا یافته بودند. ایشان در یک مهمانی دربارهٔ اینکه عیسی چگونه یک کور را شفا می دهد مباحثه می کردند. یکی گفت: «می توانم آن را از روی تجربهٔ شخصی بیان کنم، او صرفاً گفت: «ایمانت تو را شفا داده است!» دیگری اعتراض کنان گفت: «این همان عقیدهٔ پروتستانهاست که کارهای نیک را نادیده می گیرند. ایمانِ صرف کافی نیست. درضمن، لمس عیسی بسیار مهم است.» نفر سوم افزود: «این کار باید دو بار انجام گیرد. اگر فقط یکبار چشمان شما را لمس کند، در آنصورت انسانها را مثل درختانی خواهید دید که درحال راه رفتن هستند.» نفر قبل با اصرار گفت که عیسی چشمان او را فقط یکبار لمس کرد و با وجود این، بینایی اش را به طور کامل بدست آورد. نفر چهارم گفت: «همگی تان حرفهای بی معنی زدید. عیسی با آب دهان و خاک گل درست میکند و آن را بر چشمتان می نهد، سپس باید بروید و خود را در حوضی در فلسطین بشویید. هیچ حوض دیگری هم فایده ندارد. هر چه که تاکنون گفتید، اوهام بوده است.»

به این ترتیب چهار مرد کور درگیر مشاجرهٔ سختی شدند و هر یک مبادرت به تشکیل انجمن خود کرد. یکبار عیسی سران چهار انجمن را گرد آورد و به ایشان گفت: دمن همگی شما را شفا دادم، هر یک را به طریقی متفاوت. آیا برای شما بهتر نمی بود که برای تشکر از من به خاطر آنچه که انجام دادم، متحد می شدید؟ آیا اختیار این را ندارم که هر یک را به طریقی که صلاح می دانم شفا دهم؟

آنچه را که شما بهعنوان خطای برادرتان محکوم میکنید، ممکن است که بـهترین تجربهٔ شخصی مؤثر او با خداوند عیسی باشد.

(زکریا ۴:۴)

«نه به قدرت و نه به قوت، بلکه به روح من...»

یکی از دوستداران نقاشی مدرن در یک روزنامهٔ انگلیسی چنین نوشت: «این هنری است دموکراتیک. همه کس می تواند آن را ایجاد کند.» می توانید با قلم مو دو ضربه با رنگ زرد و سه ضربه با رنگ آبی بر روی بوم وارد کنیم و دور آنها را دایرهای قرمز رنگ بکشید. حتی لزومی ندارد که دایره گرد باشد. با خمیر یک بینی درست کرده، تصویر چشم دختری که از روزنامه بریده اید، بر روی بوم بچسبانید و آن را «آیندهٔ ظفر مندانهٔ نوع بشر» بنامید. منتقدین به احتمال زیاد نقاشی شما را هیجان انگیز توصیف خواهند کرد. واقعاً هم هیجان انگیز است، اما در چه مورد هیجان بر می انگیزد؟

انسانهای بی استعداد و تعلیم نیافته به اصطلاح آثار هنری آیجاد میکنند. واعظینی بی استعداد نیز موعظه میکنند. درنتیجه بسیاری از کیلیساها خیالی می شوند. لو تر، موعظه را کانون جلسهٔ عبادی نمود، در حالیکه عشاء ربانی قبلاً این نقش مهم را ایفا میکرد. او فراموش کرده بود که جهان به اندازهٔ کافی واعظین خوب ندارد.

به مجسمهٔ Pieta بنگرید. دو مجسمه به اندازه های طبیعی به صورتی تو اُم تراشیده شده اند. میکل اَنژ سنگ را تراشیده، پیکر مردی بالغ را در کنار دوشیزه ای مجسم کرده است. دوشیزه بسیار جوانتر از پسرش به نظر می آید. وی زیبایی باکره را حفظ کرده است. در کنار او (مرد غمها) قرار دارد. چهرهٔ زن جوان آرام است و با رستاخیز آشناست. چنین هنرمندانی در گوشهٔ هر خیابانی یافت نمی شوند. همچنین نمی توانید از طریق گذراندن امتحانات الهیاتی، سخنگویان کسل کننده را تبدیل به واعظینی نظیر یو حنای زرین دهان (John Chrysostom) نمایید.

پیش از اینکه در بارهٔ عیسی موعظه کنیم یا سخن بگوییم، او اول باید در دل ما زندگی کند و دوستش داسته باشیم. «زبان از زیادتی دل سخن گوید، (متی ۳۴:۱۲).

واعظینی که استعداد این کار را ندارند، باید شغل دیگری برای خود بیابند، یا اینکه با عطیهٔ موعظه از نو متولد شوند. اما حتی یک انسان تحصیل نکرده و بدون استعداد سخنرانی، می تواند درمورد شخصی که خیلی دوستش دارد، به طور بسیار جذابی سخن بگوید؛ مثل مادرانی که با شور و شوق از هنرهای فرزندانشان تعریف میکنند. فقط کسانی باید در مورد عیسی موعظه کنند که او را بسیار دوست می دارند. درغیراینمورت شهادت ما بر او شبیه به نقاشی مدرن خواهد بود. همه می توانند آن را انجام دهند، اما زیبا و معنی دار نخواهد بود. فصیح بودن در شهادت شخصی یا موعظه، بستگی به تحصیلات ندارد، بلکه وابسته به شور و شوق و غیرت روحانی است.

(يوئيل ۲،۱:۲)

«روز خداوند ... روز تاریکی و ظلمت است.»

خداوند به ما آموخته است که بگوییم: (ملکوت تو بیاید!) منظور او این نبود که این جمله را با حالتی سبک بگوییم. اگر قرار بود که ملکوت او هم امروز بیاید، معادل می شد با ورود تعداد کثیری از انسانها به درون آتش ابدی. (هر که ایمان نیاورد، بر او حکم خواهد شد) (مرقس ۱۶:۱۶). ایمانداران به مسیح اقلیت بسیار اندکی را تشکیل می دهند. دیگران، ابدیت خود را در کجا خواهند گذراند؟ معنی ظهور ملکوت برای کسانی که دوستشان می دارید، چه خواهد بود؟

غربال شدنی در کار خواهد بود. برخی به سمت راست و بقیه به سمت چپ خواهند رفت. شاید عزیزان شما در سمت چپ قرار گیرند. آیا دراینصورت می توانید با تمام وجود بگویید که دملکوت تو بیاید»؟ آیا میخواهید که بسیاری از اعضاء خانواده و ملت شما ابدیت را در جهنم سپری کنند؟

دعای «ملکوت تو بیاید» از این جهت به ما آموخته شد تا حس اضطرار و فوریت به ما القا شود. باتوجه به اینکه هم معرفت و هم میل به آمدن آن را داریم، باید انجیل را با تمام قدرت خود در اطرافمان انتشار دهیم.

درمورد کتاب های مربوط به تفسیر نبوت های کتاب مقدس محتاط باشید. متوجه شده ام که هر کتابی که بیش از بیست سال از عمرش میگذرد، نادرست از آب درآمده اند. لوتر بر این باور بود که پیشروی ترکها به معنی پایان جهان خواهد بود. درمورد موسولینی گفته می شد که وی مردی است که سلطنت روم را که توسط دانیال پیشگویی شده بود از نو مستقر خواهد ساخت. هیتلر به عنوان وحشی که در مکاشفه از آن صحبت شده، تلقی می شد که همان شمارهٔ ۶۶۶ را بر خود دارد (مکاشفه ۱۳.۱۱).

ما غالباً کنجکاوی ناسالمی را در خود داریم. هنگامی که خداوند درمورد عمارت معبد اورشلیم گفت که سنگی بر سنگی گذارده نخواهد شد مگر آنکه بزیر افکنده شود (مرقس ۲:۱۳)، شاگردان خواهان دانستن جزئیات وقوع این امور شدند، بهجای آنکه همچون ابراهیم و موسی شفاعت کنند تا مصائب پیشگویی شده بهوقوع نپیوندند.

امروزه مسیحیان شادند که روحالقدس در بسیاری جاها ریخته می شود. کسانی که عطایای او را دریافت میکنند، نباید فراموش کنند که بلافاصله بعد از نبوت مربوط به نزول روح در یوئیل ۲۹،۲۸:۲، داوریهای هولناکی بر نوع بشر اعلام شده است. ما نباید صرفاً درصدد این باشیم که این نبوتها را تعبیر نماییم، بلکه با داشتن روح و آگاهی از خطرات، باید بَدَل به شفیعانی شویم که از فجایع پیشگیری میکنند. با دعا می توان خدا را از مجازات گروههای مردم منصرف ساخت.

آوريل 19

(دوم تيمو تاؤس ١٤:٣)

«تمامی کتب از الهام خداست.»

در طول اصلاحات کلیسا، توماس مونتزر (Thomas Muntzer)، لوتر را مسخره میکرد که کاتبی است معتاد به حروف مردهٔ کتاب مقدس. وی به او لقب (بلعندهٔ کتاب مقدس، را داده، میگفت: (یکصد هزار بار بلعیدن کتاب مقدس هیچ فایده ای ندارد). مکتب مونتزر بیشتر به برخورداری از روح القدس تأکید می ورزید. لوتر در مقابل میگفت که مونتزر گرچه روح القدس را دریافت داشته است، اما تا زمانی که از کتاب مقدس شاهد نیاورد، به او گوش فرا نخواهد داد.

لوتر دراین مورد حق داشت. ژروم قدیس مدتها پیش نوشته بود: «نا آگاهی از کتب مقدس به معنی شناختن مسیح نمی باَشد... کسی که کتابمقدس را بهخوبی میدانـد، گنجی است برای کلیسا.»

تضاد میان قرار داشتن تحت هدایت روح و تحت هدایت کتاب مقدس، امری است تصنعی، زیراکسانی که به طور باطنی تحت تعلیم روح قرار دارند، یک نوع تسلیم شدگی کامل را درقبال کتب مقدس احساس میکنند و در می یابند که داعتبار و سندیت اَن در خود اَن قرار دارد، (کالون).

یک شخص باید به اثبات برساند که رفتار و گفتارش واقعاً الهام یافته از روح القدس است. درمورد کتاب مقدس چنین نیازی وجود ندارد و آن نباید موضوع اثبات و استدلالهای عقلی واقع شود. ما آن را از دهان خدا به واسطهٔ خدمت انسانها دریافت کرده ایم، که ورای قضاوت انسانی است. هنگامی که کتاب مقدس را با ایمان می خوانید، به درک خود خدا نائل می شوید. غلط است که به کتاب مقدس از این جهت اعتقاد داشته باشیم که دلائل و شواهد بیرونی، صحت آن را تأیید میکنند. ما کلام خدا را داوری نمی کنیم، کلام خداست که ما را داوری می کند زیرا که حقیقت مغلوب نشدنی است. مسیحیان تماماً مطیع آن می باشند. اجازه ندهید که هیچ روحی شما را از کوچکترین جزء آن جدا سازد.

### ∘۲ آو*ر*یل

(رومیان ۱۶:۱)

«اول، يهود...»

دنیا هرگز قومی اینچنین تشنه به خون و کینهتوز همچون قوم یهود به خود ندیده است، قومی که همواره در فکر قتل و خفه کردن کافران هستند. هیچ امت دیگری بر روی زمین، همانند ایشان طمعکار نبوده و نخواهد بود، چنانکه نزولخواری نفرین شدهٔ ایشان گواهی میدهد.»

اینها سخنان مارتین لوتر می باشند. گفته های دیگری نیز نظیر این در نوشته های دیگر متفکرین مسیحی، پاپها و آبای کلیسا یافت می شود.

احساسات فراتر از صرفاً کلمات رفتهاند. قوم یهود که تا این حد نفرتانگیز توصیف شده است، طی قرنها توسط کسانی که خود را مسیحی مینامیدند، سلاخی شدند. هیتلر تعلیمات اولیهٔ خود را در یک مدرسهٔ کاتولیک دریافت کرد. احتمالاً وی بارها حکایات مربوط به قتل مسیح بهدست یهودیان را شنیده بود. تعجبی ندارد اگر یهودیانی که بطرز غیر منصفانهای مورد نفرت قرار گرفتهاند، به مسیح ایمان نداشته باشند.

از سوی دیگر، کتاب مقدس میگوید که قوم یهود، پسر خدا را به جهان تقدیم کرد (رومیان ۵:۹).

غریبهای سرگردان که در یک روز طوفانی راه می پیمود، پالتوی خود را تنگ تر و تنگ تر به دور خود می پیچید. سپس خورشید با گرما و نور خود تابیدن گرفت و مرد سرگردان بالاپوش خود را در آورد. تنها محبتِ گرم مسیحی، دقوم برگزیدهٔ خدا، را که منحرف گردیده است هدایت خواهد کرد تا پیش داوریهای خود را نسبت به عیسی رها کرده، او را به عنوان نجات دهنده شان بپذیرند. باشد که ما به عنوان مسیحی نور و گرمای خورشید عدالت را بر ایشان منعکس سازیم.

«روز سَبَّت را یادکن، تا آن را تقدیس نمایی.» (خروج ۸:۲۰)

بسیاری از تجار زندگی خود را صرف تلاشی دیوانهوار در اندوختن پول میکنند که قسمت اعظم اَن را حـتی لازم هـم نـدارنـد (بـهترین گـواه اَن ذخـیره کـردن پـول در بانکهاست). این انباشت ثروت ایشان را قادر میسازد تا چیزهایی بـخرند فـقط بـرای اینکه مردمی را که دوست ندارند، تحت تأثیر قرار دهند؛ در حالیکه می توانند از خرید این چیزها صرفنظر کنند.

فايدهٔ اين تلاش عنانگسيخته براي جمع اَوري ثروت چيست؟

یکی از مهم ترین احکام خدا، حکم مربوط به استراحت است: روز سَبَّت را همواره به یاد داشته باشید. از دنبال پول رفتن لحظهای درنگ کنید. هیجان دائمی خود را برای انجام کار فرو بنشانید. تعهدات خود را مدتی رها کنید. از فشار زندگی کمی بیارامید. به خلوت رفته، استراحت کنید.

سَبَّت، کهن ترین نهاد الهی است. حتی کافران نیز اهمیت آن را درک میکنند – آیا آن را از آدم فراگرفته اند؟ حتی الامکان در بین کار به استراحت بپردازید، حتی در بین کارهای مهم. سقراط برای فراغت از تجربه های فشار آور به بازی با کودکان می پرداخت. در فرقهٔ یسوعی ها قبلاً این قاعده وجود داشت که بعد از دو ساعت مطالعه، به مدت پانزده دقیقه استراحت کرده، به کارهای دیگری بپردازند. کاردینال ریشولیو برای تمدد اعصاب به ورزشهای سخت می پرداخت، نظیر مسابقه با خدمتکارش در پرش ارتفاع.

به خود اجازه ندهید که قربانی میل به پول اندوزیِ هر چه بیشتر شوید. افزایش درآمدتان ممکن است یک ضرورت نباشد، بویژه اگر بر غم و غصههای شما نیز بیفزایید. وقتی را برای ورود به آرامش سبت اختصاص دهید. به تمدد اعصاب بپردازید. عیسی گفت: (بیایید نزد من ای تمام زحمتکشان و گرانباران، و من شما را آرامی خواهم بخشید» (متی ۲۹،۲۸:۱۱). و مادامی که استراحت میکنید، او که حافظ اسرائیل است، نمی خوابد و به خواب نمی رود (مزمور ۲۱۲۱).

(اول قرنتيان ٥٥:١٥)

«ای گور، ظفر تو کجاست؟»

کسانی که فلسفهٔ مادیگرایانهٔ زندگی را می پذیرند، بر این باورند که موجودیت فرد بعد از مرگ منقطع می شود. این عقیده در تضاد با اصل بقای انرژی است که اساس علم را تشکیل می دهد. انرژی متراکم در اتمهایی که بدن مرا شکل بخشیدهاند، به هنگام مرگ از میان نمی رود. هنگامی که جسد تجزیه می شود، این اتمها ترکیبات دیگری را بوجود می آورند. همچنین انرژی حرارتی بدنم نیز از بین نمی رود، بلکه به کل انرژی دائمی عالم می پیوندد. هنگامی که بخاری سرد می شود، حرارت قبلی آن به اتاق منتقل شده است. این امر درمورد بدن من نیز که بَدَل به جسد سردی می گردد صادق است.

هـمچنین مـن دارای انـرژی روحـانی هستم، یـعنی قـدرت اراده، احسـاسات و خودآگاهی. هیچ نوع انرژی را نمی شناسیم که در این عالم محو شود. کوچکترین دلیلی وجود ندارد که ما را متقاعد سازد که انرژی روحانی یک استثناء خواهد بود. مرگ فقط می تواند آن را به بُعد دیگری انتقال دهد، ولی نمی تواند آن را نابود سازد.

ماکسول، فیزیکدان مشهور چنین نوشت: (پیشرفت علم ... شخص را بر آن می دارد که تمایز قطعی میان بخش قابل رؤیت وجود انسان که طبعاً از بین می رود و آنچه کـه "من" را تشکیل می دهد قائل شود و این باور را برگزیند که شخصیت انسانی به واسطهٔ ماهیت و دعوت شدگی اش، در فراسوی مرزهای علم قرار دارد. و ما نمی توانیم درک کنیم که خود آگاهی چگونه می تواند بعد از آنکه مرگ پیوند آن را با مغز از هم می گسلد، وجود داشته باشد، زیرا مادامی که زنده هستیم، فکر و مغز به هم مربوطند؛ اما این عدم درک ثابت نمی کند که بعد از مرگ خود آگاهی از میان می رود.

گوته شاعر آلمانی گفته است: «اعتقاد من مبنی براینکه تا ابد زنده خواهیم ماند، ناشی از مفهوم فعالیت است. اگر از لحاظ انرژی تا آخر عمرم فعال باشم، طبیعت وقتی ببیند که بدنم دیگر نمی تواند بار روحم را حمل کند، مجبور خواهد شد که شکل دیگری از هستی را برایم تدارک ببیند.»

ساعیانه به کارهای نیک ادامه دهید و نگران مرگ نباشید. خدا که برای کار کنونی، بدنی را به شما ارزانی داشته است، اگر کارتان مطبوع او واقع شود، بههنگام مرگ نیز بدن دیگری به شما اعطا خواهد کرد.

(اعداد ۲۸:۳۱)

«یک نفر از پانصد...»

در باب ۳۱ اعداد گفته میشود که خدا چگونه پیروزی بزرگی را نصیب یهودیان در برابر قوم مدیان نمود. یهودیان غنایم بسیاری بدست اَوردند. خدا به ایشان گفت که پنج پانصدم اَن را به معبد تقدیم کنند. خدا فروتن است. مواقعی هست که تقاضای او بسیار اندک است.

هنگامی که پسر خدا جسم پوشید، آخور را بهعنوان محل تـولد انـتخاب کـرد و بهعنوان طریق زندگی، اندوه را برگزید و شیوهٔ مرگ او مصلوب شدن بود.

وی دوازده مرد محقر را به عنوان شاگرد انتخاب کرد (اول قرنتیان ۲۸:۱). و به جهان اجازه داد تا گاهی توسط خونخواران اداره شود و برای خود گلهٔ کوچکی را نگاه داشت. شریران فاتح می شوند و مسیحیان متحمل زحمت می گردند.

اگر سوال کنید که (چرا خدا فروتن است؟» پاسخ چنین خواهد بود که (بس گستاخانه است که خالق را مورد سوال قرار دهیم. نپرسید چرا بلکه فقط جایگاه فروتنانهٔ خود را در کنار خدای فروتنان اشغال کنید.»

کلیسای مسیح و مسیحیان واقعی هرگز از انجام کارهای بزرگ مغرور نمی شوند. ملکوت او از آن این جهان نمی باشد. در اینجا کارهای بزرگ متعلق به مستبدان و کلاه برداران است. موفقیتهای خدا در این جهان همواره محقر است، زیرا که ظفر او در قلمرو روح است.

از انجام کارهای کوچک خود مسرور شوید.

«من که یهوه، خدای تو می باشم، خدای غیور هستم.» (خروج ۵:۲۰)

نقاش بزرگ، وان گوک، هنگامیکه بسیار بیمار بود، به برادرش چنین نوشت: (با خود عهد بستهام که بیماری خود را هیچ بینگارم. هنر حسود است و نمیخواهد که بیماری را به او ترجیح دهیم، لذا آن کاری را میکنم که او میخواهد. وقت زیادی از دست رفته است و دستانم بسیار سفید شدهاند. افرادی مثل من اجازه ندارند که بیمار شوند یا حتی حرف بزنند. لذا تصمیم دارم که منظماً از صبح تا شب نقاشی کنم.

ما نیز خدایی داریم که همچون هنر حسود است. او نمی خواهد که ما از مشکلات، یأسها، شکستها و شرارتها گریخته، به دامان پریشانی عصبی یا بیماری روانی پناه ببریم. مسیحیان اجازه ندارند که به بهانهٔ بیماری از انجام کار خود طفره روند. بیماری روحانی نباید وجود داشته باشد.

مردی میکل اَنژ را که در حال تراشیدن مجسمهای بود، نظاره میکرد. از او پرسید: (چه میکنی اگر چکشت بینی مجسمه را کمی بیش از حد لازم بتراشد؟) میکل اَنژ پاسخ داد: (چنین چیزی اتفاق نمیافتد.)

مرد با اصرار گفت: (فرض کنیم که این اتفاق بیفتد. آیا می توانی اشـتباه را تـرمیم کنی؟)

مجسمه تراش بار دیگر گفت: «این اتفاق نمی افتد.» مرد نمی توانست درک کند و گفت: «این اتفاق افتاد، چه؟» میکل آنژ با عصبانیت فریاد زد: «ساکت باش و مرا تنها بگذار! این اتفاق نمی افتد!» «هر که در وی [عیسی] ثابت است، گناه نمی کند» (اول یو حنا ۴: ۴)، بدین معنی که هرگز به خود اجازه نمی دهد که به خاطر گناه یا مشکلات، از هنر و دعوت خود دست بکشد. وی سلوک خود را در طریق خداوند ادامه می دهد. خداوند غیور است. وی عامداً نمی پذیرد و به ما اجازه نمی دهد که در گناه، اندوه یا تنبلی غوطه ور شویم.

«چونکه ما نیز چنین اَبْرِ شاهدان را گرداگرد خود داریم...» (عبرانیان ۱:۱۲)

از یک زندانی مسیحی در کوبا خواسته شد که اظهاریهای را امضاء کند کـه حـاوی اتهاماتی علیه برادرانش بود که منتهی به دستگیریشان می شد. وی گفت: «زنجیرها مانع از این می شوند که این را امضاء کنم.»

افسر کمونیست در پاسخ گفت: «اما تو که زنجیری به دست و پا نداری.» مسیحی گفت: «چرا من در بند هستم، در بند زنجیرهای شاهدانی هستم که طی قرنها زندگی خود را برای مسیح دادهاند. من با چنین زنجیری بسته شدهام و اَن را نخواهم گسست.»

توماس آکوئیناس بعد از آنکه شهادت را بزرگترین گواهِ محبتِ تمام عیار نامید، اضافه کرد: (کلماتی که توسط شهیدان در حضور صاحب منصبان ادا می شود، کلمات انسانی یعنی بیان سادهٔ یک اعتقاد انسانی نمی باشند، بلکه کلماتی هستند که توسط روحالقدس از طریق اقرارکنندگان عیسی ادا می شوند.» از شهیدان بیاموزید. شما نیز در چنین زنجیری بسته شده اید.

وفادار بمانيد!

نیول سادونایت (Nijole Sadunaite) یک بانوی مسیحی جوان در حضور دادگاه لیتوانی، بعد از آنکه به خاطر ایمانش محکوم شده بود، چنین گفت: (این خوشترین روز زندگی من است. من به خاطر حقیقت و محبت به انسانها محاکمه شده ام. سرنوشتی ظفر مندانه ای یافته ام که دیگران به آن غبطه خواهند خورد. محکومیت من پیروزی من خواهد بود. تنها تأسفم از این است که کار اندکی برای انسانها کرده ام... باشد که یکدیگر را دوست بداریم تا خوشبخت شویم. کسی خوشبخت نیست که انسانها را دوست نمی دارد... ما باید گناه را محکوم کنیم، اما انسان را حتی اگر در اشتباه باشد دوست بداریم. این را فقط می توانید از مکتب عیسی مسیح بیاموزید.» این است درسی که روح القدس به واسطهٔ زجرهای مسیح به شما می دهد. آن را در

این است درسی که روحالفدس بهواسطه رجرهای مسیح به شما میدهد. آن را در زندگی خود به کار برید.

«ثمرهٔ روح محبت است ... که هیچ شریعت مانع چنین کارها نیست.» (غلاطیان ۲۳،۲۲:۵)

بیش از یک سوم جهان تحت سلطهٔ کمونیسم میباشد. یکی از اهداف کمونیستها ریشهکن ساختن مذهب است و در اکثر کشورهای بلوک شرق کتابمقدس بصورت قاچاق توزیع میشود. اَیا درست است که مسیحیان گاهی دست به کارهای غیر قانونی بزنند، کارهایی که عموماً برخلاف معیارهای اخلاقی پذیرفته شده است؟

خدا به کاهنان اعظم یهود قول داد که از بین دو کروبی تابوت عهد، واقع در هیکل، با ایشان صحبت کند. و ایشان در امان بودند. مسیح نیز پیش از اینکه ورودش را به ایشان اعلام کند، هرگز مبادرت به آمدن نمیکرد. رئیس هیچ کشوری بدون اطلاع از کشوری دیگر بازدید نمیکند بدین سان فرماندار رومی نیز احساس ایمنی میکرد زیرا که پادشاه یهود نیز ظهور نمیکرد مگر آنکه به او اطلاع دهد.

اما یک شب، (نور عالم) بهطور (قاچاق) بصورت نوزادی از باکرهای مقدس در سرزمین فلسطین زاده شد، چیزی که برخلاف معیارهای اخلاقی پذیرفته شده و قوانین زیستشناسی است.

سپس مصلوب گردید و مدفون شد و مأموران حکومتی قبر او را مهر و موم کردند. همه خوب میدانستند که هیچکس نباید مهر حکومتی را بشکند. اما فرشتگان مشمول قوانین بشری نیستند. فرشتهای بیاعتنا به مهر، سنگ قبر را غلطاند.

اً یا به عیسی توصیه میکردیم که قانون را رعایت کرده، و در قبری که مقامات اَن را مهر و موم کرده بودند باقی بماند؟ عیسی (بهطور قاچاق؛ از قبر بیرون اَمده، دوباره به زندگی بازگشت.

برخی گمان میبرند که نباید قوانین مستبدان کمونیست را نقض کنیم. اما عیسی قانون جاذبه را «نقض» کرد و به اَسمان صعود نمود.

اَگوستین اصلی را تعلیم داد که در تمام حوزههای زندگی معتبر است: «اگر محبت خدا در دلت باشد، هر چه میخواهی بکن!»

(افسسیان ۲۶:۴)

«خشم گیرید و گناه مورزید.»

آناتولی کرازنوف -لویتین (Anatolii Krasnov - Levitin) نویسندهٔ اتحاد شوروی چنین گفت: (محبت و خشم خواهرند. هر جاکه خشمی نباشد، محبت نیز وجود ندارد. سخنان انبیای قدیم پر از قهر و غضبِ تند بود زیراکه دل ایشان مملو از محبتی نیرومند در قبال قومشان بود و محبت، غضب را نه تنها علیه کسانی که به قومشان ستم میکردند، ببار می آورد، بلکه در مورد خود قوم نیز که در طرق راستی سلوک نمیکردند ظاهر می ساخت. همچنین در سخنان نجات دهنده مان درمورد کاتبان و فریسیان، خشم و غضب شدیدی به چشم می خورد... کسی که در برابر گناه، احساس بیزاری و خشم نمی کند، فاقد احساسات مسیحی یا حتی انسانی است.

مشفق بودن با خاطیان همواره خردمندانه ترین رفتار نمی باشد. ابشالوم مرتکب قتل شد. وی غلامانش را بر آن داشت که برادرش امنون را بکشند (دوم سموئیل ۲۸:۱۳). بعد از ارتکاب چنین قتلی، ابشالوم از حضور داود پادشاه گریخت. تبعید، تنبیه مناسبی برای کسی است که خود مجری قانون شده، کسی را میکشد که از سوی تنها قاضی یعنی پادشاه محکوم به مرگ نشده است. می بایست ابشالوم در همان تبعیدی که خود برگزیده بود، رها می شد.

اما درعوض، داود به توصیهٔ نامناسب گوش فرا داد و قاتل را که هیچ نشانی از توبه و تغییر شیوهٔ زندگی در او مشهود نبود، بخشید. او حتی خود را آنقدر فروتن نساخت تا عذرخواهی کند. لذا ابشالوم دوباره در اورشلیم از مقام بلندی برخوردار گردید و آزادانه شورش خونینی را علیه پدرش، داود سازماندهی کرد. خون بسیاری ریخته شد و حزن و اندوه همه جا را فراگرفت. اگر داود دراین مورد بهجای ملایمت، غضبی مقدس از خود نشان می داد، می توانست به راحتی از خونریزی اجتناب ورزد.

هر کسی باید بهای گناهش را بپردازد، مگر آنکه بهواسطهٔ تولد دوباره بَدَل به شخصی جدید شود، تولد دوبارهای که ناشی است از اعتقاد به اینکه عیسی تاوان گناهش را پرداخته است. چنانکه مکتوب است: [تأدیب سلامتی ما بر وی آمد] (اشعیا ۵:۵۳). تنها در آن هنگام است که تضمین داریم که نیکویی مورد سوءاستفاده قرار نخواهد گرفت.

(يوحنا ٢٩:١١)

«عیسی گفت: سنگ را بردارید...»

در شهر کوچکی، رانندهٔ اتومبیل نعشکش شخصی بی ایمان بود. شبان کلیسا بارها سعی کرده بود تا او را به راه خدا بیاورد اما موفق نشده بود. یکی از روزها اتومبیل شبان در تعمیرگاه بود و او می بایست مراسم ترحیمی را برگزار کند. لذا در اتومبیل نعشکش در کنار راننده نشست و بار دیگر سعی کرد تا راننده را بسوی ایمان رهنمون شود.

او سخن را اینطور آغاز کرد: (آقا، کتاب مقدس حاوی آیهای است که درمورد شغل شما صحبت میکند. به من کمک کنید تا آن را درک کنم. خداوند ما عیسی گفته است: "بگذار که مردگان مردگان را دفن کنند." اما یک رانندهٔ مردهٔ اتومبیل نعشکش نمی تواند جسدی را به قبرستان برساند. و یک گورکن مرده، نمی تواند گوری را حفر کند. یک شبان مرده نمی تواند مراسم ترحیم را به جا آورد. پس معنی این کلمات چیست؟»

راننده خندید و گفت: (شبان عزیز، مگر همیشه نمیگفتم که کـتابمقدس پـوچ و بی معنی است؟ همین کلمات عیسی که خواندید، گواه بر پوچی این کتاب است.»

شبان در پاسخ گفت: (پیش از رد کردن آن، اجازه بدهید ک کمی درمورد آن بیندیشیم. هنگامی که تابوت متوفی را از خانه خارج میکردیم، شنیدید که همسرش گریه کنان میگفت: جورج، مرا تنها نگذار! برگرد!، فرزندان نیز به پدرشان التماس میکردند که نزد ایشان بماند. اما همه بیهوده بود؛ مرده پاسخ نمی داد، زیرا که مرده بود.

«همان اتفاق درمورد شما نیز افتاده است. طی سالها، مسیح، فرشتگان و مسیحیان شما را دعوت به توبه کردند لیکن پاسخ ندادید، زیرا که شما نیز از نظر روحانی مرده اید. لذا مردی که از لحاظ روحانی مرده است، مردی را دفن میکند که جسماً مرده است. پس کلمات خداوندمان مفهوم پیدا میکند.»

هر انسانی که مسیح را نداشته باشد، از لحاظ روحانی مرده است. ممکن است که وی جسماً در خانهٔ زیبایی بسر ببرد، اما از نظر روحانی جایش در درون قبر است. عیسی مایل است که او را از قبر نجات دهد، همانگونه که ایلعازر را قرنها پیش جسماً از قبر بیرون آورد. قیام جسمانی از بین مردگان نادر بوده است، اما خداوند خواهان قیام روحانی تمام کسانی است که درگناه و خطا مردهاند. وی از ما ایمانداران میخواهد که دراین مورد همکاران او باشیم. او تنهاکسی است که می تواند مرده را زنده کند، اما ما نیز خوانده شده ایم که سنگها را از روی قبور بغلطانیم.

«و کتاب چون پیش دید که خدا امت ها را از ایمان عادل خواهد شمرد، به ابراهیم بشارت داد که جمیع امتها از تو برکت خواهند یافت» (غلاطیان ۸:۳)

کدام کتاب مقدس، این خبر خوش را بـه ابـراهـیم بشـارت داد؟ اولیـن کـتاب از کتاب مقدس که اینک در اختیار داریم، قرنها بعد از مرگ ابراهیم نوشته شده است. دراین صورت چگونه کتاب مقدس خبر مربوط به برکت یافتن جمیع امتها از او را به وی ابلاغ کرد؟

کتاب مقدس به ابراهیم توضیح داد که این وعده در یکی از اعقاب او یعنی عیسی مسیح متحقق خواهد شد. کتاب با چنان قدرتی با ابراهیم سخن گفت کـه وی هـزاران سال پیش از واقعه، از دیدن روز مسیح شادمانی کرد (یوحنا ۵۶:۸).

حال، کدام کتاب مقدس با ابراهیم سخن گفت؟ او کتاب مقدس ما را در اختیار نداشت. اما کتاب مقدس ما به ما میگوید که آن بر پایهٔ کتب مقدس کهن تری قرار دارد که غریو ارزشهای ابدی است به زبان سادهٔ انسانی که برای بیان آن فاقد کلمات مناسب می باشیم. در دانیال ۲۱:۱۰ آمده است که موجودی از آسمان به دانیال گفت: (تو را از آنچه در کتاب حق مرقوم است اطلاع خواهم داد؛ و وی به او چیزهایی نشان داد که در هیچ بخشی از کتاب مقدس که تا آن زمان نوشته شده بود، به چشم نمی خورد. در اعداد ۱۴:۲۱ (کتاب جنگهای خداوند) قید شده است و یوشع ۱۳:۱۰ (کتاب یاشر) را قید می کند (که به عبرانی به معنی (عادل است)).

تحت شرایط ویژهای، مردانی که موهبت خاصی را از خدا دریافت کردهاند، از این امتیاز برخوردار می شوند که این کتب را بخوانند. این همان کاری بود که ابراهیم انجام داد. کتاب مقدس ما افکار الهی را از طریق الهام، به گونهای قابل درک، به ما رسانده است. اَن کتب دیگر نیز حاوی همان افکار هستند، اما پیش از قرار گرفتنشان در چارچوب تنگِ زبان انسانی.

به بلندیهای روحانی صعود کنید. آنگاه فقط در چارچوب کتاب مقدس باقی نمانده، بلکه به رازهای خدا دست خواهید یافت که بهدشواری در کلام انسانی جای میگیرند. این رازها در لحظات وجد و (بی خودی) (اعمال ۱۰:۱۰) به ما القا می شوند.

«خدا جهان را آنقدر محبت نمود که پسر یگانهٔ خود را داد.» (یوحنا ۱۶:۳)

خادمی سعی کرده بود که رهبر اتحادیهٔ بزرگ راه آهن را بسوی ایمان هدایت کند، اما نتوانسته بود. سپس اعتصابی صورت گرفت و ادامه یافت. اعتصابکنندگان علی رغم گرسنگی و بدهی های فزایندهشان، بر روی تقاضاهایشان پافشاری میکردند.

خادم به ملاقات رهبر اتحادیه رفت و گفت: (پیشنهادی دارم که شما را قادر خواهد ساخت که برندهٔ این اعتصاب شوید و تمام افکار عمومی را به نفع خود برانگیزید.»

برای اولین بار رهبر اتحادیه به سخنان خادم علاقه نشان داده، از او خواست تا پیشنهاد خود را ارائه دهد. خادم چنین توضیح داد: «برای نشان دادن شرایط اسفبار کارگران و برای برانگیختن دلسوزی نسبت به ایشان، پسر خود را به خط آهن بسته، با یک لوکوموتیو از روی او رد شوید. دراین صورت پیروز خواهید شد.»

رهبر اتحادیه در حالی که بهخشم اَمده بود، گفت: «ترجیح میدهم که تمام جهان از گرسنگی بمیرد، تا اینکه تنها پسر خود را قربانی کنم.»

خدا می توانست یک قدیس قدیمی یا فرشته ای را بفرستد تا در راه ما بمیرد، اما در عوض، وی بهترین را در آسمان یعنی عیسی مسیح را داد. با درک گسترهٔ این قربانی، قلب ما مملو از توبه می شود. عیسی در روز جمعه برای گناهان ما مرد، لیکن موت بر او غالب نگشت. موت پدیده ای است با خاصیت پست و نمی توانست بهترین را در خود جای دهد. او از مردگان برخاست و این همان چیزی است که ما در یکشنبهٔ عید قیام (عید پاک) جشن می گیریم یعنی سالروز پیروزی مسیح بر موت.

خدا بهترین را که داشت داد. ما نیز باید بهترین خود را بدهیم. رسوم دقیق هـیکل یهود تصریح کرده که هدایایی که برای خداوند گذرانده می شوند، باید از مرغوب ترین اَرد تهیه شوند. «هرکه دو جامه دارد، به آنکه ندارد بدهد.» (لوقا ۱۱:۳)

«موزهای در یا کنید و دو قبا در بر نکنید» (مرقس ۹:۶).

در ایام شکنجه و اَزار مسیحیان تحت حکومت امپراطور روم، دیوکلِسیان، یک مسیحی به نام رانسترات، را وادارکردند تاکفشهای آهنی به پاکندکه از داخل میخهای بلند و تیزی داشت و با آنها بدود. وقتی از پا میافتاد، او را اَنقدرکتک میزدند تا سریعتر بدود؛ او به این شکل شهید شد.کلیسا یاد او راگرامی میدارد.

ما همگی خوانده نشدهایم که متحمل چنین رنجهایی شویم. شهادت امری استثنایی است. همه کفشهای میخداری به پا نمیکنند که گوشت پا را سوراخ کند.

اما خدا به قفسهٔ لباسهای ما مینگرد. وی به شاگردان اولیهاش آموخت که پوشاکی ساده بپوشند. امروزه، برخی مسیحیان وسواس زیادی در مورد عقاید درست دارنـد و برخی دیگر درمورد روش عبادت. اما در مورد تعدادِ درستِ کفش و لباس چه؟

مسیحیان باید هر آنچه را که دارند به خداوند بدهند و خود را نه مالک بلکه مباشر اموال مادیِ خود تلقی کنند. ایشان باید خود را از هر چیزی کـه دارنـد تـهی کـنند تـا بهدنبال مسیح، برهنه در راه جلجتا روان شوند.

مسیحیان باید مراقب باشند که چه مقدار لباس و خوراک دارند. میلیاردها انسان به انجیل نیاز دارند و ما به فکر پوشاک و ظاهر خود هستیم. اگر فکر میکنیم که پوشاکمان باعث جلالمان میشود، فراموش نکنیم که فرزندان خدا در آینده به جلال آراسته خواهند شد. (اول قرنتيان ٢٨:١)

«خدا نیستیها را برگزید.»

دو اَن هفت نان راگرفته، شکر نمود و پاره کرده، به شاگردان خود داد تا پیش مردم گذارند... پس خورده، سیر شدند؛ (مرقس ۸:۶، ۸).

فرض کنید که شاگردان بهجای آن هفت نان، فقط سه یا یک نان می داشتند؛ در آنصورت چه اتفاقی می افتاد؟ جمعیت به همان اندازه سیر می شدند؛ بهعنوان مثال، در موردی دیگر، عیسی بهجای هفت نان، فقط پنج نان در اختیار داشت. با وجود این، حتی جمعیتی بیش از جمعیت قبلی سیر شدند و تعداد زیادی زنبیل پر از خرده نان باقی ماند (مرقس ۴۱:۶–۴۲). شما می توانید با هر چیز اندکی که دارید، خدا را خدمت نماید. برکات او به اندازه یا کمیت آنچه دارید بستگی ندارد، بلکه بستگی به این دارد که آنها را نزد خدا بیاورید.

فرض کنید که من چیزی نداشته باشم؛ در آنصورت چه خواهد شد؟ این غیر ممکن است؛ هیچکس وجود ندارد که چیزی برای آوردن بـهحضور عـیسی نـداشـته بـاشد. بههمین دلیل، کلمه یا حتی نماد (صفر) در کتابمقدس قید نمیشود.

کسی که میگوید: «من هیچ ندارم»، یا «هیچ چیز نیستم»، لااقل می تواند شخص خود را نزد عیسی بیاورد. او یقیناً چیز باارزشی داراست که همانا خودش و منتهای فقرش می باشد. وی می تواند گناهانش را نزد عیسی آورد. سولس طرسوسی از شکنجه گری متعصب، به رسولی غیور تبدیل یافت. مریم مجدلیه از زنی گناهکار و بی بند و بار، بَدَل به قدیسی ثابت قدم در محبت گردید.

ضعفهای خود را نزد مسیح اَورید. این را مطمئناً دارید. قوت او، کاملیتش را در ضعف شما نشان خواهد داد.

با چیزهای اندک شروع کنید؛ اما بهجای مصرف کردن همین اندک، آن را نزد عیسی اَورید؛ او اَن را فزونی داده، رفیعاً برکت خواهد بخشید. «... در حیلهاندیشی برای مکرهای گمراهی.» (افسسیان ۱۴:۴)

مسیحیان باید آثار مائوتسه تونگ را مطالعه کنند. وی پیش از ستیز با رفقای روسیاش، در کتاب خود به نام جنگ طویل المدت، تاکتیکهای همهٔ کمونیستها را بیان کرده است: (به اشتباه انداختن عمدی دشمن و آنگاه دست به حملهٔ غافلگیر کننده زدن و حفظ برتری و به دست گرفتن ابتکار عمل. تصورات غلط به دشمن دادن چیست؟ .... تظاهر به بودن در شرق و آنگاه حمله در غرب یکی از طرق به اشتباه انداختن دشمن است ... در جنگ همیشه برای فریب جایی وجود دارد.)

به این واقعیت، این امر را نیز اضافه کنید که برای مائوئیستها، نزاعهای طبقاتی و جنگهای انقلابی، حالت مطلوب و دائمی امور برای قرنهای آتی میباشد؛ برطبق گفتهٔ ایشان، فرا خواهید گرفت که خدعه و نیرنگ باید چهرهٔ عمدهٔ شخصیت انسان باشد. عیسی می آموزد که: «سخن شما بلی بلی، نی نی باشد» (متی ۳۷۵۵). ما باید میان یک زندگی مملو از دروغ و زندگی استوار بر روی راستی، یکی را انتخاب کنیم.

#### ع مه

لاپس چون به خشکی آمدند، آتشی افروخته و ماهی بر آن گذارده و نان دیدند» (یوحنا ۹:۲۱)

شاگردان گرسنه بودند و خداوند عیسی برای ایشان خوراک تهیه کرد. این بار، وی خوراک را خودش آماده کرد. در مواقع دیگر فرشته ای را مأمور میکرد تا نیاز فردی مقدس را برآورده سازد. هنگامیکه ایلیای نبی در زیر درختی خوابیده بود، فرشته ای او را لمس کرده، گفت: ("برخیز و بخور!" و چون نگاه کرد، اینک نزد سرش قرصی نان بر ریگهای داغ و کوزه ای از آب بود، (اول پادشاهان ۶:۱۹).

باور کردن این معجزات بعد از سیر شدن راحت است، اما در برخی نقاط جهان مسیحیان در زندان بسر میبرند و غذای ایشان سوپی است که با رودههای نَشُسته تهیه شده است، طوری که مدفوع بر روی سوپ شناور میماند. و برای چنین خوراکی باید کار اجباری سختی کرده باشید.

برادران زندانی ما تنها از لحاظ جسمانی در رنج نمی باشند. ایمان ایشان نیز تحت فشار قرار میگیرد و شک و شبهه سر بر می آورد. ممکن است بگویند: (خداونـد قـادر است. وی توانست برای شاگردان خود یا برای ایلیا خوراک تهیه کند. پس چرا برای من ماهیِ بریان یا نان برشته تهیه نمیکند؟ چرا من باید رودههای نشسته بخورم؟»

خدا، خوراک لازم را برای زندانیان مسیحی فراهم میکند. فقط در این هنگام، فرشتگان را مأمور آن نکرده، بلکه برادران مسیحی ایشان را مجری این کار کرده است. همانطور که قبلاً فرشته ای را مقرر کرد تا برای ایلیا خوراک فراهم آورد، اکنون مسیحیان دنیای آزاد را مسؤول تهیهٔ خوراک برای برادران دربندشان نموده است. اسف بار است که بسیاری از کسانی که مسؤول تغذیهٔ شهیدان هستند، آنچه را که خدا برای این منظور به ایشان داده است می دزدند و شهیدان را از آنچه که حق آنان است محروم میگردانند. آیا شما یکی از این دزدان هستید؟

همچنین خدا آزادی مسیحیانی را که در حکومتهای ضدمسیحی بسر می برند، فراهم کرده است. اما موسیها و یوشعهای امروزی، یعنی کسانی که خدا به ایشان مسؤولیت آزادی جهان و قومش را محول کرده است، درحال اعتصاب بسر می برند! فرعون آنان را تطمیع کرده است و اکنون جانب او را میگیرند! ایا کاری برای آزادی جهان انجام می دهید؟

#### ه ک

«ناگاه فرشتهٔ خداوند در خواب بر وی [یوسف] ظاهر شد.» (متی ۱: ۲۰)

یک شاعر چینی چنین گفته است: (شب قبل خواب دیدم که یک پروانـه هسـتم و اکنون نمیدانم که اَیا مردی هستم که خواب دیده است کـه پـروانـه است، یـا ایـنکه پروانهای هستم که خواب می بیند که یک مرد است!»

کتابمقدس اهمیت زیادی برای مفهوم خواب قائل است و سی و شش خواب و تعبیر آنها را بازگو میکند. آیا یوسفِ عهد عتیق اساساً یک چوپان بود که خواب حاکم بودن را دید یا اینکه شخصیت و استعدادهای یک حاکم را داشت که درحال بیداری خواب دید که یک شبان است؟ آیا نبوکدنصر پادشاهی بود که شبانگاه خواب دید که یک حیوان است یا اینکه اساساً حیوان وحشی بود که در طول روز این رؤیا را می پروراند که شایستهٔ تکریم شاهانه است؟

هر که میخواهد خود و دیگران را بشناسد، باید به خوابهای خود توجه کند. اگـر یوسفِ عهد جدید خواب را منبع معرفت نمی شمرد، حامله شدنِ غیر مـتعارف مـریم باکره را برملا میساخت و مریم، به اتهام عروس خیانتکار سنگسار می شد.

به هنگام رفتن به بستر، قلم و کاغذ در کنارتان داشته باشید. دراینصورت خوابهایتان را تاریخگذاری کرده، یادداشت نمایید. آنگاه متوجه خواهید شد که چیزهایی را که در کتابمقدس باور نکردنی شمردهاید، وقایع روزمره در خوابهای شما میباشند. با تمرین می توانید خوابهایتان را درک کنید. تلمود چنین میگوید:

دخوابهای تعبیر نشده، شبیه به نامه های ناگشوده می باشند.»

(ايوب ۲۶:۳۹)

«آيا از حکمت تو شاهين مي پرد؟»

در آلاسکای وحشی، جایی که سگهای آبی هرگز انسانی را ندیده و از ایشان نمی ترسند، می توانید ساعتها ایشان را نظاره کنید که چگونه با دندانهای تیزشان درختها را بریده، شاخهها را به آبروهای مصنوعی که ساختهاند و به دریا منتهی می شود، منتقل می کنند و دژهایی در دریا می سازند که سر از آب بر می آورد. آنچه ایشان انجام می دهند، یک معجزه است. هیچ ملحدی نمی تواند توضیح دهد که سگهای آبی که به زعم ایشان نتیجهٔ تکامل تصادفی هستند، چگونه می توانند سطح آب را در دریا چه هایی که به این شکل می سازند، در ارتفاع دقیق که برایشان مناسب است، تنظیم کنند.

آنها سدهایی دارند که برطبق جریان متغیر آب باز شده و بسته می شود، درست مانند اتفاقی که در سدهای ساختهٔ دست انسان روی می دهد. لذا سطح آب در تمام طول سال یکسان باقی می ماند. سگهای آبی چگونه این مسائل را محاسبه می کنند؟ برای ایجاد کانالها و سدهایی نظیر آنچه که سگهای آبی به وجود آورده اند، ما انسانها نیاز به هیأتی از مهندسین طراز اول داریم. آنچه که در دنیای فنون انسانی کشفی تازه به شمار می رود – یعنی دادن انحنایی خفیف به سد به سمت جلو تا فشار آب در حال حرکت به طرزی مساوی توزیع شود – رازی است که سگهای آبی هزاران سال است که بر آن وقوف دارند. جایی که سرعت آب زیاد است، ایشان انحنایی مقعر به سد می دهند تا فشار آب را از مرکز به سوی کناره جابجا کند.

لازم است که هوش را موجودی هوشمند بیافریند. اگر دنیای انسانها باعث نمی شود که به خدا ایمان داشته باشید، به آن کسی ایمان بیاورید که سگهای آبی و مورچه را خلق کرده است. ۷ مه

(دوم قرنتیان ۳:۳) (دوم قرنتیان ۳:۳) (دوم قرنتیان ۳:۳)

یکی از شواهد وجود خدا، وجود انسانهای نیک است. یک متفکر ملحد گفته است که عالم، اتفاق عظیمی است که نتیجهٔ توالی بینهایت رویدادهای خوش است.

فرض کنید که عالم مادی در اثر تصادف پدید آمده باشد. هیچ موجود منطقی این واقعیت را نخواهد پذیرفت که نیکویی، خصائل والا، فداکاری، بخشش، سخاوت، و نظایر آن، نتیجهٔ گرد آمدن تصادفی اجزاء اولیه می باشند. علائم نت را به هوا پرتاب کنید، آیا بَدَل به سنفونی نهم بتهون خواهد شد؟

چرا یک انسان باید خود را درگیر سخت ترین نزاعها سازد، یعنی نزاع و کشمکش درونی بَدَل شدن به انسانی نیکو، در حالیکه وی ترکیب تصادفی مولکولهایی است که فردا تجزیه شده و از آن هیچ خاطرهای برجای نمی ماند؟ برخیها نیک هستند زیرا که انسان برای خوب بودن طرح ریزی شده؛ این دست از افراد فراخواندگی خود را متحقق کردهاند.

خودتان برطبق سرمشق استاد الهیمان، بَدَل به انسانی نیک شوید؛ بهاین تـرتیب، زندگی شخصیتان گواهی خواهد بود بر وجود خدا.

#### ۸ مه

«زیرا خدا جهان را اینقدر محبت نمود که پسر یگانهٔ خود را داد تا هر که بر او ایمان آورد هلاک نگردد، بلکه حیات جاودانی یابد.» (یوحنا ۱۶:۳)

این آیه، قلب کتابمقدس است و حاوی مهم ترین پیام می باشد. هر کلمهٔ آن عظمت دارد:

- (خدا»: وی بزرگترین منبع تمامی نیکی هاست.
- (این قدر محبت نمود»: محبت در رفیع ترین قلهٔ آن.
- (جهان»: بزرگترین پدیدهای است که می تواند مورد محبت واقع شود.
- (داد»: دادن، بهترین جلوهٔ محبت است.
- (داد»: دادن، بهترین جلوهٔ محبت است.
- (مر که): یعنی بیشترین تعداد قابل تصور.
- (ایمان آورَد»: ساده ترین شرط ممکن.
- (به او»: کسی که به نهایت قابل اعتماد است و ایمان به او هیچ شکلی در بر ندارد.
- (با ملاک نگردد»: رها شدن از بدترین سرنوشت.
- (باید»: بزرگترین شق در برابر هلاک شدن.
- (باید»: بزرگترین شق در برابر هلاک شدن.
- (باید»: بزرگترین اظمینان – ملموس است و ایمان به او هیچ شکلی در بر ندارد.
- (باید»: بزرگترین شق در برابر هلاک شدن.
- (باید»: بزرگترین اظمینان – ملموس است و فقط امید نیست.
- (حیات جاودانی»: حیاتی که طولانی تر و بهتر از آن وجود ندارد.

وقتی که پسر من شش ساله بود، از او پرسیدم که آیا این آیه شگفت آور نیست. او گفت: رابداً! به نظر من طبیعی است. طبیعی است که یک مرد ثروتمند، بخشش زیاده بکند؛ در مورد خدا نیز تعجب اَور نیست که چیزی کمتر از پسرش را به ما بـبخشد، و حیاتی به جز حیات جاودانی بدهد. (اول تيموتاؤس ١٧:١)

«پادشاه سرمدی، باقی و نادیده.»

چرا خدا نادیده است؟ به همان دلیل که یک دانهٔ برف بر روی پتویی سفید دیده نمی شود! خدا بسیار نیکوست. (و هر چه را ساخته بود... همانا بسیار نیکو بود» (پیدایش ۲۱:۱). چگونه می توانید بسیار نیکو را از بسیار نیکو تمیز دهید؟ او تمام نیکویی را که در خود داشت، به مخلوقاتش منتقل کرده است.

او همانند آن ملکهٔ خبیث در حکایت زیبای سفید برفی (Snow White) نیست که درمقابل آینه بایستد و بگوید: (ای آینه، آینهٔ آویخته بر دیوار، کدامیک از ما زیباتر است؟» او نمی تواند زیباترین باشد چرا که هیچ صفت تفصیلی را نمی توان به او نسبت داد، زیرا که هیچ زیبایی در وجود او نیست که او آن را با پرندگان نغمه سرا، با جویبارها، با قله های شکو همند کو هها، و با کودکان تقسیم نکرده باشد.

اً یا عاشق شدنِ یک دختر جوان به یک شاهزادهٔ زیبا نیاز به تلاش و کوشش دارد؟

لذا هر نوع جد و جهد در دوست داشتن خدا با تمامی دل خطاست چرا که دوست داشتن او اجتنابنا پذیر است. فرشتگان به یکی از انبیا گفتند: (تمامی زمین از جلال او مملو است؛ (اشعیا ۳:۶) و نه کمتر از جلالی که وی بر روی تختش داراست.

(خوشابحال پاكدلان، زيرا ايشان خدا را خواهند ديد؛ (متى ٨:٥).

خدا در همه چیز و در همهٔ وقایع دیده می شود. آنچه که باعث می شود او نادیده به نظر آید، ناپاکی ماست. در خون مسیح خود را شستشو داده، روح القدس را دریافت کنید و آنگاه با چشمانی گشوده، همچون در آینه، جلال خداوند را خواهید دید؛ بلی، درحقیقت به همان صورت متبدل خواهید شد (دوم قرنتیان ۱۸:۳). (رومیان ۲:۵)

«و به امید... فخر می نما ییم.»

بیاساس ترین امید، پایهدارتر از پایهدارترین نومیدی هاست. من این را بـر مـبنای تجربهٔ شخصیام میگویم.

من به بیست و پنج سال کار اجباری محکوم شده بودم. در زندان تا سرحـد مـرگ بیمار شدم و پزشکان هرگونه امید به بهبودی را از دست دادند. تحت آن شرایط، امیدی کاملاً بیاساس درمورد رسالت جهانی ام داشتم، با این هدف که به مسیحیان تحت آزار کشورهای کمونیستی کمک نمایم. نومیدی و خودکشی منطقاً قابل توجیه می بود. بهنظر می آمد که هیچ امیدی برای دیدار دوبارهٔ پسرم وجود نداشت، اما هم اینک نوه ام بر روی زانوانم نشسته است.

هیچ گاه امید را از دست ندهید. تلمود میگوید که اگر مردی به مرگ محکوم شده و سرش بر روی سکوی اعدام قرار داشته باشد، و اگر جلاد تبرش را بلند کرده باشد تا سر را از تن جداکند، و اگر در آن لحظه آن اعدامی به خود بگوید که دیگر از دست رفتم»، مردی بی ایمان است. تبر ممکن است از دست جلاد بیفتد. نظیر این انفاق درمورد میکائیل شجاع، پادشاه رومانی افتاد.

راحت کردن بیماری که امیدی به شفایش نیست (euthanasia) کار غلطی است. انسانهایی که از نظر پزشکان تمام جهان در آستانه مرگند، ممکن است زنده بمانند. امید برای شغلمان، برای فرزندانمان، امید برای بهتر شدن خُلق و خویمان حتی اگر علیرغم هزاران بار تلاش، بهبود نیافته باشد. امید ما به خدایی است که «زمین را بر نیستی» آویزان کرده است (ایوب ۷:۲۶). امیدی که او می دهد حتی بدون هرگونه پایه و اساسی، به خوبی انسان را حفظ می کند.

#### 11 مه

«من هستم یهوه، خدای تو که تو را از زمین مصر و از خانهٔ غلامی بیرون آوردم.»

برخی مسیحیان چنین می پندارند که نباید کاری با سیاست داشته باشیم. ایا لیوینگستون انجیل را می شناخت؟ هنگامی که به اَفریقا رفت، تجارت برده همچنان رواج داشت. اَیا لیوینگستون می بایست اجازه می داد که برده ها برده باقی بمانند؟ وی در کتابمقدس خوانده بود که خدا چگونه بردگان را اَزاد کرد. هنگامی که او می دید که دسته هایی از بی گناهان، از مچ دست به زنجیر بلندی بسته شده، با شلاق مضروب می شوند، دقیقاً مانند همان اتفاقی که امروزه به هنگام انتقال زندانیان در بسیاری از کشورها روی می دهد، نمی توانست خونسرد باقی بماند.

این چیزهای وحشتناک آتش خشم دکتر لیوینگستون را برمیانگیخت. بسیاری از مسیحیان امروزه، فضیلت خشمگین شدن در برابر بردهداری را از دست دادهاند. برخی هرگز خشمگین نمی شوند، مگر علیه کسانی که با بردهداری مبارزه میکنند.

لیوینگستون هرگز فراموش نکرد که از مردم انگلیس استدعا کند که تجارت هولناک جسم و خون انسانی را متوقف سازند. وی موفق شد. بردهداری در امپراطوری بریتانیا ملغی شد. امروز پیکر لیوینگستون در کلیسای (وستمینستر) غنوده است.

تابوت عهد یهود تنها یک شیء آئینی نبود، بلکه نشان جنگ نیز بود. هنگامی که یهودیان که قبلاً برده بودند از رود اردن گذشتند تا برای آزاد زیستن در سرزمینی کـه متعلق به ایشان بود مبارزه کنند، تابوت توسط لاویان حمل میشد، همانطور که امروزه یک پرچم حمل میشود. تابوت نماد مبارزه برای آزادی بود.

مسیحیان نه فقط مبارزین عدالت شخصی می باشند، بلکه همچنین باید برای عدالت در روابط اجتماعی نیز مبارزه کنند.

#### ۱۲ مه

«زیرا ما که ایمان آوردیم، داخل آن آرامی میگردیم.» (عبرانیان ۳:۴)

انسانها آفریده نشدهاند که شکنجه گر و قاتل باشند. جنایتکار بودن غیر طبیعی است. بنابراین جنایتکاران بطرز وحشتناکی در عذاب هستند. تنها یک انسان معذب، دیگران را عذاب میدهد.

در (کتاب سفید مربوط به محاکمهٔ Siniavski-Daniel» توصیفی را در مورد لنین میخوانیم که وی چگونه برطبق عادت، اطاقش را در ساعت دو صبح ترک گفته، به حیاط میرفت و در برابر ماه زوزه میکشید. او هر شب این کار را میکرد. او کمی زوزه میکشید، سپس گوش فرا میداد تا ببیند که همه چیز آرام است، سپس دوباره زوزه میکشید تا وقتی که شروع به یخ زدن میکرد. آنگاه دوباره وارد اتاقش می شد تا برای سرنوشت آیندهٔ روسیه، برنامه ریزی کند.

اين حكايت توسط محافظ خودِ لنين تعريف شده است.

همهٔ انسانها عذابدهندگانی در سطح لنین و هیتلر نمی باشند، اما بسیاری از افراد (خمیرهٔ) یک بولشویک را دارند. ما همسر، والدین، دوستان و کارمندان خود را عذاب میدهیم و می توانیم وحشی و سادیک باشیم.

خوشی خود را در عذاب دیگران می یابیم، اما درواقع ما خود در عذاب هستیم. تنها یک انسان آشفته می تواند یک آشوبگر باشد.

اگر فقط به دعوت فیض آمیز عیسی گوش فرا دهید که میگوید: (بیایید نزد من ای تمامی زحمتکشان و گرانباران و من شما را آرامی خواهم بخشید»، (مـتی ۲۸:۱۱)، در آنصورت خواهید توانست دیگران را از شرارت خودتان رهایی داده و خـود نـیز آزاد شوید. (خروج ۱۳:۲۰)

«قتل مكن.»

در زندان معمولاً سارقین، قاتلین را بـه سـختی مـحکوم مـیکنند. ایشـان چـنین میگویند: «ما میتوانیم توبه کنیم و اَنچه را که دزدهایم بازگردانیم؛ حتی اگر این کار را نکنیم، قربانیان ما میتوانند کار کنند و باز پولی بهدست اَورند. امـا شـما نـمیتوانـید زندگی را که از انسانی گرفتهاید، دوباره باز پس دهید. شما جنایتکار هستید!»

در گفته آنها حقیقتی نهفته است. هر گناهی، رابطهٔ میان انسانها را نابود می سازد و از طرفی انسان را بیش از پیش نسبت به دعوت خدا بی احساس می گرداند. اما قتل، گناهی غیر مسؤولانه است. اگر اموال کسی را به سرقت برده، یا به حیثیتش لطمه نزنید، همه چیز از دست نرفته است. شخص مورد ستم این فرصت را دارد که بار دیگر موقعیت خوبی را بهدست آورد. اما قتل، امری غیر قابل بازگشت است و انسان را در مقابل داورش قرار می دهد و اگر هم برای این امر آماده نشده باشد، به دوزخ افکنده خواهد شد. قتل گناهی سوای دیگر گناهان است، «گناهی است که منتهی به موت می شود.»

بنابراین روحانیونی که خشونت را مورد اغماض قرار داده، انقلاب را ترویج میکنند، راه خطا را در پیش گرفتهاند. دولتهایی نیز که کشورشان را درگیر جنگ میکنند، درصورتی که قابل اجتناب باشد، خطا میورزند. این مطلب شامل شورشیان خونریز نیز میشود.

چه لزومي دارد كه انقلابي صورت گيرد؟

(تارسیس) (V. Tarsis) نویسندهٔ شوروی در کتابش تحت عنوان (پیامی از یک آسایشگاه روانی)، حکایت مردی را نقل میکند که کمونیستها او را دیوانه می پنداشتند. این مرد میگفت: (شروع به خواندن روزانهٔ کتابمقدس نمودم. باید اقرار کنم که آن خطرناکترین و اغواکننده ترین کتاب است. تعجبی ندارد که رفقا متوجهٔ آن شده، توزیع آن را قدغن کردهاند. زیرا اگر سخنان خردمندانهٔ کتابمقدس را خوانده باشید، فقط می توانید به انقلابها قاهقاه بخندید.)

هنگامی که حتی در فقر و مظلومیت می توانید آرامش کامل روحی داشته باشید، هنگامی که به زندگی زیبا و ابدی در بهشت اطمینان دارید، به ذهنتان خطور نخواهد کرد که برای تغییر نظم اجتماعی در این جهانِ موقتی دست به خونریزی بزنید.

مسیحیان در چنین اموری شرکت نمیکنند زیراکه کلمات خدا را درمورد «قتل مکن» به خاطر می اَورند.

#### <u>المه</u>

«رئیس مجلس داماد را مخاطب ساخته بدو گفت: هرکسی شراب خوب را اول می آورد و چون مست شدند، بدتر از آن. لیکن تو شراب خوب را تـا حال نگاه داشتی؟»

شریر گاهی اوقات چیزهای نیکو را اول میدهد: وعدههای زیبا، لذایـذ فـردی، و غیره. بعد از آنکه بخش اعظم زندگی در مستی سپری شد، شراب بد بـه دنـبال ایـنها می آید: یعنی زندگی متلاشی شده، پشیمانی، کوری روحانی و سرانجام برتر از همه – هلاکت جاودانی.

محبت میداند که بهترین چیزها در پیش است. او از قبل شادی اطاعت از احکام خدا، رفاقت با مسیح، با فرشتگان قدوسش و مشارکت عظیم مقدسین را چشیده است. درحال حاصر این شادی با تلخی صلیب آمیخته است. اکنون جلال و شاید ما همراه است با تجربهها، یأسها، ستمها، فقر، خونریزی، و اشک؛ اما عروس مسیح هرگز از امید دست نمیشوید. او میداند که دامادش در خانهٔ ضیافت، بهترین شرابها را برای اعصار آینده ذخیره کرده است. او همانند کسانی که زندگی را محدود به این جهان می پندارند، عجله نمیکند. محبت برای حصول نتایج تعجیل نمیکند. او می تواند نقصانها، رنجها و شکستهای موقتی را تحمل کند، زیرا که پیروزی نهایی از آن اوست.

مسیحیان بی آنکه از اختلافات متوحش شوند، از آنها الهام گرفته، به پیش می روند. مخالفین ما بی خبرند از شادیهای غیرقابل وصف که مسیح برای کسانی که به هنگام رنجهایش در کنارش می ایستند، آماده ساخته است. ما محبت می کنیم و باور داریم که محبت پیروز خواهد شد.

کلیسای مسیح را جهان گناه اَلود به مخاطره نمیاندازد. حتی دروازههای جهنم نیز نمی توانند بر آن فائق اَیند. درواقع این جهان گناهکار است که بهخاطر وجود کلیسا به مخاطره افتاده است، زیرا که پیروزی نهایی از آن ماست.

#### 10 مه

«و انسانیت تازه را که به صورت خدا در عدالت و قدوسیت حقیقی آفریده شده است بپوشید.» (افسسیان ۲۴:۴)

معمولاً انسانها قدوسیت و نیکویی را یکی میانگارند، حال اَنکه این دو فضیلت از یکدیگر متمایزند. (خدا هر چه ساخته بود، دید همانا بسیار نیکوست» (پیدایش ۲۱۱۱). بعد از عبارت (کاملاً نیکو» مطلبی کاملاً متفاوت می اَید: (پس خدا روز هفتم را مبارک خواند و اَن را تقدیس نمود» (پیدایش ۳:۲). تقدیس به حوزه ای به غیر از نیکویی تعلق دارد.

یک شخص ممکن است بسیار نیکو باشد، بی آنکه الزاماً مقدس یا وقف خدا باشد. مواردی وجود دارد که انسانها مقدسند بی آنکه نیکو باشند. نیکویی جدئون، یائیل، یوشع در چیست؟ ایشان جنگاورانی بودند برای پیروزی قوم خدا. به همین دلیل مقدس بودند. کسانی که زندگی آتاناسیوس، لوتر و کالون را خواندهاند، نشان اندکی از نیکویی را در ایشان می بینند. این مردان به خاطر حقیقتی که به آن ایمان داشتند، بی باکانه جنگیده، با مخالفین خود بی رحمانه برخورد نمودند. حقیقت باید پیروزمند باشد. ما با تغذیه از خوراک روحانی درست، مقدس می شویم.

در طول یک آزمایش، متوجه شدند که کرمهایی که معمولاً در تاریکی زندگی میکنند، می توانند طوری شرطی شوند که مکان تاریک را ترک گفته، روشنایی را ترجیح دهند. آنها هربار که مبادرت به رفتن به تاریکی میکردند، شوک الکتریکی به ایشان وارد می شد، حال آنکه اگر به روشنایی می آمدند، خوراک فراوانی می یافتند. اگر بخواهیم اصطلاح کتابمقدسی به کار ببریم، این موجودات به مرور زمان لباس دکرم تازه را پوشیدند)، و برخلاف عادات نوع خود، از آن هنگام به بعد، روشنایی را بر تاریکی ترجیح دادند. سپس این کرمها را به قطعات ریزی بریدند و به خوراکی که به کرمهای دیگر داده می شد، اضافه کردند. کرمهای جدید نیز عاداتشان را تغییر دادند. با اضافه شدن گوشت نوع جدید کرمها، کرمهای تحت آزمایش، اسید ریبونوکلئیک خود یعنی مخزن حافظه را افزایش دادند. آنها درست همانند آن موجوداتی که از آنها تغذیه کرده بود، از تاریکی پرهیز کرده، روشنایی را ترجیح می دادند. آزمایشهای مشابهی نیز با دیگر حیوانات انجام شده است.

اگر می خواهید که انسانیت تازه را بپوشید، یعنی عدالت و تقدس را، از مسیح تغذیه کنید. او جسم شد تا بتواند بَدَل به خوراک روزانهٔ شما شود.

#### as 19

«و یهوه خدا کدویی رویانید و آن را بر بالای یونس نمو داد تا بر سروی سایه افکنده... و یونس ازکدو بینهایت شادمان شد.» (یونس ۴:۴)

در کتابمقدس، سایه نشانه و نماد موقتی بودن است. بلدد می گوید: (روزهای ما سایه ای بر روی زمین است» (ایوب ۹:۸) و خود ایوب چنین می گوید: ([انسان] مثل سایه می گریزد و نمی ماند» (ایوب ۲:۱۴). سلیمان نیز می فرماید: (انسان ... مدت ایام حیات باطل را ... مثل سایه صرف می کند» (جامعه ۲:۲۶). او این اندیشه را از پدر خود داود به ارث برده بود که می فرماید: (ایام ما بر زمین مثل سایه است و هیچ دوام ندارد.» (اول تواریخ ایام ۱۵:۲۹).

حتی انبیایی نظیر یونس نیز گاهی اوقات در امور زودگذر «بی نهایت شادمان» می شدند. یونس ابتدا برای خود سایبانی ساخت تا در زیر سایهٔ آن بنشیند و فراموش کرده بود که هر چه انسان می سازد، موقتی است. روز بعد باد شدیدی وزید و سایبان را درهم شکست. چیزی نیست که ما برای خود بسازیم و نابود نشود. هیچ چیز تا ابد دوام نمی یابد، نه حتی تمدنها و نه ما که در این دنیا زندگی میکنیم.

آنگاه یونس از سایهٔ گیاه شادمان شد. اما روز بعد کرمی آن را زد و خشک شد. همهٔ درختان روزی می میرند، همینطور آن کرمی که آن را خورده است؛ همینطور آن نبی که بر زیر سایهٔ درخت نشسته بود. نینوا نیز که یونس به او بشارت می داد از میان رفت با وجود آنکه در ایام یونس توبه کرد. ایمانداران همانند بی ایمانان می میرند. پس شادمان شدن از یک سایه چه مفهومی دارد؟ ممکن است که فردا به خاطر از دست دادن این شادمانی آرزو کنید که کاش مرده بودید. با اینحال نومیدی نیز دوامی نخواهد داشت. آن نیز مثل همهٔ احساسات دیگر موقتی است. آنگاه زمینی که بر روی آن درختان می رویند و انسانهایی که گاه شادمان و گاه خشمگین هستند نیز خواهند سوخت.

تنها خدایی که می گوید (آیا دل من نسوزد؟) (یونس ۱۱:۴) تا ابد پایدار است. وی نینوا را تا ابد محافظت نکرد. و هیچ کس را نیز بر روی زمین تا ابد محافظت نمی کند. ایلعازر همانند دیگر کسانی که عیسی آنان را زنده کرد، بعداً دوباره مردند. تنها خدا تا ابد باقی است. و این سخن او باقی می ماند که (ایا دل من نسوزد؟). آیا دل من به حال جانهایی که به من اعتماد کردند، در ابدیت نسوزد؟

#### ۱۷ مه

«نان هیچکس را مفت نخوردیم، بلکه به محنت و مشقت شبانه روز...» (دوم تسالونیکیان ۸:۳)

کانون توجه پولس در رسالههایش اَن کسی بود که سیمایش همانند هزاران خورشید پر فروغ، چشمانش پاک و کل وجودش برفگون بود.

مسیح موضوع اصلی گفتههای او بود؛ اما تنها موضوع نبود. گاهی اوقات مانند اَیهٔ نقل قول شده در بالا، او از خود و همکارانش نیز مینویسد.

برای ما نیز، مشغلهٔ اصلیمان آن کسی است که فضائل او همچون اقیانوسی بیکران بوده، در او جـواهـرات بـینهایت شگـفتآور انـباشته شـده است. هـنگامی کـه او را شناختید، افکارتان در شادمانی غوطهور میشوند.

با وجود این، نمی توانیم از صحبت کردن درمورد شبانان اجتناب ورزیـم. شـبانان باید به نکات زیر توجه داشته باشند:

۱) نباید نان ایمانداران خود را مجانی بخورند. یک پزشک در پایان سال گزارش میدهد که چه تعداد بیمار را معالجه کرده، و چه تعداد را شفا داده است. یک کفاش می تواند گزارش دهد که چند جفت کفش تولید کرده است. یک شبان باید بتواند درمورد کار ترویج انجیل و سودمندی کارش گزارش دهد.

۲) باید روز و شب زحمت بکشند. روز تنها کافی نیست. دخوشا بحال کسی که ... روز و شب در شریعت [خداوند] تفکر میکند؛ (مزمور ۲:۱). شمرات هـنگامی بیار می آیند که شب هنگام نیز کار کنید.

مسيحيان بايد شبان شبانان خود باشند.

«به سبب گناهان ما کوفته گردید.» (اشعيا ٥:٥٣)

در کشوری که شکنجه و آزار حاکم بود، یک افسر پلیس، شبانی را دستگیر کرده، از او پرسید: (اَیا تو هم مثل دیگران مرا یک عفریت می پنداری؟)

شبان در پاسخ گفت: (عفریت؟ نه، اما مردی ناکام که عقیده دارد که هیچکس او را دوست نمی دارد. درحقیقت خدا تو را دوست می دارد، به طور خاص. به خاطر افراد پلید بود که وی انسان شد. وی بدین جهت که ما پاک بودیم بر روی زمین نیامد، بلکه به این خاطر که چرکین بودیم. هر چه چرکین تر باشیم، حق بیشتری برای برخوردار شدن از رحمتش داریم.»

افسر از خود دفاع کرده، گفت: (ولی من اَنقدرها هم بد نیستم. من که دزد نیستم.) شبان پاسخ داد: (چرا هستی. تو از خدا دزدی کردهای!) (چه چیزی را؟)

(تو گناهانت را از او دزدیده ای. گناهان ما به او تعلق دارند و مایملک او می باشند. وی آمد تا به صورت پسر انسان زاده شود تا آن گناهان را بر دوش کشد. تمام چرک کارهای بد ما به او تعلق دارد و نه به ما. اگر از دادن گناهانت به او، یعنی به برهٔ خدا که گناهان جهان را زدود – و حق زدودن آنها را دارد زیرا که از آن اوست و نه کس دیگر امتناع ورزی، در آنصورت یک دزد و یک سارق خواهی بود. چرا که چیزی را نگاه می داری که از آن کس دیگری است.»

در آن شب، شبان زندانی نشد و افسر پلیس گناهانش را به او اقرار کرد. آیا شما هم یک دزد هستید؟ آیا همچنان اعلام میکنید که گناهانی که مرتکب شدهاید، متعلق بـه شما هستند، درحالی که عیسی ذیحق است که مالک آن باشد؟

«و در نصف شب صدایی بلند شد که اینک داماد می آید به اسستقبال وی بشتابید.»

زمین به حول محور خود می چرخد. نیمه شب لحظه ای است که زمین بیشترین فاصله را با خورشید دارد. نیمه شب روحانی، دورهٔ بیشترین جدایی انسانها از خدا می باشد. ما به این نیمه شب و وقایع هولناکش نزدیک می شویم.

اما فرزندان خدا نیمه شب را با همان دید افراد دنیوی نـمینگرند. در نیمه شب، نخست زادگان مصری مردند، اما قوم برگزیده آزادیاش را بهدست اورد.

خداوند گفته است: (شب می آید که در آن هیچ کس نمی تواند کاری کند) (یو حنا ۴:۹). اما هنگامی که چیزی در کتابمقدس غیرممکن اعلام می شود، این امر شامل ایمانداران نمی گردد. درمورد ایشان عیسی فرموده است: (مؤمن را همه چیز ممکن است) (مرقس ۲۳:۹).

قوم قدوس حتی در نیمه شب هم می تواند کار کند. در نیمه شب بود که شمشون دروازه های شهر غزه را از جا کَند (داوران ۲:۱۶). در نیمه شب بود که روت از بوعز این وعده را دریافت کرد که (هر اَنچه به من گفتی برایت خواهم کرد» (روت ۲:۱۱). در نیمه شب پولس و سیلاس زندانیان فیلیپی را به سوی خداوند هدایت کردند (اعمال ۲۵:۱۶).

در نیمه شب، قوم خدا بزرگترین پیروزیهای خود را بهدست اَوردند. لذا مزمورنگار چنین میگوید: (در نصف شب برخاستم تا تو را حمد گویم) (مزمور ۶۲:۱۱۹).

ما در جهان از تاریکی نترسیده، کار میکنیم. داماد بزودی می آید و نباید با دست خالی به استقبال او برویم. «ای حقیر شمارندگان، ملاحظه کنید و تعجب نمایید و هـلاک شـوید...» (اعمال ۲۱:۱۳)

پولس در اینجا از حبقوق ۵:۱ نقل قول میکند و به خاطر اقتداری که به عنوان رسول دارد، به نبوت او عبارت (هلاک شوید» را اضافه میکند یعنی عبارت نفرین خطاب به مخالفین انجیل. خداوند قبلاً اورشلیم را نفرین کرده بود. وی درخت انجیر را نفرین کرد که خشک شد. در اینجا پولس به بزرگان یهود هشدار میدهد که هلاک خواهند شد، و مدتی بعد چنین نیز شد.

از نظر ما غیر متعارف است که یک رسول بتواند به مخالفین بگوید که (هلاک شوید). ما میدانیم که خدا محبت است. این حرف حقیقت دارد اما کتابمقدس در هیچ کجا نمیگوید که او فقط محبت است. شما نمی توانید توصیف خدا را تنها با یک کلمهٔ (محبت) به پایان برسانید. هیچ انسانی را با یک کلمه نمی توانید توصیف کنید. من یک مسیحی هستم اما در عین حال مذکر، بلندقد، شبان، گناهکار، پدر و غیره نیز می باشم. لذا محبت تنها یکی از صفات خداست. عدالت، غضب، و ترس خداوند نیز وجود دارد. این صفات به همان روشنی در کتابمقدس ابراز شدهاند که محبت او. پولس بعد از ستایش محبت در اول قرنتیان ۱۳، در همان رساله (۲۲:۱۶) مینویسد: (اگر کسی عیسی مسیح خداوند را دوست ندارد، اناتیما باد.)

مسیحیان قدرت گشودن و بستن، برکت دادن و لعن کردن را دارا می باشند. ایشان مخالفین خود را بهعنوان افراد دوست داشته، تمام تلاش خود را میکنند تـا آنـان را بهسوی نجات هدایت کنند، اما به نـهادهایی کـه ایشـان را مـورد اَزار و شکـنجه قـرار میدهند، نبوتگونه میگویند (هلاک شوید) و هلاک هم خواهند شد.

چنگیزخان و تاتارهای قدرتمند را بهخاطر آورید. ایشان در قرن سیزدهم بدون هواپیماهای جت و تسلیحات اتمی از چین تا میانهٔ اروپا را مورد تاخت و تاز قرار دادند. برای او تنها نصف زمانی که شورویها اروپا را تصرف کردند لازم بود تا این ناحیه را به تصرف درآورد. اما چنگیزخان از میان رفت. ما از انبوه بمبهایی که دشمنان انجیل ساختهاند نمی ترسیم. سلیمان، فرمانده ترک و سربازانش را بهخاطر آورید. مسیحیان دعا کرده، نفرین (هلاک شوید) را بر زبان راندند. دشمن هلاک شد. اسلحههای روحانی نیرومند هستند و مرگبار، یک کلمهٔ پطرس باعث مرگ مسیحیان بی ایمانی چون حنانیا و سفیره گردید.

«انصاف را نگاه دارید.»

(کرازنوف-لویتین) (A. Krasnov-Levitin) یک نویسندهٔ مسیحی یهودیالاصل که به مدت ده سال را در زندانهای شوروی بسر برده بود، بحثی را مطرح می سازد که با یک مسیحی صلحجو داشته است. لویتین این سؤال را از او پرسید: (اگر سارقی مسلح به خانوادهٔ تو حملهور شود، چرا نباید تبر را به زور از او بگیری و بر سرش بکوبی؟)

فرد صلحجو در پاسخ گفت: (این کار از سوی کتابمقدس ممنوع شده است، زیرا که عیسی چنین تعلیم داد که اگر کسی بر گونهٔ تو طپانچه زند، گونهٔ دیگر را نیز به طرف او بگردان». لویتین گفت: (اما عیسی هرگز تعلیم نداده است که اجازه دهید تا فرزندانتان توسط راهزنان کشته شوند.»

لویتین ادامه داد و گفت: «رفتاری که به هنگام مورد حمله واقع شدن خودتان درست می نماید، وقتی که جان دیگران مطرح باشد، حماقت محسوب می گردد. مردی که در کمال آرامش ناظر این است که شخص بی دفاع دیگری مضروب می شود و به نفع او مداخله نمی کند، بزدل و خودخواه است. این امر را نمی توان با اصل مقاومت منفی توجیه کرد. مردی که به هنگام پیروزی دروغ، سکوت اختیار می کند نیز بزدل و خودخواه است... ملایمت و فراموش کردن اه انتهایی که به شخص شما می شود که ضروری است تا ارادهٔ انسان بر روی مبارزه با بی عدالتی، دروغ و شرارتی متمرکز شود که بر جهان مسلط است.

عبارت (خوشابحال گرسنگان و تشنگان عدالت) را لویتین بهعنوان برکتی توضیح میدهد که فقط مختص کسانی نیست که سعی در پیروزی عدالت در جهان مینمایند. یهودا درمورد (نجات عام) مینویسد. هر انسان نجات یافتهای مبارزه میکند تا نجات عمومیت یافته، اصول مسیح بر جهان حاکم شود.

همهٔ مسیحیان واقعی بر علیه بی عدالتی و شقاوت مبارزه میکنند. به همین دلیل هم تحت تعاقب و آزار قرار میگیرند. به نجات شخصی اکتفا نکنید. دیگران را نیز نجات دهید. (قرنتیان ۵:۱۳)

«محبت ... اطوار نا پسند یده ندارد.»

این عبارت معمولاً بدین مفهوم درک می شود که از یک مسیحی نباید رفتار بی ادبانه سر بزند. اما خود پولس گاهی اوقات بطرز وحشتناکی بی ادب بود. همین طور خداوند. و نیز مصلحان و معارضینشان. جایی که سرنوشت کلیسا و جهان در معرض مخاطره قرار می گیرد، ادب می تواند بسیار زیانبار باشد.

کلمهٔ یونانی برای (ناپسندیده) "aschemon" میباشد که ترجمهٔ تحتاللفظی آن میشود (محبت رفتار غیر مدبرانه ندارد.)

مسیح، انسانها را همانند یک جانورشناس طبقهبندی میکند. یعنی آنها را در چارچوب یک سیستم یا یک نقشه قرار می دهد. برخی انسانها (گوسفند)، عدهای (گرگ)، برخی (سگ) و بقیه (روباه) می باشند. وی برخی را احمق، ریاکار و افعی نامید. بقیه نیز شاگردان محبوب هستند. وی یک حیوان، یک اژدهای سرخ و یک کبوتر دست آموز را از یکدیگر تشخیص می دهد. محبت بطرزی ناپسندیده رفتار نمیکند، یعنی بدون درنظر گرفتن این واقعیات.

همهٔ انسانها باید مورد محبت قرار گیرند، اما من نمی توانم با انسانهای (گوسفند صفت) همان رفتاری را داشته باشم که با افراد (گرگ صفت). نمی توانم با ریاکاران و شاگردان محبوب، با مستبدان و قربانیان رفتار یکسانی داشته باشم. لعنت بر چوپانی که تفاوتی میان گوسفندان و سگهایش و گرگها قائل نشده، رفتار یکسانی با آنها دارد. محبت همان رفتار را با شوهر خوب و شوهر بد، یا با فرزند مطیع و فرزند نافرمان ندارد. رفتار با محبت تابعی است از موقعیت.

فرض کنید که عده ای تبهکار به مردی حمله ور شوند. من باید همگی شان را دوست بدارم، اما سعی خواهم کرد که از شخص مورد حمله محافظت نمایم و درصورت لزوم به سوی تبهکاران شلیک کنم. در غیر اینصورت ناپسندیده یا aschemon رفتار کرده ام، و این واقعیت را درنظر نگرفته ام که در طرح کلی دنیا ایشان مواضع متفاوتی را دارا هستند. این امر درمورد رفتارمان با کسانی که به کلیسا فایده می رسانند و کسانی که به آن زیان وارد میکنند، کسانی که از کشور خود دفاع میکنند و کسانی که به آن حمله می نمایند نیز صادق است.

محبت اطوار ناپسندیده ندارد. محبت برطبق جایگاهی کـه هـر انسـان در طـرح و نقشهای اشغال کرده است، تنوع حاصل میکند. (متی ۴۹:۲۷)

«بگذار تا ببینیم...»

در قبال رنج انسانها، گاه بی تفاوتی، بیاحساسی، و کرختیِ مغلوب نشدنی وجـود دارد.

در جلجتا جمع کثیری از مردم به هنگام مصلوب شدن آن سه مرد حضور می یافتند و درواقع فریادهای ایشان را موقعی که میخها با چکش بر دستان و پاهایشان کوبیده می شد می شنیدند. ایشان می بایست می دانستند که دست کم یکی از سه مرد مصلوب شده در آن روز جمعه، انسانی نیک بوده است، درغیر اینصورت برای شکنجه گرانش دعا نمی کرد. درغیر اینصورت، در لحظاتی که خود درد جسمانی غیرقابل وصفی را تحمل می کرد، اعتنایی به هدایت یک دزد نزد خدا نمی نمود. اما همین عیسی از روی نومیدی فریاد زد: (خدایا، خدایا، چرا مرا رها کردی؟)

واکنش مردم چه بود؟ ایشان به یکدیگر میگفتند: «بگذار تـا بـبینم...» حـتی بـه ذهنشان نیز خطور نمیکردکه حداقل با دادنکمی اَب و یاگفتن سخنی تسلیبخش رنج او را تخفیف بخشند. «بگذار تا ببینم که اَیا الیاس میاَید او را برهاند.»

الیاس فقط نام خاص نبی عهدعتیق نمی باشد. در زبان عبرانی آن جمله ای است بدین معنی دیهوه خدای منست، در این مفهوم هر کسی می تواند الیاس باشد. در همین مفهوم خداوند گفت که یحیی تعمید دهندهٔ الیاس است. هر یک از ما باید یهوه را به عنوان خدا داشته باشیم. اگر خدای رحیم، یهوه، ارباب زندگی ما باشد، هرگز در برابر رنج یک معصوم منفعل باقی نمی مانیم.

درواقع کسانی که خدا را ندارند، رفتارشان همان «بگذار تا ببینیم» خواهد بود. این نوع انسانها شاهد مصلوب شدن در جلجتا بودند و از آن متأثر نشدند. چنین افرادی توسط پیام رنجهای کنونی نیز متأثر نمی شوند. ایشان ملعون هستند و توجهی به ایس ندارند که برادران کوچک عیسی گرسنه و یا دربند می باشند. این افراد را به داوری خدا می سپاریم.

حتی در بین برگزیدگان خدا نیز بی تفاوتی و کرختی بسیاری وجود دارد که باید بر اَن فائق اَمد. هر کجا که نیازی وجود دارد، منفعل باقی نمانید. اگر می توانید، کـمک کنید.

۲٤ مه

(لوقا ۳۵:۶) (لوقا ۳۵:۶) (لوقا ۳۵:۶) (لوقا ۳۵:۶)

یکی از بزرگترین زیبایی های کتابمقدس این واقعیت است که دو آیه در آن وجود ندارد. پیش از هر چیز در کتابمقدس هیچ آیه ای وجود ندارد که در آن عیسی از کسی پرسیده باشد که: «گناهان تو چه هستند؟ چه مقدار هستند؟ تحت چه شرایطی بودند؟ با چه کسی بودند؟ به من بگو که آیا گناهانت شامل گناهان قابل اغماض و اهانتهای ناچیز می شد و یا جرایم بزرگ. ۲ درعوض کتابمقدس به ما می گوید که عیسی از نزد شخصی به نزد شخصی دیگر رفته، می گفت: «آسوده خاطر باش پسرم، آسوده خاطر باش دخترم، گناهانت بخشوده شد ۲ – بی آنکه از ایشان سؤال کند که گناهانشان چه بوده است. همچنین درمورد گذشته تان نیز سؤالی نمی کند.

ثانیاً هیچ موردی در کتابمقدس وجود ندارد که طی آن کسی از عیسی پوزش یا بخشش بطلبد. بعد از شام آخر، همهٔ رسولان به استثنا یوحنا، گریختند؛ پطرس او را انکار کرد. هنگامی که ایشان خداوند قیام کرده را ملاقات کردند، دلپسند می بود اگر ایشان میگفتند که (متأسفیم». اما این کار را نکردند. این بدین خاطر بود که هر که بر چهرهٔ عیسی می نگرد، در آن آنقدر فهم و محبت می بیند که از پیش مطمئن می شود که او (همه چیز را بخشیده است.) مسیح خیلی بیش از خود من خواهان نجات من است. او خیلی بیش از من آرزو دارد که به آسمان بروم. یک انسان باید خیلی سریع بدود تا از خدا دور شود زیرا که او با تمام برکاتش به دنبال وی روان است.

به این دو اَیهای که در کتابمقدس نمیباشند تکیه کنید. ایمان داشته باشد کـه او گناهان شما را برعلیه شما نگاه نمیدارد و منتهای اَرزوی او این است که شما را بیامرزد.

40 مه

(اول پطرس ۲:۲) (اول پطرس ۲:۲) (اول پطرس ۲:۲)

شاه لیر چنین گفت: «هنگامی که زاده می شویم، می گریستیم بدین جهت که وارد صحنهٔ نمایش عظیم ابلهان شده ایم.» حق با او بود. خود او نیز یک ابله بود زیـرا کـه بی موقع تمام دارایی اش را به فرزندانش سپرد. وی می بایست می دانست کـه ایشـان در معصیت سرشته شده و مادرشان در گناه به ایشان آبستن شده است (مزمور ۵:۵۱).

به راستی که این جهان، جهان نادانان است. از بهترین کس به بدی یاد میکند و او را شیطان مینامد. هاملت حق داشت که بگوید: «اگر چون یخ عفیف باشی و چون برف پاک، از اتهام مبرا نمیشوی.» اتللو، دزدمونای پاک را هرزه نامید. «یک ولگرد در مستی چنین کلماتی را به کار نمیبرد.»

ژولیت نیز احمق بود. او تماماً حق داشت که در سن چهارده سالگی بدان شیوه عاشق شود. اما فقط از روی نادانی عشق ورزید. وی به رومئو گفت: (وجود دلپذیر تو خدای بتکدهٔ منست.) احمقانه است که از موضوع مورد محبت خود بتی بسازید. اگر او یک سال بیشتر میزیست، به احتمال زیاد بت دیگری را جایگزین رومئو میکرد.

هاملت به افلیا گفت: (با یک احمق عروسی کن، زیرا که مردان عاقل به خوبی میدانند که از ایشان چه عفریتهایی میسازی. چه تعداد از انسانها خردمند و آگاه هستند؟

یاگو درمورد کاسیوس چنین گفت: (اگر فقط می توانستم یک جام دیگر به او بنوشانم، آنگاه او همان قدر به هرزه دری می پرداخت که سگ معشوقهٔ من.)

تولید کنندگان مشروبات الکلی موفق میشوند که به ما جامهای بی شماری بنوشانند. جهان مست میگساری است.

عیسی چه نیکو گفت که نباید به این جهان دل ببندیم. ما در آن بیگانه و زائر هستیم. نباید در حماقت آن سهیم شویم.

#### as Y9

«هر فضیلت و هر مدحی که بوده باشد، در آنها تفکر کنید.» (فیلیپیان ۸:۴)

هنگامی که کلیوپاس به اتفاق دوستی عازم دهکدهای به نام عمواًس بود، عیسی به ایشان ملحق شد. اما چون او تغییر یافته بود، ایشان نتوانستند او را بشناسند. کلیوپاس از عیسی پرسید: (مگر تو در اورشلیم غریب و تنها هستی و از آنچه در این ایام در اینجا واقع شد واقف نیستی؟ به ایشان گفت: (چه چیز است؟» (لوقا ۱۸:۲۴، ۱۹).

عیسی علاقمند شد، چرا که در روزهای اخیر، وقایع بسیاری در اورشلیم روی داده بود. دو سارق مصلوب شده بودند. آیا یکی از شاگردانش برای تسلی مادران داغدیدهٔ ایشان می رفت؟ آیا یکی از ایشان از پیلاطس اجساد این دزدان را مطالبه می کرد تا بر روی صلیب توسط کرکسها خورده نشوند؟ یکی از این دزدان، برادر ایمانی شده بود. شاگردانش حداقل می توانستند تدفین مناسبی برای او ترتیب دهند. درمورد اجراکنندگان حکم اعدام چه، که شرارت نشان داده بودند؟ ایشان نیازمند نجات بودند. آیا یکی از شاگردان عیسی ایشان را محبت می نمودند تا طریق آمرزش را دریابند؟

سه روز گذشته بود. چه چیزهایی در آن سه روز به وقوع پیوسته بود؟ مثل همیشه، خانواده هایی از هم پاشیده شدند، افرادی صدمه دیدند، عده ای داغدیده، عزاداری کردند، برخی نیز مرتکب قتل می شدند. برخی احتمالاً در تسبیح یهوه، سرودهایی سراییده بودند. مادران مراقب فرزندانشان بودند. دیگران نگران این بودند که همنوعانشان نان داشته باشند. بسیاری چیزها در سه روز اتفاق می افتد. عیسی پرسید: رچه چیز است؟، وی علاقمند زندگی انسانها در تمام جنبه هایش، با تمامی فضائل و رذائلش، شادی ها و اندوه هایش بود. او مایل است که در همه چیز با ما سهیم باشد.

شاگردان هنگامی که درمورد (چیزهایی) که در اورشلیم اتفاق افتاده بود صحبت میکردند، تنها به یک چیز توجه داشتند: چه اتفاقی بـرای عـیسی افـتاده بـود، بـرای شخصی که او را دوست میداشتند.

بسیاری از مسیحیان تنها دغدغهشان رابطهٔ شخصی شان با خداون ب صعود کرده است، یعنی کسی که می تواند در این دنیا و در بهشت آتی به ایشان آرامی دهد. اما مسیح زندگی است، زندگی اطراف ما. در برادرانش، در گرسنگان، تشنگان، برهنگان، بیماران و بشریتِ دربند، او را می توانید ببینید. او را مکرراً به هنگام ملاقات یکی از فرزندان خدا، ملاقات می کنید. (متی ۱۷:۲۸)

(برخی شک کردند.»

شک دارای ارزش مثبتی است. سرنوشت علوم از چه قرار می بود اگر کپرنیک نظریهٔ عموماً پذیرفته شدهٔ زمین به عنوان مرکز عالم را مورد شک قرار نمی داد؛ یا اگر آینشتاین ارزش مطلق هندسهٔ اقلیدس و مکانیک سماوی نیوتن را مورد تردید قرار نمی داد؟ بر سر مذهب چه می آمد اگر ابراهیم به مذهب بت پرستی که از اجدادش به ارث برده بود شک نمی کرد – یا اگر رسولان به داوری اعلام شده توسط کاهنان اعظم قومشان درمورد اینکه عیسی یک کفرگوست شک نمی کردند؟

شک، مشروع و ضروری است. در شک صادقانه، درایت بیشتری نهفته است تا در قطعیت ظاهری یقینها. برخی افراد مذهبی که ظاهراً از جایگاهشان در آسمان غره هستند، هلاک خواهند شد. برخی از واعظین نیز به هنگام بازگشت خداوند به او خواهند گفت: وخداوندا، خداوندا، آیا به نام تو نبوت ننمودیم و به اسم تو دیوها را اخراج نکردیم و به نام تو معجزات بسیار ظاهر نساختیم؟» و عیسی به ایشان خواهد گفت: وهرگز شما را نشناختم! ای بدکاران از من دور شوید» (متی ۲۲:۷، ۲۳).

منگامی که او فقط در تخیل شماست، به جای اصرار بر اینکه خدا را می شناسید، باید یک جوینده باشید. جویندگان خدا در امان هستند. اگوستین معلم بزرگ مسیحیت چنین نگاشت: (ترا نمی جستم، اگر از پیش تو را در اعماق دل خود نیافته بودم.) شک بی شائبه چیزی جز جستجوی حقیقت نمی باشد. اما آنگاه تقلای روح است. (چنانکه آهو برای نهرهای آب شدت اشتیاق دارد، همچنان ای خدا جان من اشتیاق شدید برای تو دارد) (مزمور ۲۰:۲). تپش دل آهو به خاطر موعظه و کتب مربوط به آب نیست. او به مباحثات مربوط به اطفاء تشنگی علاقه ای ندارد. رفیع ترین اطلاعات، شاعران مترین جملات درمورد خنکی و زیبایی آب، عطش انسان تشنه را فرو نمی نشاند. و نه حتی تجزیهٔ دقیق ترکیب شیمیایی آب. او خواهان خود آب است.

جویندهٔ خدا نیز همینگونه است. مردم به خاطر از دست دادن ثروت و یا یک فرزند، نهرهایی از اشک جاری می سازند. چه تعداد از افراد به خاطر عدم توانایی در یافتن خدا قطره اشکی ریختهاند؟ چه تعداد از افراد می توانند از صمیم دل کلمات مزمورنگار را بر زبان آرند: دجان من تشنهٔ خداست، تشنهٔ خدای حی... اشکهایم روز و شب نان من می بود...، (مزمور ۲:۴۲، ۳)؟

«در خداوند و در توانایی قوت او زور آور شوید.» (افسسیان ۶: ۱۰)

در ایالات متحده دست کم ده درصد کودکان مدارس ابتدایی مبتلا به dyslexia می باشند، یعنی اختلال ادراکی که قابلیت خواندن، هجی کردن یا خوانا نویسی را سد می کند. درصد افراد مبتلا بطور تقریبی در دیگر کشورهای متمدن نیز همین میزان است. هشتاد درصد افراد زندانی در ایالات متحده از این بیماری رنج می برند یعنی حالت ذهنی که گاهی اوقات موروثی است و باعث می شود که فرد به زحمت حروف و اعداد را بخواند. سقف ممکن است با کف اتاق اشتباه شود، کلمهٔ "hostile" (خصومت آمیز) با "hospitable" (مهمان نواز) جابجا تلقی می شود. "A" ممکن است بدل به "D" شود ؟ و

خشم و محرومیت ناشی از شکست تحصیلی دائمی اغـلب بـصورت بـزهکاری و رفتارهای ضد اجتماعی ابراز میشوند.

لیکن همیشه نیز چنین نیست. نلسون راکفلر، معاون اسبق رئیس جمهور ایالات متحده گفته است که وی نیز در تمام زندگی از این اختلال رنج برده است. او گفته: دبه طور برعکس قرائت میکنم. اعداد را وارونه می بینم. حتی بطور وارونه آنها را مجسم میکنم و این بدترین حالت است.» وی هیچگاه بر هجی کردن مسلط نشد، لیکن توانست بطور ساده با پذیرفتن آن، بر این نقص فائق آید. ادیسون نیز دچار dyslexia بود و این اختلال مانع از این نشد که وی مخترعی بزرگ گردد. ژنرال پاتون در سن دوازده سالگی نمی توانست مکتوب چاپی را بخواند. پرزیدنت ویلسون هم مبتلا به این اختلال بود. و نیز آلبرت آینشتاین، فیزیکدانی که تمام عالم نام او را تحسین میکند.

کودکان باید با دو داروی مهم پرورش یابند: یعنی ویتامینهای M و R، که تغذیهٔ کودکان امروزی فاقد آنهاست. آنها علایم اخلاقیات (morality) و مذهب (religion) میباشند. کودکان باید بیاموزند که وظیفهٔ اخلاقی شان حکم میکند که بر نقصانها مسلط شوند و کار مفیدی را در زندگی انجام دهند. ثانیاً باید بیاموزند که کسی هست که به ایشان کمک میکند تا بر این نقص و نقایص دیگر فائق آیند.

شما نیز می توانید بر نواقص خود مسلط شوید.

«او [انسان] را از فرشتگان اندکی کمتر ساختی.» (مزمور ۵:۸)

زیگموند فروید، بنیانگذار روانکاوی، دائماً فخر میکرد به اینکه (تاج را از سر انسان برداشته است!»

انسان تاج خلقت تلقی شده بود. آنگاه کپرنیک نشان داد که زمین یعنی مسکن انسان، چنانکه تا آن زمان تصور می شد مرکز عالم نیست. خورشید ما یکی از میلیاردها ستارهای است که اکثر آنها بسیار بزرگتر از خورشید ما می باشند. کپرنیک یک مسیحی معتقد بود و حتی بعد از اکتشاف خود نیز مسیحی معتقد باقی ماند؛ اما دیگران چنین نتیجه گیری کردند که با تقلیل اهمیت زمین در عالم، انسان حق محسوب کردن خود را به عنوان موجودی با ارزشی خاص از دست داده است. گفته شده است که داروین نشان داد که حتی بر روی زمین نیز انسان چیزی منحصر بفرد نبوده و نمی تواند نتیجه نقشهٔ خدا برای برخورداری از یک دوست باشد، دوستی که با او ارتباط برقرار کند. برطبق فرضیهٔ داروین، انسان فقط یکی از نتایج تکامل تصادفی است، همانند شامپانزه ها و گوریل ها. این دومین ضربه به برتری انسان بود.

اگر ما واقعاً حاصل تصادف باشیم، اگر فقط ماده و نه روح باشیم، اگر صرفاً حیواناتی شکمباره و شهوت پرست باشیم – پس از کجاست که مقاومت در برابر این نظریه ها سر برمی آورند؟ آیا میمونها و سگها از اینگونه تلقی شدن رنجیده خاطر می شوند؟ آیا مورچه ها می رنجند از اینکه فیل تلقی نمی شوند؟ پس اطمینان انسان به این اندیشه که مخلوق محبوب خدا و برتر و متفاوت از تمامی جانوران است چه می شود؟ ندای وجدان و اشتیاق به رسیدن به قله های روحانی از کجاست؟

(خدا انسان را بصورت خود آفرید» (پیدایش ۲۷:۱). هیچ چیز مشابهی درمورد هیچ مخلوق عالم گفته نشده است. «[خدا] تاج جلال و اکرام را بر سر او گذارد». انسان تاج خلقت است. وقتی که خدا خواست جسم بپوشد، به صورت «انسان» بر روی زمین ظاهر شد. در میان انسانها، کودکی مولود شد؛ و به انسانها پسری بخشیده شد که نامش چنین بود: خدای قدیر و پدر سرمدی (اشعیا ۶:۹).

به خوانده شدگی منحصر بفرد و عظیم خود ایمان داشته باشید. بگذارید تا صورت خدا در شما دیده شود. بگذارید تا نور شما طوری بدرخشد که انسانها پـدر را جـلال دهند.

«هسمانا هسفت سسسال فسراوانس بسسیار در تسمامی زمسین مسصر مسی *آید.»* (پیدایش ۲۹:۴۱)

علت این برکت استثنایی بر سرزمین مصر چه بود؟ چرا می بایست فراوانی بسیار نازل میشد، و بعد از آن خشکسالی بسیار سخت؟ سه دلیل برای این امر وجود دارد که راز هر کار مسیحی موفقیت اَمیز نیز بشمار می رود.

۱ - فرعونِ وقت یک پادشاه واقعی بود؛ او فقط به هنگام بیداری همچون یک پادشاه عمل نمیکرد. ضمیر باطن او نیز دغدغهٔ بهزیستی مردمش را داشت و شبها نیز در این باره خواب می دید.

لو تر گفته است که (هر مسیحی، یک پادشاه است و خادم هیچکس نیست). اما یک مسیحی پادشاهی مهربان است؛ لو تر میافزاید: (یک مسیحی خادم وظیفه شناسی برای همگان است و به همه کس خدمت میکند.)

یک مسیحی برای صید جانها تلاش و کوششی خارقالعاده به خرج نمیدهد. خدمت به کلیسا برای او امری تحمیلی نیست. اعتقاد و ایمان مسیحی او ضمیر باطنش را تسخیر کرده است؛ لذا وی بدون تلاشی جانکاه، جانها را صید میکند و ملکوت خدا را در اولویت قرار میدهد.

۲ – فرعون، این خواب بینندهٔ نیکویی ها، خواب بینندهٔ دیگری را به نام یوسف ملاقات میکند و با او متحد می شود. شما نیز همین کار را بکنید.

۳- فرعون انسانی کاملاً بدون پیش داوری بود. به او توصیه شد که بیگانهای را با رنگ پوستی متفاوت و مذهبی غریب، و اعتقاد به خدایی نادیدنی به دربارش دعوت کند. آن هم یک زندانی با شهرتی بد. اتهامی که باعث زندانی شدن او گشته بود، حمله به زنی بود با نیت سوءِ هتک حرمت.

اما در نظر فرعون، هر انسانی در وهلهٔ اول یک انسان است. از هر انسانی می توان برای بهزیستی کشور استفاده کرد. انسانهایی که دیروز اعمال بد انجام دادند، امروز می توانند بَدَل به انسانهای نیکی شوند. و از سوی دیگر، چه کسی می دانست که اتهامات وارد به یوسف حقیقت داشته است؟ کسانی که همچون فوطیفار، غلام و برده نگاه می دارند، غالباً برده های خود را بدون محاکمهٔ منصفانه روانهٔ زندان می کنند.

فرعون مصر واجد همهٔ این دیدگاههای نیکو بود؛ برای همین، سرزمینش مستحق داشتنِ فراوانی بسیار و ذخیرهٔ غذایی برای خود و همسایگانش در ایام قحطی بود. این خصوصیات شما را نیز بَدَل به صیاد جانها خواهد کرد. (جامعه ۲:۱)

«همه چیز بطالت است.»

هنگامی که شهر قرنطس توسط فیلیپ مقدونی محاصره گشت، همگان به دفاع از شهر برخاستند. برخی دیوارها را ترمیم میکردند و برخی دیگر به پرتاب نیزه و تیر میپرداختند. دیُوجانِس فیلسوف نیز وادار به فعالیت شد و بشکهاش را به پشت خیابانی غلطاند. هنگامی که از او پرسیدند که چرا این کار را میکند، در پاسخ گفت: دخوب، من هم نمی خواهم که در بین این همه افرادی که کار میکنند، تنها فرد بیکاره و تنبل باقی بمانم.»

به او گفتند: «اما دیگران کار مفیدی برای شهر انجام میدهند، درحالی که تو چنین کاری نمیکنی.»

دیوجانسن، با ابهت هرچه تمام تر به غلطاندن بشکهاش ادامه داد. درنظر او کار دیگران همان قدر بی فایده بود که کار او. قرنتس و امپراطوری مقدونی بدون توجه به اینکه چه کسی در این جنگ پیروز شد، نابود شدند. سربازان هر دو جناح بزودی مردند، چه فاتحین و چه شکست خوردگان. بعد از چند سده، چه کسی به جزئیات این نزاع اعتنا میکرد؟ آیا امروز کسی هست که نام آن جنگجویان را به خاطر آورد؟ شهروندان شهر مشغول به کارهایی بودند که درنظر ابدیت همان قدر بطالت بود که غلطاندن بشکه.

در این جهانی که همه چیز درگذر است، تنها یک چیز باقی ماند: و آن کاری است که مسیح، آن یگانهٔ ابدی، در جلجتا برای ما انجام داد. دیگر کارها، نهایتاً بی فایده میبودند. صلیب مسیح، گناهکاران را نجات میدهد و آنان را در ابدیتی سهیم میگرداند که پسر خدا مالک آن است.

یوحنای زرین دهان (John Chrysostom)، از آبای کلیسا در قرن چهارم میلادی، درمورد صلیب مسیح گفته است: (صلیب عبات است از ارادهٔ پدر، فخر پسر، شادی روحالقدس، جواهر فرشتگان، اطمینان ایماندار، و جلال پولس.)

کسانی را که وقت خود را در سرگرمیها سپری میکنند، مورد تمسخر قرار ندهید، در شرایطی که زحمت خالصانهای که میکشید و بدان مباهات میکنید، نتایج بهتری برای ابدیت دربر ندارد. مسیح مصلوب شده و قیام کرده از مردگان را خدمت کنید. این تنها کاری است که بطالت نمی باشد.

«و الان حکیمان و منجمان را به حضور من آوردند تا این نوشته را بخوانند و تفسیرش را برای من بیان کنند، اما نتوانستند تفسیر کلام را بیان کنند.» (دانیال ۱۵:۵)

هنگامی که بلشصر پادشاه بابل با شادمانی ضیافتی به همراه امرا و زوجههایش برپا ساخته بود، پیامی به زبان آرامی بر روی دیوار نقش بست. پادشاه از مستی درآمده، وحشت زده، مشاورینش را خواند تا معنی این واقعهٔ غیر معمول را بیان کنند. با اینحال هیچ یک از ایشان نتوانست نوشته را تعبیر کند. سپس دانیال را خواند و به او شکایت کرد که مشاورینش زبان آرامی را نمیدانند.

این زبان توسط یهودیان تکلم میشد. اسرای اسرائیل در بابل اقلیت قومی مهمی شده بودند، و به امپراطوری نخست وزیر و رهبران سیاسی دیگری را عرضه کرده بودند. اما هیچ یک از حکیمان بابل به خود زحمت نداده بود که زبان، مذهب یا ذهنیت یهودیان را فراگیرد. دشمنان بابل یعنی مادها و پارسها، در آن لحظات که پادشاه و امرایش مشغول تفریح و عیش و نوش بودند، مخفیانه وارد شهر شدند؛ همان شب بلشصر کشته شد و امپراطوری عظیم او به دست دیگران افتاد. حکیمان او بی حکمت شدند و چون قریبالوقوع بودن خطر را تشخیص ندادند، نتوانستند پادشاه را آگاه کنند.

امروزه مشابه همان نادانی اسف بار این مشاورین باستانی را مشاهده میکنیم. حکیمان امروزی - که بسیاری از ایشان رهبران کلیسای جهانی هستند - فقط به آن حد زیرک هستند که برای خود مواضع رفیع، عواید و شهرت به همراه مقام دست و پاکنند. لیکن مردمی راکه باید به سوی مسیح هدایت نمایند، درک نمیکنند: نیروهای مخربی را که کلیسا را تهدید میکند نیز تشخیص نمی دهند. مردان (حکیم) امروزی، رهبران روحانی، ظاهراً متوجه خطر بزرگی که تعصب مذهبی، کمونیسم و لامذهبی شایع درمقابل مسیحیت بر پاکرده اند، نیستند.

هشدار به بلشصر پادشاه، توسط دستی بر روی دیوار نوشته شد. هشدار به دنیای آزاد با خون نوشته شده است و مردان حکیم ما نمی توانند آن را بخوانند.

(غلاطيان ٢:١)

«و همهٔ برادرانی که با من می باشند.»

پولس تصمیم گرفت که رسالهٔ آموزندهای به کلیسای غلاطیه بنویسد. آنچه که او نوشت، کلام ابدی خدا بود که برای بنای مسیحیان تا اقصای عالم بکار میرفت. در چنین مواردی شما عقیدهٔ خود را نمینویسید. شما با تمام برادرانتان متحد می شوید. ایمانی عام وجود دارد که یکبار به مقدسین سپرده شد: ایمان وحدت بخش تمام برادران همیشه و در همه جا. تنها در مشارکت با تمامی مقدسین است که شخص قادر می شود که حقیقت جاودانی را درک کند. بنابراین پولس، رسالهاش را به غلاطیان به اتفاق (همهٔ برادرانی) که با او بودند نوشت.

کسی که پولس بیش از همه بر او تکیه داشت، عیسی بود، عیسایی که به او اعتماد داریم. مسیح، برادر و خداوند ما، فرشتگان مقدس بسیاری دارد. اَنها نیز بـرادران مـا میباشند. به علاوه مقدسین جلال یافته نیز با ما هستند.

هنگامی که عیسی با موسی و ایلیا بر روی کوه تبدیل هیأت سخن گفت، از شاگردانش خواست که به کسی چیزی نگویند. هیچ کس بعد از ملاقات یک فرد، به کسی نمیگوید که: [میدانید او یک بینی داشت.] داشتن یک بینی، امری غیر طبیعی نیست. ماگرایش داریم که امور مافوق طبیعی را بسیار بزرگ جلوه دهیم، اما عیسی خواهان این بود که ما دائماً خود را در مشارکت با مقدسین فوت شده قرار دهیم.

ما با احضار ارواح مخالفیم و میل نداریم که نزدیکی آنها را احساس کنیم. اما بر این باوریم که مقدسین فوت شده که با خداوند هستند، خیلی دور نمی باشند.

کتاب مقدس میگوید: (چون که ما نیز چنین ابر شاهدان گرداگرد خود داریم) (عبرانیان ۱۱:۱۲). در زندگی نامهٔ یوحنای زرین دهان (John Chrysostom)، بزرگترین واعظ مسیحیت که تاکنون شناخته شده است، آمده است که هنگامی که وی وعظهای خود را مینوشت، یک مسیحی پولس و یوحنا را دیده که در کنار او افکاری را در گوشش زمزمه میکنند. کسانی که همچون کودکان باشند، می توانند این حکایت را باور کنند. درمورد اینگونه تجارب به کرات صحبت نمی شود زیرا که صحبت زیاد نشان خواهد داد که ما معجزه را در زندگی مسیحی، عادی تلقی نکرده، مشارکت مقدسین را در تجربهٔ روزمره باور نداریم.

باشد که نامه های خود را با (همهٔ برادرانی که با ما می باشند) بنویسیم.

۳ ژوئن

| (لوقا ۱:۱۶)  | «شخصی دولتمند را بود» |
|--------------|-----------------------|
| (لوقا ١١:١٥) | «شخصی را بود.»        |

کتاب مقدس، مکاشفهٔ خداست. مکاشفه کلمهای است با ریشهٔ لاتینی که دو معنی دارد. از یکسو امور پنهانی را که تاکنون ناشناخته بود مکشوف می سازد و از سوی دیگر برخی امور را نیز در پشت حجابی مستور می سازد.

از آغاز، سخنان خداوند ما عیسی به زبان یونانی به ما انتقال یافت، یعنی زبانی به غیر از زبانی که خودش بدان تکلم می کرد. ما سخنان او را از وراء پردهٔ ترجمه می خوانیم که البته هرگز نمی تواند مفهوم کامل زبان اصلی را به ما برساند. حتی زبان عبرانی عهدعتیق افکار خدا را پنهان ساخته، آنها را در پوشش زبان ناچیز انسانی پیچیده است. هدف کتاب مقدس، بیدار کردن اشتیاقی در ماست برای رسیدن به آن حالت متبارک زمانی که خالق از خلقت جدا نبود، زمانی که ما در خدای یگانه یکی بودیم، هنگامی که ارتباط میان انسانها و بیان والاترین اندیشهها از طریق کلمات ناقص صورت نمی گرفت، یعنی همان حالتی که بار دیگر بعد از انقضای اعصار پدید خواهد آمد.

عیسی به زبان اَرامی تکلم میکرد، یعنی لهجهای از زبان عبرانی. کلمهٔ (داشتن) نه در زبان اَرامی وجود دارد و نه در زبان عبرانی. عیسی هرگز این کلمه را بر زبان نیاورد. عیسی هیچگاه چیزی نگفت که اَن را (داشته) باشد. بنابراین می توانست هنگامی کـه لباس او را بهدر اَوردند تا او را شلاق زنند، بسیار شادمان شود. ایشان لباسهایی را از او برگرفتند که وی هرگز دربارهٔ آنها نگفت که (آنها را دارم). او هرگز نگفت کـه (بـدنی دارم). بدنی را که شکنجه کردند از آن او نبود. وی صاحب هیچ چیز نبود. عیسی پیش از آنکه او را بکشند، بدن خود را به عنوان قربانی زنده به پدرش تسلیم کرد.

وی به شاگردان اولیهاش آموخت که به همان شیوه بیندیشند. (هیچ کس چیزی از اموال خود را از آن خود نمی دانست» (اعمال ۳۲:۴). همه چیز به خدا تعلق دارد و ما مباشران اموال او هستیم. او آزاد است که هر موقع که بخواهد ثروتهای مادی، سلامتی، فرزندی محبوب، نام نیک، دوستان، و شهرت را بگیرد. این چیزها تنها امانتی است به ما. و اگر برگرفته شوند، ما چیزی را از دست نمی دهیم. زیرا که از آن ما نمی باشند. این یکی از شادیهای زندگی مسیحی است. تمامی مسیحیان (ندار» هستند و مایل نیستند که درارا» باشند. کسانی که دارا هستند، درمورد امکان از دست دادن نگران می شوند. این امر برای ما ممکن نیست. زندگی ما زندگی سرشار از صفاست.

«لهذا دیگر غلام نیستی، بلکه پسر، و چون پسر هستی، وارث خدا نیز.» (غلاطیان ۷:۴)

از هنگامی که ژنها و DNA کشف شدهانـد، چـیزهای جـدیدی را درمـورد وراثت دریافتهایم. میدانیم که چه نیروهای غیرقابل مقاومتی، چه خیر و چه شـر، بـواسـطهٔ وراثت از اجداد ما به ما منتقل شدهاند.

وراثت روح نیز وجود دارد. خدا حقیقتاً پدر ماست؛ اورشلیم اسمانی مادر ماست. ما از خدا نه تنها ملکوتش را بلکه همچنین خصلتش را نیر به ارث میبریم. ژن خدا در ماست (اول یوحنا ۹:۳).

فرزندان والدین انگلیسی زبان، انگلیسی حرف میزنند و فرزندان رومانیایی ها، زبان رومانی حرف میزنند. فرزندان خدا با کلمات خدا صحبت میکنند. پطرس در رسالهٔ اول خود میگوید: (اگر کسی سخن گوید، مانند اقوال خدا بگوید» (۱۱:۴). اگر کسی وارث خداست، سخنان یا نوشته هایش نیز باید بطور عادی اقوال خدا باشد. در غیر اینصورت، نه باید حرف بزند و نه بنویسد.

ما باید بتوانیم همزبان با پولس بگوییم: «مرا چون فرشتهٔ خدا و مثل مسیح عیسی پذیرفتید» (غلاطیان ۱۴:۴). این شیوهٔ عادی پذیرفتن کسی است که مانند اقوال خـدا میگوید.

یک خواهر سوئدی مینویسد که هنگامی که ترجمهٔ یک کتاب مسیحی را به پایان رساند، فرشته ای بر وی ظاهر گشت و از او تشکر نمود. این امر ممکن است باعث لبخند برخی مسیحیان شود. اما اگر حداقل اولین صفحهٔ عهد جدید را که گفته می شود که فرشتگان ظاهر شدند، باور نداشته باشم، وقت خود را در مسیحیت تلف می کنم. هنگامی که مانند اقوال خدا سخن می گویید، تأیید مسیحیان و فرشتگان را دریافت می دارید.

ژوئن Δ [عیسی گفت] «همهٔ امتها را تعلیم دهید.» (متی ۱۹:۲۸)

اگر فردی در کنار جاده ای بایستد و کل جمعیت چین را نظاره کند که از کنار او رد می شوند و در هر ثانیه یک نفر میگذرد، بیش از بیست سال وقت لازم خواهد بود تا آخرین نفر بگذرد. سخت ترین قواعد لنینیستی بر این قوم حکومت میکند. لنین چنین نوشته است: (هر چه که برای نابودی نظم کهن استثمارگرانه ضروری است، اخلاقی نیز می باشد.) بنا به گفتهٔ لنین، مذهب نیز جزو این مقوله است و باید نابود شود.

اما مسیحیانی در چین وجود دارند که از مرگ نمی هراسند. این طریق در اَغوش کشیدن داماد اسمانی و دریافت بوسهٔ مقدس می باشد. گزارشی قابل توجه از ایالت (هونان) به دست رسیده است. واعظی توسط کمونیستها به دار او یخته شد ولی فوراً او را رها کردند. برادران توانستند او را پایین اَورند و او اکنون زنده است. وی می گوید هنگامی که طناب به دور گردنش بوده و در شرف اَویخته شدن از شاخهٔ درخت بود، تمام اَنچه که توانست به اَن بیندیشد، خداوندمان بود که بر روی صلیب قیام کرد. برای ملت بزرگ چین و ایمانداران اَن دعا کنید. خدا چینی ها را بسیار دوست

مىدارد، چراكه أنان را به تعداد زياد أفريده است.

«با کسانی که از شما نفرت کنند، احسان کنید.» (لوقا ۲۷:۶).

پاتریک قدیس، «اعترافات» خود را با این کلمات آغاز میکند: «من، پاتریک گناهکار، ناهنجارترین و کمترین تمامی ایمانداران!» در قرن چهارم، وی که یک انگلیسی بود، به دنبال تاخت و تاز ایرلندیها، به اسارت گرفته شد و تبدیل به برده شد. او می بایست درحال گرسنگی و برهنگی، گوسفندان را چوپانی میکرد. شقاوت ایشان در دل نوجوان مسیحی محبتی را نسبت به بردهداران بر افروخت.

بعدها وی موفق به فرارگشت. در انگلستان او آزاد بود و آنگاه رؤیایی دید. مردی با نامهای در دست، به پاتریک نزدیک شد؛ پاتریک نامه راگشوده، چنین خواند: (صدای ایرلندیها، سپس صدای ایرلندیهای بسیاری را شنید که فریاد میزدند: (ای نوجوانِ مقدس، از تو استدعا داریم که نزد ما بیایی و بار دیگر در بین ما بخرامی.»

برای یک بردهٔ فراری، گرفتار بردهدار قبلی شدن به معنی مرگ می بود. اما دل پاتریک پر از محبت بود، و خطر برای او به حساب نمی آمد. در همان اثنا، او گناه بزرگی را نزد یک کشیش اعتراف کرد. این امر باعث شد که گناه او به طور علنی بر همگان آشکار شود؛ لذا کلیسا دیگر نمی توانست پاتریک را به ایرلند بفرستد. بنابراین، وی به میل خود نزد ایرلندی ها بازگشت و برده داران اسبق خود را نزد مسیح آورد.

باشد که شکنجهگران خود را نزد نجاتدهنده بیاوریم. درمورد کسی بیندیشید که بیشترین خیانت را به شما کرده است؛ اَنگاه هدف افتخاراَمیز خود را این قرار دهید که او را به سوی توبه هدایت نمایید.

ژوئن V

(متی ۶:۶)

«به حجرهٔ خود داخل شو.»

معلمین فلسفه توصیه ای غیر طبیعی به انسانها ارائه داده اند. مارکوس اورلیوس چنین نگاشت: «مردم، عزلت را در دهکده ها، سواحل و کوهها می جویند... این کاری است عوامانه، زیرا هرگاه که بخواهید می توانید در درون خود تان معتکف شوید. انسان، در هیچ جای دیگری جز در وجود خود، انزوایی ساکت تر و آرام تر را نخواهد یافت.» شما یقیناً می توانید حتی در شلوغی، به آرامشی باطنی دست یابید، منتها برای این کار تلاش عظیمی لازم است.

چرا از سرمشق بهتر یعنی تعلیم استاد پیروی نکنیم که به مکانهای خلوت یا به کوهها رفته، دعا میکرد؟ و هنگامی که این امر میسر نباشد، چرا آرامش خود را در یک حجره پیدا نکنیم؟

هیاهوی عصر تکنولوژی جزئی از توطئه علیه عالم روحانی است. رادیو و تلویزیون در بین سایر چیزها هرگز آرامشی برای شما باقی نمیگذارند.

عشاق و دوستان، هنر نشستن و راه رفتن در سکوت را به اتفاق یکدیگر فراموش کردهاند. به طور قطع ۸۰ درصد کلماتی که گفته یا نوشته میشوند، بیهوده می باشند.

عبرانیان یعنی کسانی که خدا اولین مکاشفهاش را به ایشان داد، کلمه ای برای «کلمه» ندارند. بواسطهٔ آنها کلمهٔ خدا داده شد، لیکن نمی توانید آن را به زبان عبرانی بگویید. ایشان، به جای «کلمه»، davar را بکار می برند به معنی «چیز واقعی». باشد کـه فـقط کلماتی را بر زبان آوریم و به کلماتی گوش دهیم که گَپ بیهوده نبوده، بلکه واقعیات باشند.

در زبان عبرانی، مقدمهٔ انجیل یوحنا میگوید (در ابتدا چیز واقعی (davar) بود و چیز واقعی با خدا بود، و چیز واقعی خدا بود».

به جای تلف کردن وقت خود در گفتگوهای بیاساس درمورد امور بیاهمیت، باشد که وقت بیشتری را در حجرههای خود در مشارکت اَرام با خدا سپری سازیم.

«هر آینه به شما میگویم هر که بدین کوه گوید منتقل شده، به دریا افکنده شو و در دل خود شک نداشته باشد، بلکه یقین دارد که آنچه گوید می شود، هرآینه هر آنچه گوید بدو عطا شود.»

عیسی این سخنان را در راه، میان اورشلیم و بیت عنیا بر زبان راند. زمین هموار بود و هیچ کوهی دیده نمیشد. هنگامی که گفت «این کوه»، منظور او این بود که هـیچ چـیز نمی تواند مانعی بر سر راه باشد.

کوههای مشکلات و موانع همه در تخیل ما وجود دارند. ما این وعده را دارا هستیم: «چیزی به شما ضرر هرگز نخواهد رسانید» (لوقا ۱۹:۱۰)، و «به جهت آنانی که خدا را دوست می دارند، همهٔ چیزها برای خیریت (ایشان) با هم درکار می باشند» (رومیان ۲۸:۸). چیزها و وقایع هرگز جانهای ما را لمس نمی کنند، بلکه در بیرون باقی می مانند. آنچه که ما را آشفته می سازد، عقاید و برخوردهای ما نسبت به اشخاص و وقایع می باشد. ما بر اینها اقتدار داریم. اینها را می توانیم به دریا بیفکنیم.

شرایطی که خداوند تحت آنها این سخنان را گفت، نشان میدهد که به کوههای واقعی و مادی اشاره نمیکند. جهان به چه صورتی در می آمد اگر هر یک از میلیونها شاگرد عیسی کوهها را به سمت راست یا چپ بنا به میلش نقل میکرد؟ هر شاگردی عقیدهٔ متفاوتی درمورد محل درست کوه میداشت. عیسی هنگامی که درمورد چگونگی انتقال کوهها به ما تعلیم میدهد، دربارهٔ واقعیات روحانی صحبت میکند.

بگذارید که وقایع حادث شوند. بگذارید که اشخاص هر طور که میل دارند با شما رفتار کنند. هیچ چیز را کوهی بر سر راهتان تلقی نکنید. دو و دو می شود چهار. میوه ها حاوی عصاره هستند. انسانها گاهی اوقات رفتار بدی دارند. وقایع ممکن است نامطبوع باشند. با اینحال همه چیز با یکدیگر برای خیریت من در کار است. مشکلاتی که بر سر راه من به سوی آسمان قرار دارند، متعلق به جهان تخیلات می باشند. می توانم آنها را به دور افکنم.

«شمعون گفت: ای استاد، تمام شب را رنج برده، چیزی نگرفتیم، لیکن به حکم تو، دام را خواهیم انداخت.» (لوقا ۵:۵)

دو یلیام برنز» (William Chalmers Burns) در سال ۱۸۴۷ بهعنوان مبشر عازم چین شد. بعد از هفت سال چنین نوشت: دحتی یک نفر هم توسط من نـزد مسـیح نـیامد.» خداوند مقرر کرده بود که او در مکتب پشتکار پرورش یابد.

در خاورمیانه، هم اکنون می توان مشاهده کرد که ماهیگیران به همان شیوهٔ ابتدایی ۲۰۰۰ سال پیش دام را به دریا می افکنند. این کاری بسیار سخت است. آیا ما حاضر می شویم بعد از یک شب زحمت، بار دیگر دام خود را به درون آب بیفکنیم؟ عقل و نیز میل به استراحت خلاف آن را می گوید. اما کلمهٔ با شکوه (لیکن) وجود دارد. شمعون پطرس دام را دوباره به آب افکند و حتی بعد از معجزه، به استراحت نپرداخت، بلکه همچنان ماهیگیر می کرد. او و رفقایش قایقها را به خشکی آوردند و برای استراحت به بستر نرفتند. (ایشان از عقب او روانه شدند) (لوقا ۱۱:۵).

نکتهٔ مهمی که باید بهخاطر داشته باشیم، این است که علیرغم تجربیات ناموفق و نتایج نامطلوب باید در محل کار و زحمت خویش باقی بمانیم.

من رئیس انجمن بشارتی جهانی هستم. من توسط یک نجار به نام وژلفکز، بهسوی مسیح جذب شدم. او سالها بی آنکه نتیجهای حاصلش گردد، دعا کرده بود تا پیش از مرگ لااقل یک یهودی را نزد مسیح آورد. خدا دو نفر را برای او مقرر کرد: من و همسرم. ما نیز به نوبهٔ خود چند یهودی دیگر را به سمت نجات دهنده هدایت کردیم و اینان نیز به نوبهٔ خود عدهٔ بیشتری را جذب کردند. نتیجه را اکنون می توان در انجمنهای مذهبی یهودی – مسیحی در حال رونق در شهرهای اسرائیل مشاهده کرد. بسیاری از ایمانداران از موطن (ولفکز) یعنی رومانی می آیند. یکبار که حکایت ایمان خود را در یک دهکدهٔ در پایان جلسه وی به من گفت: دخدا مرا بکار گرفت تا آن نجار را به سوی مسیح هدایت کنم. همیشه چنین می پنداشتم که در تمام زندگی زحماتم به هدر رفته است. اکنون از شما شنیدم که من پدربزرگ ایمانی بسیاری از یهودیان هستم. شما نیز با تکیه بر کلمهٔ در یکن، وظیفهٔ خود را همواره بجا آورده، ادامه دهید.

«لیکن نه من بعد از این، بلکه مسیح در من زندگی میکند.» (غلاطیان ۲: ۲۰)

رابطهٔ میان عیسی و ایماندار رابطهای است منحصر بفرد که نمی توان آن را به خوبی با کلمات بیان کرد، زیرا که معادل واقعی برای آن وجود ندارد. در انتقال خون، خونِ یک انسان بَدَل به خون انسانی دیگر می شود. اگر فرد اخیر زخمی شده، بلافاصله بعد از انتقال خون دچار خونریزی گردد، این خونِ دهنده نیست که خارج می شود، بلکه خون گیرنده است. آن خون متعلق به او شده است. در عمل پیوند قلب نیز، قلب دیگر متعلق به جسد نبوده، بلکه متعلق به انسانی زنده است.

بین عیسی و ایماندار نیز چنین است. خونْ منتقل شده، پیوند قلب صورت گرفته، و تغییر شخصیت بهوقوع پیوسته است.

لوتر این مطلب را بدین ترتیب توضیح می دهد: (پدر به مسیح می گوید: "تو بَدَل به پطرس می شوی که انکار می کند، سولس می شوی که آزار می دهد، یهودا می شوی که تسلیم می کند، مریم مجدلیه می شوی که گناه می ورزد. آنگاه شریعت، عیسی را می بیند که پر از این خطاهاست و به او می گوید که باید بمیرد.» عیسی بزرگترین جنایتکار، سارق، ریاکار، و زناکاری است که بشریت تاکنون به خود دیده است. نه در این مفهوم که او این جرمها را مرتکب شده است، بلکه از این جهت که آنها را از آن خود کرد.» او بَدَل به شخصیت گتاهکار من گردید. در عوض، شخصیت خود را به من داد. لوتر در تفسیر رساله به غلاطیان با جرأت هرچه تمامتر می گوید: (مسیحی، مسیح است.»

لوتر دراینجا بر آیات کتابمقدس تکیه دارد. بزرگترین معلم مسیحیت همان چیز را تعلیم داده است. ایگناتیوس چنین نوشته است: (مسیح، زندگی جدایی ناپذیر ماست.» توماس آکوئیناس گفته است که مسیح و مسیحیان (تقریباً یک شخص عرفانی) را تشکیل میدهند. در تعالیم مذهبی اسکاتلندی (Craig's) چنین آمده است که: (مسیح به طور دقیق شخصی به جز قومش نمی باشد.)

عیسی را تسلیم کردند تا مصلوب شود. امروز نیز همچنان عیسی است کـه تسلیم میشود تا در شخص شاگردانش مصلوب شود. تمامی رنجها و زحمات ما از اَن اوست.

(لوقا ۱:۱۱)

«خداوندا، دعا کردن را به ما تعلیم نما.»

فرانسیس آسیسی قدیس اینگونه دعا میکرد: خداوندا! مرا وسیلهٔ سلامتی خودکن؛ هر کجا که نفرت است، بگذار تا بذر محبت را بیفشانم، هر کجا که شک هست، ایمان، هر کجا که شک هست، امید، و هر کجا که تاریکی است، روشنایی، و هر کجا که اندوه است، شادمانی را به ارمغان ببرم. ای استاد الهی، عطا کن که بیشتر تسلی دهم تا خود تسلی بجویم؛ بیشتر درک کنم تا درک شوم؛ محبت کنم تا مورد محبت واقع شوم؛ زیرا که در دادن است که دریافت میکنیم، در بخشیدن است که بخشیده می شویم، و در مردن است که در حیات ابدی مولود می شویم.

چگونه است که بسیاری از ما اینگونه رفتار نمیکنیم؟ این بدین جهت است که ما اسیر (من) هستیم. در زبان انگلیسی کلیهٔ اسامی و ضمایر با حروف کوچک نوشته میشوند به جز "I" که با حرف بزرگ نوشته میشود. با داشتن "I" یا "من"، ناراحتیهای زیادی می تواند برایمان پیش آید، و به خاطر آن خوشی و محبت را از دست میدهیم. اگر "I" یا "منی" نداشته باشید، چه شری می تواند بر شما نازل شود؟

بنابراین خداوند میگوید: (هر که میخواهد از عقب من بیاید، باید خود را انکار کند.» باشد که "I" یا "من" خود را انکارکنیم. تنها هنگامی نجات خواهیم یافت که دیگر "منی" برای نجات دادن وجود نداشته باشد.

(لوقا ٢:١٠)

«یک چیز لازم است.»

متداول ترین گله و شکایتی که امروزه شنیده می شود این است که مردم وقت ندارند. این امر مطمئناً بدین خاطر است که ایشان نیز همانند مرتا درگیر امور بسیاری هستند. شما هرگز نمی شنیدید که مریم بگوید که وقت ندارد. او فقط به یک چیز نیاز داشت و آن گوش فرا دادن به محبوب خود و سر فرصت انجام دادن همان یک چیزی بود که او حکم کرده بود. او هرگز به ما حکم نکرد که در یک لحظه دو کار را انجام دهیم. برای هر لحظهٔ زندگی مان تنها یک وظیفه وجود دارد. و مادامی که این یک وظیفه را به جا می آورم، وظیفهٔ دیگری بر عهدهٔ من نیست. بنابراین ایمانداران همواره وقت دارند.

یک مبشر جدید به دهکدهای آمد و همه را بهواسطهٔ موعظهٔ نیرومندش متحیر ساخت. خبر بلافاصله پخش شد و یکشنبه بعد کل دهکده در کلیسا جـمع آمـدند. او همان موعظه را ارائه داد. یکشنبهٔ سوم، هنگامی که مردم از دهکدههای مجاور آمـده بودند، بار دیگر او همان موعظه را عرضه کرد. همین طور یکشنبهٔ چهارم. بزرگان کلیسا به یکدیگر گفتند: «او حتماً یک کلاه بردار است که فقط یک موعظه را از حفظ فراگرفته است.» پس از او پرسیدند: «آیا نمی توانید موعظهٔ دیگری بکنید؟»

وی در پاسخ گفت: «هنوز ندیدهام که شما آنچه را که در موعظهٔ اول تعلیم دادم، به کار برده باشید! بنابراین چرا باید شما را با موعظهٔ دیگری خسته وگرانبار کنم؟»

چرا باید این همه روزنامه بخوانیم و به این همه اخبار گوش دهیم، درحالی که هیچ کاری برای کمک به مصیبتزدگان اطراف خود انجام نمیدهیم؟ چرا باید این همه کتب جدید بخوانیم درحالی که هیچ یک از چیزهای خوبی را که تاکنون خوانده ایم در عمل پیاده نکرده ایم؟ چرا باید به تماس تلفنی دیگری پاسخ دهم، درحالی که وقت نداشته ام که نسبت به مردی که بار اول با من تماس گرفت، دقیق، دلسوز و مهربان باشم؟

خداوند ما حرفهای اندکی زد و کارهای اندکی کرد! شما می توانید مطالب اساسی را در شانزده باب مرقس گرد آورید. اما هر عمل واحد و کلمهٔ آن خالص و همچون زر ناب است. سخنان و اعمال خود را ملاحظه کنید. متوجه خواهید شد که اکثر آنها غیر لازم بودهاند. آنها را کنترل کنید و آنگاه وقت و آرامش خواهید داشت. هر شب وجدان خود را تفحص نمایید. روز را مرور کنید و گام به گام از خود بپرسید که آیا کارهایی را که انجام دادهاید ضروری بودهاند یا نه. هر نوع فکر و عمل بیهوده را حذف کنید.

**«و** اما به آن کسانی که او را قبول کردند قدرت داد تا فرزندان خدا گردند.» (یوحنا ۱۲:۱)

یکبار ناپلئون سوار بر است، از سپاه خود سان می دید؛ ناگهان اسبش رم کرد. یک سرباز پیاده با مشاهدهٔ اینکه امپراطور در شرف افتادن است، به قیمت جان خود، افشارهای گسیختهٔ اسب را با حرکت ناگهانی گرفته، اسب متوحش را به شدت متوقف ساخت و آن را نگاه داشت.

ناپلئون گفت: (متشكرم، جناب سروان!)

سرباز که پیام امپراطور را درک کرده بود، مستقیماً به غذاخوری افسران رفت. وقتی که نشست، افسران را بهعنوان رفقای هم رتبهٔ خود مورد خطاب قرار داد.

ایشان به او گفتند: (چطور جرأت میکنی خودت را با ما همردیف قرار دهی؟) او در پاسخ گفت: (چراکه نه، من یک سروان هستم!)

ایشان مسخره کنان گفتند: (یک سروان؟ تو؟ اما تو نه لباس و نشان سروانی را داری، نه آموزش آن را دیدهای، و نه گروهی را تحت فرمان خود داری!» وی بهطور محرمانه گفت: (درست است هنوز هیچ کدام از اینها را ندارم، اما من یک سروان هستم زیرا که ناپلئون مرا چنین خوانده است.»

هیچ یک از فرزندان خدا نباید وحشت زده شود از اینکه رفتار یک قدیس را ندارد، یا اینکه معرفت ضروری را دارا نیست، یا اینکه از سوی اطرافیانش، بهعنوان یک همایمان تلقی نشده است. او از طرف شاه شاهان (فرزند خدا) نامیده شده است. و ایـن کـافی است.

کسی که این عنوان را به شما داده است، در زندگی و در فراز و نشیب و حتی در مرگ شما را به سوی تحقق انتصاب رفیعتان هدایت خواهد کرد. فقط این را باور داشته باشید که فرزند خدا هستید. بقیه خودبهخود خواهد آمد.

(اول يطرس ٢١:٣)

«تعميد اكنون ما را نجات مي بخشد.»

یوحنای زرین دهان (John Chrysostom) گفته است: داگر ما جسمی نمی داشتیم، خدا امور روحانی را در نهایت سادگی شان به شکلی غیر عادی به ما عطا می کرد. اما از آنجا که جانهای ما در جسم زیست می کنند، وی عطایای روحانی را به شکل امور قابل رؤیت به ما می دهد.» وی درمورد آئین ها صحبت می کرد. زندگی مسیحی بدون آنها غیر ممکن است.

اً گوستین چنین نوشته است: «شما نمی توانید انسانها را به نام مذهبی درست یا غلط گرد اورید، بی اَنکه از طریق استفادهٔ عام از نشانههای قابل رؤیت یا رازهای مقدس به اَنان وحدت بخشید.»

تعمید، عشاء مقدس، دستگذاری، همگی نشانههای قـابل رؤیت فـیضی نـامرئی میباشند که به شما داده شده است.

یک حلقهٔ ارزان قیمت که توسط داماد داده می شود، ارزش تازهای پیدا میکند. همان مطلب درمورد هر فلزی که به صورت سکهای با مهر دولتی در آید صدق میکند. همین طور درمورد آب تعمید: که بَدَل به نماد طاهر گردانندهٔ گناه می شود.

بهواسطهٔ همان نشانه است که نان و شراب در عشاء مـقدس ارزش جسـم و خـون خداوند را پیدا میکند.

خطاست که طی عشاء مقدس به اطراف خود بنگریم تا ببینیم که آیا کسی بطور ناشایست آن را دریافت میکند یا نه. خود را تفحص کنید. هر کس آن را بنا به مسؤولیت شخصی دریافت میکند. از شرکت در عشاء ربانی به رهبری شبانی که زندگی او را شایسته نمیدانید تردید مورزید. ارزش آئین بستگی به خصلت کسی که آن را بهجا می آورد ندارد؛ همین طور ارزش یک نامهٔ دریافت شده از سوی یک عزیز، بستگی به خصلت مامور پست ندارد.

تصور نکنید که آئینها به خودی خود به شما کمک خواهند کرد. آنها تنها درصورتی که با ایمانِ ما برگزار شوند، ما را در مسیرمان به سوی آسمان تقویت میکنند. اگر این امور را در چشماندازی مناسب درنظر گیرید، میتوانند بَدَل به خوراک حقیقی جان شما شوند.

«آنگاه عیسی از جلیل به اردن نزد یحیی آمد تا از او تعمید یابد.» (منی ۱۳:۳)

«ایگناتیوس قدیس» گفته است که عیسی تعمید گرفت تا «اَب را طاهر سازد.» اکثر علمای الهیات خواهند گفت که او این کار را کرد تا ترحم خود را نسبت به گـناهکاران نشان دهد. اَیا عیسی خود را گناهکار احساس میکرد؟ اَیا مایل بود تا طاهر شود؟

عیسی از ژنهای تخمکِ بارور شدهٔ مریم به وجود آمد و خصوصیات جسمانی بسیاری از اجداد را که همه گناهکار بودند به ارث برد. هفتاد درصد خصائل انسان موروثی است. اگر عیسی خدایی است که در مفهوم اکمل کلمه بَدَل به انسان شد، در معرض قانون وراثت قرار میگرفت. و به عنوان یک انسان می توانست تحت تأثیر قرار گیرد. داو پرورش یافته بود، (لوقا ۱۶:۴). معلمین و تمامی اطرافیانش گناهکار بودند. او همانند همهٔ ما وسوسه می شد. او نیز غرایز و انگیزه های ما را داشت و به عنوان یک انسان معرفتش محدود بود. وی برای نجات فروتنان می بایست با سوداگران و فریسیان برخورد سخت می کرد.

وی هرگز مرتکب گناهی نشد، اما تمام گناهانی که درقبال او صورت پذیرفته بود، از همان کودکی، مانند وراثتی که بر او تحمیل شده بود و نیز سلاخی نوزادان در بیت لحم را، گناهان خود شمرد. وی حزن تمام کسانی را که مرتکب جرم و جنایت شده بودند از آن خود دانست. هیچ کس هرگز خود را به اندازهٔ او مقصر احساس نکرده است. از آنجا که او تمام گناهان ما را تقبل کرد، بَدَل به بزرگترین مجرم تاریخ گردید. احساس جرم و گناه در معصوم ترین افراد شدید ترین شکل را دارد. پولس خود را بزرگترین گناهکاران می نامد. شاید می گفتیم که بزرگترین گناهکاران، قیافا، پیلاطس و یهودا هستند. آن انسان کاملاً بی گناه، نهایتِ شدتِ گناه را احساس کرد.

بنابراین او نیاز داشت که تعمید یابد.

در معصومیتی که عیسی به شما ارزانی داشته است نغلطید. درست به این دلیل که سفیدتر از برف شدهاید، گناه همگان را از آن خود بدانید. (غلاطيان ٥:۶)

«هرکس حامل بار خود خواهد شد.»

اسقفی مرتکب عمل زنا شد. هیچ کس بر آن واقف نگشت. با اینحال او گناه خود را در کلیسا درحضور همگان اعتراف کرد. ردای خود را بر روی منبر نهاد و گفت: (دیگر نمی توانم اسقف شما باشم.

مردم هم گریسته، گفتند: (بگذار که گناه تو از آن ما باشد، اما سمت اسقفی خود را حفظ کن.»

اَنگاه او بر روی کف کلیسا در کنار در دراز کشیده، گفت: «هر که به هـنگام بـیرون رفتن مرا لگدمال نکند، سهمی با خدا نخواهد داشت.» اَنان نیز همین کار را کردند. وقتی که اَخرین نفر او را پایمال کرد، صدایی از اَسمان شنیده شد که: «بخاطر فروتنی عظیم او، گناهش را اَمرزیدم.»

این اتفاق در قرن چهارم روی داد. در اَن زمان، مسیحیان جمع مقدسین بودند. اما امروز، توصیه خواهم کرد که هیچ فردی والامقام درکلیسا یا هیچ خادم کلیسایی اَنچه را که اَن اسقف انجام داد، انجام ندهد.

یک مورد را متذکر می شوم. در اتحاد شوروی دختری را می شناختم که قهرمان ایمان بود. وی به خاطر اینکه به کودکان درمورد مسیح آموزش داده بود، زندانی شد. او در برابر بازپرسان و دادگاه شجاعت بسیاری نشان داده بود. در سلول زندان، یک مسیحی هم بند که همواره برای او حکم رهبری بزرگ را داشت، گناه مکتومی را به وی اعتراف کرد. این امر باعث شد که او ایمانش را از دست بدهد چرا که انتظار نداشت که یک رفیق مسیحی مرتکب چنان گناه فاحشی شود. مواقعی هست که اعتراف گناهانتان می تواند باعث لغزش دیگری شود. گناهان خود را به خداوند اعتراف کنید. بار خود را به حضور او آورید.

فقط مراقب باشید که برادران و خواهرانتان شما را یک گناهکار تلقی کنند. خود را یک قدیس نشان ندهید و خدا به خاطر فروتنی تان، گناهان شما را خواهد اَمرزید.

«اگر تو سخن نگویی تا آن مرد شریر را از طریقش متنبه سازی ... خون او را از دست تو خواهم طلبید.» (حزقیال ۸:۳۳)

در یک روز زمستانی و طوفانی، یک کشتی در دریاچهٔ میشیگان، نه چندان دور از ساحل غرق شد. یک شناگر ماهر موفق شد تا ده نفر را یکی پس از دیگری نجات دهد. دوستان او آتشی را در ساحل برافروختند. (نجاتدهنده) که خسته شده بود، خود را در کنار آتش گرم میکرد. وقتی که دید عدهای درحال کشمکش با امواج هستند، آماده شد تا دوباره به درون آب رود.

دوستانش به او توصیه کردند که این کار را نکند و گفتند: دخیلی خستهای؛ خودت هم غرق خواهی شد!»

وی در پاسخ گفت: (نمی توانم دست روی دست بگذارم و ببینم که انسانها هـلاک می شوند!»

او تمامی قوای خود را جمع کرد و پنج نفر دیگر را نیز نجات داد. او نهایت سعی خود راکرده بود. خود نیز به دشواری از آب بیرون آمد.

هنگامی که از شدت خستگی در کنار اَتش دراز کشیده بود، متوجه شد که دو مرد به سختی تلاش میکنند تا با چسبیدن به تختهای خود را بر روی اَب نگاه دارند. وی فریاد زد: (باید اینها را نیز نجات دهم.)

> بقیه گفتند: «این دیوانگی است؛ کار تو خودکشی است!» او به حرفهای ایشان توجه نکرد و اَن دو نفر را نیز نجات داد.

اکنون او از رمق افتاده بود؛ با اینحال، نمی توانست خود را بیگناه به حساب آورد. درحال احتضار بود و در هذیان تب بارها و بارها از خود می پرسید: (چگونه در حضور خداوند خواهم ایستاد درحالی که فقط هفده نفر را نجات دادهام؟ اَیا نمی توانستم لااقل یک نفر دیگر را نیز نجات دهم؟»

ما مسؤول خون کسانی هستیم که می توانستیم زندگی جسمانی یا روحانی شان را نجات دهیم، اما این کار را نکرده ایم. آیا ما همه قاتل نیستیم؟

Philjo Neri وقتی که مجرمی را دید که به پای چوبهٔ دار میرود گفت: «اگر بهخاطر فیض خدا نبود، من نیز سزاوار این میبودم که به جای آن مرد باشم.»

«خدایی که هر کس را به سخاوت عطا میکند.» (یعقوب ۵:۱)

(گراهام گرین) در کتاب مهم خود تحت عنوان (قوت و جلال)، از زبان یکی از شخصیتهای کتاب خود، این جمله را به کشیش بینوا که سرگذشت او موضوع کتاب است، میگوید: (نمی توانم تصور کنم که چگونه مردی مثل شما می تواند این چیزها را باور کند. اگر سرخپوستان باور کنند، مسألهای نیست، چراکه اولین بار که نور چراغ برق را دیدند، فکر کردند که این یک معجزه است.)

کشیش پاسخ میدهد: (به جرأت میگویم که اولین بار که شاهد زندن شدن مرده ای بوده اید، همین طور فکر کرده اید. چه قدر جالب است، نه؟ مردم دیگر این قبیل چیزها را معجزه نمی نامند بلکه نام دیگری بر آن می نهند. دکترها را نمی بینند که به دور مرده ای حلقه زده اند؟ مرده دیگر نفس نمی کشد، نبضش متوقف شده است، قلبش نمی تپد: او مرده است. آنگاه پزشکان زندگی را به او باز میگرداند. و آنها همگی – اصطلاح آن چیست؟ – عقیدهٔ خود را برای خود نگاه می دارند. آنها نمی گویند که آن یک معجزه است، زیرا که این کلمه را نمی پسندند. آنگاه این اتفاق بارها و بارها می افتد – زیرا که خدا در همه جای زمین حضور دارد – و ایشان میگویند که: اینها معجزه نیست، بلکه صرفاً ما درک خود را از زندگی و سعت بخشیده ایم. اکنون می دانیم که شما می توانید بدون نبض، بدون تنفس و بدون طپش قلب زنده باشید. و ایشان کلمهٔ جدیدی را برای توصیف این حالت حیات اختراع کرده اند و میگویند که علم بار دیگر معجزه را نمی میکند. شما هم کاری نمی توانید بکنید.»

معجزات خدا را در کار روزانهٔ پزشکان، مهندسین، تکنیسینها، روانپزشکها، مخترعین، کشاورزان، کارگران کارخانه که به زندگی ما بر روی زمین بهبود و رفاه میبخشند، مشاهده کنید. آنها همگی وسیلهاند. دهنده، یعنی تحقق بخشندهٔ معجزات خداست.

«محال است که خدا و ممونا را خدمت کنید.» (متی ۲۴:۶)

یک مسیحی عطایای عظیمی را از خدا دریافت کرده بود و بهخاطر زندگی مقدسش شهرت داشت. شهرت او به گوش امپراطور رسید و او را فرا خواند تا تعالیمش را بشنود. امپراطور بسیار خرسند شد و به او طلا بخشید و او نیز آن را پذیرفت.

مسیحی مزبور، بعد از بازگشت، زمین و تعدادی خانه خرید.

چنانکه قبلاً نیز اتفاق افتاده بود، شخصی دیو زده را نزد او آوردند. مسیحی به دیو فرمان داد: «او را رها کن!»

ديو با تمسخر گفت: (از تو اطاعت نمي كنم.)

اَن ایماندار که هرگز پیش از این با چنین مقاومتی روبرو نشده بود، با تعجب پرسید: (چرا از من اطاعت نمیکنی؟)

دیو در پاسخ گفت: «از آنجا که تنها مشغلهات یعنی با خدا بودن را رها کردهای. تو نیز شبیه ما شدهای. بنابراین از تو اطاعت نمیکنم.»

یک کلیسای ثروتمند در مبارزهٔ با شیطان قدرتی ندارد. همین طور یک مسیحی ثروتمند. یک مسیحی می تواند ثروتهای عظیمی را اداره کند، اما فقط به شرط آنکه از آن او نباشند، بلکه از آن خداکه به او این عطا را داده است تا آنها را تکثیر کرده، برای جلالش به کار برد.

همان لحظهای که ثروت را از آن خود تلقی کنید، دچار لعنت خداوند می شوید که فرمود: «گذشتن شتر از سوراخ سوزن آسانتر است از دخول شخص دولتمند در ملکوت خدا» (متی ۲۹:۱۹).

پیش از مبادرت به ادارهٔ آنچه که آن را پول خود میدانید، عمیقاً درمورد این امور بیندیشید.

(متى ١٥:٣)

«الان بگذار...»

میدانیم که عیسی در سن دوازده سالگی چه گفت. اما اناجیل درمورد هجده سالِ بعدیِ زندگیاش سکوت کامل اختیار کردهاند. این سکوت هنگامی که او به سـن سـی سالگی میرسد شکسته میشود. اولین سخن او این است: (بگذار...)

یحیای تعمیددهنده نمی توانست درک کند که نجاتدهنده باید توسط او تعمید گیرد، کاری که در مورد گناهکاران انجام می داد. عیسی فرمود: «بگذار بشود.»

(بچههای کوچک را بگذارید؛ تا به جلسهٔ عبادت بیایند، حتی اگر جلسه را بـرهم زنند (متی ۱۴:۱۹). (بگذارید (در زبان یونانی هم همان کلمه است afiemi) تا کرکاسها با گندم هر دو با هم نمو کنند؛ (متی ۱۳: ۳۰).

«بگذارید کوران راهنمای کوران باشند.» ما چنین افزودیم: «اجازه ندهید که ایشان این کار را ادامه دهند.» عیسی میگوید: «ایشان را واگذارید» (متی ۱۴:۱۵).

مردی میخواست درخت انجیری را بدین جهت قطع کند که میوه نمیداد. باغبان که در این تمثیل، نماد عیسی است، پاسخ میدهد: (امسال هم اَن را مـهلت ده) (لوقـا ۸:۱۳).

انسانها و اشیاء و امور را واگذارید. آنها را به حال خودشان بگذارید.

بهجای نگران شدن در مورد بدیهایی که دیگران میکنند، از زنبورها بیاموزید. آنها به هیچ کس اعتنایی نمیکنند، اما بشریت را با عسل تغذیه مینمایند. شما نیز همان کار را بکنید.

(پیدایش ۲:۱)

«و روح خدا سطح آبها را فرو گرفت.»

اً گوستین چنین نوشته است: (اگر حکم می شد که برای روحالقدس معبدی از چوب و سنگ بسازیم، در اینصورت گواه روشنی از الوهیت او می داشتیم زیرا که پرستش تنها سزاوار خداست. اما ماگواه روشن تری برای الوهیت روحالقدس داریم، و اَن این است که لازم نیست برای او معبدی "بنا کنیم"، بلکه باید معبد او "باشیم".

روح القدس باید خدا باشد چرا که کفرگویی درقبال او تنها گناه نابخشودنی است. حضور روح در زندگی ایماندار باید اساسی باشد. یهودیانی که به سامره می رفتند، زندگی شان در معرض خطر قرار می گرفت زیرا که مکروه سامری ها بودند. با اینحال، پطرس و یوحنا جانشان را به خطر انداخته، با یک هدف به آنجا رفتند تا ایمانداران را از روح القدس بهره مند سازند.

بدون روحالقدس، تمام اعمال مذهبی بیهوده است، همانند چراغ برای نابینایان یا موسیقی برای ناشنوایان. مسیح تعمید گرفت زیرا که میدانست که بعد از آن روح بر او نازل خواهد شد. این نیز باید در همهٔ اعمال مذهبی، هدف ما باشد. «هرگاه کسی روح مسیح را ندارد وی از آن او نیست» (رومیان ۹:۸).

از سوی دیگر هیچ قصاص بر آنانی که در مسیح عیسی هستند نیست، کسانی کـه برحسب جسم سلوک نکرده، بلکه برحسب روحالقدس (رومیان ۱:۸). (مکاشفه ۲۱:۲۲)

«آمين.»

عیسی بعد از اَنکه تعمید گرفت، مایل بود که روحالقدس بر او نـازل شـود. و روح چنین نیز کرد.

هنگامی که در دعا، عطایی را از خدا تقاضا میکنید، دعا را رها نکنید تا زمانی که تجربهٔ باطنی کسب نمایید، تا زمانی که ببینید تقاضایتان به شکلی تقریباً مادی پاسخ داده شده، تا زمانی که از دهان خدا، تأیید درخواست خود را بشنوید.

این است مفهوم کلمهٔ ( اَمین! » شما با خدا صحبت کرده اید ، اما خدا در شما زیست میکند ، پس دهان خود را به کار برید تا به دعایتان پاسخ داده شود. ( اَمین » تأیید اَن چیزی است که طلب کرده اید.

دختری از فاصلهٔ دور شنید که پزشک به پدرش چنین می گوید: «امیدی برای همسرتان نیست.» دختر به اتاق مجاور رفته، زانو زده، برای سلامتی مادرش دعا کرد. سپس وی صدایش را تغییر داده، گفت: «بله ماری، من مطمئناً او را شفا خواهم داد.» سپس دوباره صدایش را تغییر داد و گفت: «خدایا متشکرم.»

وی وارد اتاق دیگر شده، به پدرش گفت: «خدا هم اینک به من قول داد که مادر را شفا خوداهد داد!»

مادر شفا یافت. این است مفهوم «اَمین» ما! اَمین، مُهر تأیید خداست کـه تـوسط دهان ما ادا میشود تا بیان کند که شفاعت َشما پذیرفته شده است. به دنبال همهٔ دعاها باید کلمهٔ «اَمین» بیاید.

«ما را همچنین مناسب است تا تمام عدالت را به کمال رسانیم.» (متی ۱۵:۳)

هیچ حکمی در عهد عتیق، یک یهودی را مجبور نمیکند که تعمید گیرد. عیسی میگوید که برای ما مناسب است که تمام عدالت را از طریق انجام چیزهایی که حکم نشدهاند، به کمال رسانیم.

حکمی وجود ندارد که برحسب آن، خدا سیگار کشیدن، آویختن جواهرات (پس خدا برای چه زمرد و یاقوت را پدید آورد؟)، رفتن به آرایشگاه، صرف ساعتها وقت در پای تلویزیون را قدغن کرده باشد. حکمی وجود ندارد که خدا در آن دست آموز کردن حیوانات یا امتحان کردن مواد افیونی را ممنوع کرده باشد. عدالت با اطاعت از احکام به کمال رسانده نمی شود، بلکه از این طریق که از خود این سؤال ساده را بپرسیم: «آیا عیسی این کار را می پسندید یا آن را انجام می داد؟»

اگر مقداری خاک بر سر انسانی بریزید، صدمهای به او نخواهید زد. اگر آب هم بر روی او بریزید، رنجی نخواهد برد. اگر کاه هم بر او بپاشید، زیانی به او نمیرسد. اما با خاک و کاه و آب می توان آجر درست کرد که اگر آن را بر سرکسی بکوبید، ممکن است سرش متلاشی شود.

به همین ترتیب، بسیاری چیزهای کوچک وجود دارد که به خودی خود بی ضرر هستند؛ اما اگر مجموعهٔ آنها را در زندگی درنظر گیرید، بَدَل به بار سنگینی می شوند که ممکن است جانهای ما را نابود سازند. «شغالهای کوچک ... تـاکستانها را خـراب میکنند.» (غزل غزلها ۱۵:۲).

در شریعت خدا، حکمی برای مبارزه با شغالهای کوچک وجود ندارد، اما خوب است که باغبان این کار را انجام دهد. نیکوست که شما نیز با برخی عادات مبارزه کنید. حتی اگر هر یک به خودی خود چیزی کماهمیت باشد، اما مجموع آنها بَدَل به باری می شود که حیات روحی تان را مختل می سازد.

«روح خدا را دید که مثل کبوتری نزول کرده ... » (متی ۱۶:۳).

کبوتر، ملایم بوده، با انسانها حالتی دوستانه دارد، همانند روحالقدس؛ و لذا سمبل مناسبی برای مسیح میباشد. این دو وجه مشترک دیگری نیز با یکدیگر دارند.

شخص، برای مشاهدهٔ کبو تران باید بسیار حساس و اَرام بـاشد. ایـن مـخلوقات کوچک طبیعت، طرق خود را به انسانهای پر سر و صدا نشان نمیدهند. کسی که مایل است اَنها را بشناسد، باید این کیفیات را در خود بپرورد: باید مشـاهده کـند بـی اَنکه مشاهده شود؛ گوش فرا دهد، بی اَنکه شنیده شود.

در مورد روح نیز چنین است. شخص باید در حضور او اَرام و ساکت باقی بـماند (حبقوق ۲: ۲۰). روحالقدس، مانند کبوتر، هنگامی که حس میکند که مورد مشـاهده است، رفتاری متفاوت دارد تا زمانی که احساس اَسودگی و فارغ بال میکند.

وقتی حس میکند که مورد مشاهده و تحت نظر است، نگران آن است که اعمالش چگونه تعبیر میشوند. خداوند زمانی که میخواست بنی اسرائیل را بهخاطر نااطاعتی شان در بیابان هلاک سازد، بهعلت تعبیری که دشمنان می توانستند بکنند، از این عمل منصرف شد (تثنیه ۲۶:۳۲، ۲۷).

روح می داند که دشمنانش او را تحت نظر دارند؛ او نمی خواهد که اعمالش مورد سوء تعبیر قرار گیرند؛ او نمی خواهد عملی بکند که در مواقع عادی نمی کند. خداوند فرمود: (به جهت خاطر این گروه که حاضرند، گفتم) (یوحنا ۴۲:۱۱). برای درک سخنانی که عیسی قصد گفتنشان را داشت، باید با احتیاط خود را به کناری بکشیم.

روحالقدس همانند یک کبوتر، هنگامی که توسط دشمنان، شاکیان یا کـنجکاوان نظاره میشود، واکنشهایی متفاوت از خود نشان میدهد.

پس سکوت کرده، دخالت ننمایند و بگذارید تا روح اَنچه را که میل دارد انجام دهد.

(یهودا ۲۳)

«بر بعضي با خوف رحمت كنيد.»

اگر می بینید که کسی درحال غرق شدن است، طنابی را به سویش افکنده، سعی کنید او را از آب بیرون آورید. اگر وزن او برای شما بیش از حد سنگین است، تلاش خود را رهاکنید. در غیراینصورت ممکن است شما را نیز به داخل آب ببرد و دو نفر به جای یک نفر هلاک شوند.

مسیر کوشش برای هدایت انسانها به سوی نجات ابدی نیز مملو از خطر است. تلاش بسیاری که یک مرد جوان برای نجات دختری به خرج داد، باعث شد که هر دو در گناه سقوط کنند.

مبشرینی به کشورهای آسیایی رفتند تا مردم را از مسیح باخبر کنند. اما درعوض، برخی به کیش بوداگرویدند و برخی دیگر پیرو مسلکی شدند که مخلوطی بود از مذاهب بیگانه و مسیحیت. هیأتهای تبشیری برای این تشکیل می شوند که انجیل را به دیگر ملل ابلاغ کنند؛ و آنگاه مسیحیان آن قدر درگیر امور مالی سازمان می شوند که مسیح از زندگی شان ناپدید می گردد.

برخی مسیحیان به مکانهای فقر زده یعنی زاغهها رفتند تا محبت مسیح را به ارمغان ببرند – اما درعوض آلودهٔ روح یاغیگری شدند که در آنجا حاکم بود و اکنون عضو سازمانهای شورشی هستند. هنگامی که با افرادی کفرگو درمورد امور روحانی صحبت میکنید، این خطر وجود دارد که شما را به سطح شیوهٔ گفتار کفرآمیز خود پایین آورند.

چگونه جانهای دیگران را نجات خواهید داد اگر مراقب طاهر نگاه داشتن نفس خود نباشید؟ قلعه مشارکت خود را با خداوند بهندرت ترک کنید، آن هم بعد از آنکه در دعا به خوبی آماده شده باشید.

مراقب هرگونه مانور دشمن باشید. از نزاعهایی که برای شما بیش از حد خطرناک هستند بپرهیزید. بی پروایی، شجاعت نیست. با خوف رحمت کنید.

«اینک برهٔ خداکه گناه جهان را برمی دارد.» (یو حنا ۲۹:۱)

اگر کودکی را به مغازهٔ خواروبار فروشی بفرستید تا با یک دلار چیزی را بخرد، و فروشنده از او دو دلار مطالبه کند، نمی توانید کودک را بهخاطر انجام ندادن مأموریت تنبیه کنید. یک معلم نیز نمی تواند از شاگرد کلاسهای ابتدایی بخواهد که مسائل پیچیدهٔ جبری را حل کند.

به همان گونه خدا نیز از ما نمی خواهد که جان خود را نجات دهیم. ما توانایی انجام این کار را نداریم و به خاطر نجات ندادن جانمان تقصیری متوجه ما نمی شود. تنها قصور ما این است که نزد عیسی نیامده باشیم، نزد کسی که قدرت بی حدی در نجات کل جهان دارد. اگر او می تواند کل جهان را نجات دهد، چرا مرا نجات ندهد؟

اَگوستین چنین نوشته است: «اگر تنها یک گناهکار در جهان میبود، عیسی شادمانه همان فداکاری را برای او انجام میداد که برای کل جهان انجام داده است.»

عیسی هرگز نمیخواهد که شما برای خود کاری را انجام دهید که نمی توانید. فقط کافی است که جان خود را در اختیار او بگذارید. بقیه کار را او انجام خواهد داد.

لئوناردو داوینچی به هنگام نقاشی صحنه که در آن یحیی تعمید دهنده میگوید: «اینک برهٔ خدا که گناه جهان را برمی دارد»، بـه چشـمان یحیی، حـالت چشـمان یک میگسار را داد. این حالت آن قدر مشخص بود که برخی گمان بردند که او Bacchus یا خدای شراب را نقاشی کرده است.

یحیی تعمید دهنده هنگامی که دریافت که چنین نجات دهنده ای ظاهر شده است، قاعد تاً می با یست مست شادی شده باشد.

برای نجات از تمامی گناهانتان، به عیسی متوسل شوید.

«مگر می شود که از ناصره چیزی خوب پیدا شود؟» (یو حنا ۴۶:۱)

ناصره شهری بود که به فساد شهرت داشت. اما نتنائیل که این سخن را بر زبان راند، مرتکب یکی از مخرب ترین گناهان شد یعنی، اکراه نسبت به کل گروه انسانها. هر گروه از مردم متشکل از تنوعی از اشخاص است با شخصیتها و خصلتهای متفاوت.

یک شبان لوتری به من گفت: (من یک عقدهٔ احساسی نسبت به باپتیستها و پنطیکاستی ها دارم.) وی درک نمی کرد که گناهی که اعتراف کرده است، بسی فاحش تر از (سالها در زنا بسر بردن) است. وظیفهٔ او رها کردن فوری پیش داوری اش بود زیرا که ما باید هر گناهی را ترک کنیم. هر پیش داوری امکان درست اندیشیدن را از فردی که دارای آن است، می گیرد.

بسیاری عیسی را بهخاطر یهودی بودنش نمی پذیرند؛ عدهای دیگر به خاطر سفید بودنش.

فريسيان نمي توانستند بپذيرند كه يك نبي از جليل بيايد (يوحنا ٥٢:٧).

برخی بهخاطر تعلق او به طبقهٔ فقیر تـوهین مـیکردند. و بـا لحـنی تـمسخراَمـیز میگفتند: (اَیا این پسر نجار نمیِباشد؟) (متی ۵۵:۱۳).

برخی از خود میپرسند که اَیا این کلیسایی که این هـمه بـدی در مـورد اَن گـفته میشود، می تواند چیز ارزشمندی ارائه دهد.

خدا پدر تمامي انسانهاست و در همهٔ گروهها، افراد نيک وجود دارند.

مو آبی ها به طور کلی با مردم یهود بدرفتاری کردهاند. اما در بـین ایشـان روت نـیز وجود داشته است یعنی یکی از زنان مقدس در کتابمقدس.

سامریها از مذهب راستین منحرف شدند، اما عیسی حکایت سامری نیکو را برای ما نقل میکند.

از هر نوع پیشداوری نژادی، ملی، یا مذهبی بگریزید. هـر شـخصی را بـر مـبنای خصائل خودش قضاوت کنید.

(فیلییان ۳:۲)

«دیگران را از خود بهتر بدانید.»

اَنتونی قدیس هنگامی که در خلوت خود دعا میکرد، صدایی را شنید که میگفت: داَنتونی هنوز به پای اَن دباغ نرسیدهای اَنتونی بلافاصله به دیدن اَن دباغ رفت تا طرق قدوسیت را از او فراگیرد.

> دباغ تعظیم کرد و از اینکه سزاوار چنین ملاقاتی گشته بود، متحیر شد. اَنتونی از او پرسید: (اعمال مسیحی تو چگونه است؟)

وی چنین پاسخ داد: (صبح هنگام، وقتی که برمی خیزم، به خود میگویم که تمامی افراد ساکن شهر از من بهترند. آنها مطبوع خدا هستند و من بىزرگترین گىناهکاران میباشم و مستحق مجازات.»

گناهان دیگران به ما مربوط نمیشوند. من که هستم که داوری کنم؟ تنها تکبر است که قضاوت کرده، همنوعان را محکوم میکند.

مردی نزد شبانش آمد و پـرسید: (چـه بـاید بکـنم؟ خـیلی دچـار وسـوسهٔ تکـبر میشوم.)

شبان در پاسخ گفت: (فقط آن را بپذیر. وقتی ببینی که اَسمان و زمین را خودت خلق کردهای، جای تکبر و افتخار زیادی خواهی داشت!)

مرد جوان چیزی از این گفته درک نکرد.

شبان او را با این سخن روانه کرد: (اگر آن کسی که بهواسطهٔ او جهان خلق شده، با فروتنی آمد، چرا باید تو، که فقط غبار و خاکستر هستی، مغرور شـوی؟ کـارهای تـو چیستند، ای مرد ناکام؟»

«بلکه هرگاه مسیح را هم به حسب جسم شناخته بودیم، الان دیگر او را نمی شناسیم.» (دوم قرنتیان ۱۶:۵)

اَگوستین چنین مینویسد: (چهرهٔ عیسی هنگامی که در جسم بود، بـه شکـلهای گوناگونی توسط انسانها مجسم شده است. اما هیچ مشخص نیست کـه چـهرهٔ عـیسی چگونه بوده است.)

ما از طریق مجسمه ها و سکه ها دقیقاً می دانیم که ژولیوس سزار یا امپراطوران روزگار عیسی نظیر اوکتاویان، اگوستوس، و تیبریوس چه هیأت و سیمایی داشته اند، اما هیچ تصویری از شاه شاهان در اختیار نداریم. مشیت خدا این بوده است که چنین باشد. دلیل آن این است که سزارها فقط شخصیت های تاریخی بودند حال آنک عیسی خداست، وجود سرمدی که تنها به مدت کوتاهی در بُعد زمان توقف کرد. ما نباید او را با چهره ای که جلوهٔ خاص سنی، جنسیت، نژاد و آب و هوا را داشته باشد انطباق دهیم.

عیسی در بسیاری از انسانها زیست میکند: برخی گدا هستند، برخی دیگر امپراطور؛ برخی سفید هستند و برخی سیاه؛ بعضی سرخند و بعضی دیگر زرد؛ برخی کودک هستند و برخی افراد سالخورده؛ برخی مقدسند و برخی در راه تقدس مبتدیاند؛ و برخی مرتکب گناهان بزرگی شدهاند که از آن پیشمانند. ما باید بیاموزیم که عیسی را در همهٔ اینها ببینیم.

بنابراین در کلیسا مخالفتهای بسیاری با شمائل و تندیسها شده است، زیرا که بعد از مأنوس شدن با نوعی تصویر از عیسی، دیگر او را در نیازمندان نزدیک بـه خـود نخواهید دید.

۳٥ ژوئن

(14:19 )

«اینست قانون برای کسی که ... بمیرد.»

پنج مبشری که نزد سرخپوستان «اوکا» در اکوادور رفته بودند، در یک روز کشته شدند. همسران ایشان این خبر را با آرامش پذیرفتند. قاعدهٔ زندگی مسیحی مردن در راه ایمان است. هیچ کس قانون خدا را واقعاً به عنوان قانون خدا تصدیق نخواهد کرد مگر اَنکه حاضر باشد برای اَن بمیرد.

هر کسی امتیاز شهید شدن را نمی یابد، اما هر مسیحی باید پیش از مرگ مرده باشد. او باید پیش از مرگ برای دنیا، برای قوانین و گناهان آن بمیرد.

از ماکاریوس پرسیدند (مردن برای دنیا یعنی چه؟)

وی در پاسخ گفت: (به قبرستان بروید، بر برخی از مردگان برکت بطلبید و بر بقیه لعنت کنید. آنگاه بیایید و به من بگویید که چه اتفاقی افتاد.)

سؤال کننده مطابق دستور این کار را کرد. سپس بازگشته به مارکاریوس گفت: (هیچ کدام حرفی نزدند.) مارکاریوس گفت: (شما هم همین کار را بکنید!)

اَن پنج شهید به هنگام مرگ اسلحه همراه داشتند. ایشان می توانستند از جانشان دفاع کنند، اما ترجیح دادند که بمیرند ولی بر روی سرخپوستان شلیک نکنند. ایشان پیش از مرگ مرده بودند. یک جسد چگونه می تواند به کسی شلیک کند؟ ایشان فـقط برای خدا زنده بودند.

این شهیدان جان خود را در راه اعلام انجیل به قبیلهای که اَن زمان فقط متشکل از پنجاه و شش نفر بود فدا کردند. مردم از تمام قبائل، کوچک و بزرگ، باید جزو نجات یافتگان باشند.

خون شهیدان بذری بود که کاشته شد. چیزی نگذشت که سرخپوستان (اوکا) اولین شهید خود را در راه بشارت به قبیلهٔ مجاور تقدیم کردند.

باشد که منظماً برای بسیاری از انسانهایی که همچنان دور از تمدن در عصر حجر بسر میبرند دعاکنیم.

«ما نیز چنین *اُبْر شاهدان را گرداگرد خود داریم...»* (عبرانیان ۱:۱۲)

بياييد از مقدسين بزرگ درسها بياموزيم.

دجان دو لا سال؛ (John De La Salle)، پدر تعلیم و تربیت امروزی است. وی اولین دبیرستان و مدرسه تربیت معلم را در فرانسه بنیانگذاری کرد. از آنجا که بسیار محبت داشت، کارهای بسیاری هم کرد. وی میگفت: (نمی توانم ببینم که این همه کودک از جهل هلاک شوند و اشکی نریزم.؛ ما به خاطر امور بی اهمیت زندگی شخصی مان مضطرب می شویم، اما چه تعداد از ما برای جاهلین اشک می ریزند؟

از آنجا که وی نتوانست این بار را با بی تفاوتی بر دوش کشد، ثروت عظیم خود را بین فقرا تقسیم کرد و خود بَدَل به معلم فقیر فقرا گردید. من این روحیه را با روحیهٔ معلمینی مقایسه میکنم که از حقوق و مزایای فراوان خود ناراضی بوده، برای کسب حقوق بیشتر دست به اعتصاب میزنند. ایشان برای دانشجویان خود سرمشق خودخواهی میباشند. فاجعهای را که ایشان به واسطهٔ طمع خود در ذهن کودکان می آفرینند، هرگز توسط زیبایی هایی که آموزش می دهند محو نخواهد شد.

De La Salle حتماً از همکیشان مسیحی و معلمین بیکار رنج بسیار برده باشد.

(پاسیفیکو اهل سان سورینو) دائماً به یک چیز می اندیشید و آن گفتهٔ خداوند بود مبنی بر اینکه حصاد بسیار است و عمله کم. وی می گفت: (جهان به رسولان نیاز دارد، نه به عالمین الهیات.) وی تصمیم گرفت که یک رسول باشد و به عنوان مبشر نزد خدانشناسان رفت. اما خدا او را به رسالت دیگری منصوب کرده بود و آن رسالت رنج بود. پاهایش آماس کرد طوری که دیگر نتوانست به هدایت انسانهایی بپردازد که آن قدر دوستشان می داشت. سپس دچار کوری گشت. وجودش مورد هجوم طوفانهای درونی واقع شد. دوستان به او توهین کرده، او را ملعون خدا می خواندند زیرا که متقاعد شده بودند که رنجهایش بدین خاطر است.

وی تمام مشقات را شجاعانه تحمل کرد زیرا که میدانست که این ارادهٔ خداست که باید در همهٔ امور بشود و نه ارادهٔ او. پاسیفیکوس همچنان سه قرن بعد از مرگش، جانها را نزد مسیح می آورد. تعداد کثیری به خاطر حکایت بردبارانهٔ رنجهایش جذب خداوند گشتند، نه به خاطر اینکه وی میان خدانشناسان موعظه کرده بود. باشد که بیاموزیم که عاری از خودخواهی، مطیع ارادهٔ خدا باشیم.

۲ ژوئیه

«بطلبید که خواهید یافت.» (متی ۷:۷)

در زندگی روزمره، عیسی را از طریق دعا می یابید. «تِرِزا اهل اَویلا، چنین نوشته است: «شریر می داند که هر کس با ثابت قدمی دعای ذهنی دارد، از دستش رفته است.» او همچنین درمورد این عمل تعریفی را به دست داده است: «دعای ذهنی چیزی نیست جز دوستی صمیمانه، گفتگوی دائمی و دل-به -دل با کسی که به واسطهٔ او خود را مورد محبت می دانیم.»

این چیزی تماماً متفاوت است با ذکر دعاهای صبحگاهی و شبانگاهی به هنگام صرف غذا. کسی که تنها زانوزده دعا میکند، بسیار اندک و بسیار کممایه دعا میکند. ما باید بهواسطهٔ دعاهای کوتاه و تعمق درمورد هر چه که اتفاق میافتد، تمام روز در تماس با عیسی باشیم. در همهٔ شرایط هشیار باشید زیرا که خدا حاضر است و با او که بهترین دوستتان می باشد صحبت کنید. این بهترین کاری است که می توانید انجام دهید؛ به خاطر همه چیز او را شکرگزار باشید.

در کتاب (تقلید از مسیح) چنین میخوانیم: (انسانی که عیسی را نمی طلبد، آن قدر که خودش به خودش زیان میرساند، کل جهان و تمامی دشمنانش به او زیان نمی رسانند. ۲ ما به خاطر اهانتی که به ما می شود یا به خاطر فجایع جنگ و انقلابهایی که افراد شریر بپا میکنند مضطرب و پریشان می شویم، اما درک نمیکنیم که بزرگ ترین دشمنمان خودمان هستیم.

مردی بود که دست به هر کاری که میزد، شکست میخورد. دشمنی نامرئی تمام اهداف او را خنثی می ساخت. یک شب در بستر خواب درحالی که درمورد تمام شکستهایش می اندیشید، دستی را دید که از پشت پرده دراز شده تا او را خفه کند. او به خود گفت: (اکنون می توانم دشمنم را رو در رو ببینیم. قوی هستم و بر او پیروز خواهم شد.» وی با یک حرکت سریع پرده را کنار زده، دشمن را دید. دشمن، کسی جز خود او نبود، یعنی غفلت او در طلبیدن عیسی.

(متی ۲۶:۱۹)

«نزد خدا همه چیز ممکن است.»

در کودکی درمورد خدا نمی اندیشیدم. این آموزش به من داده شده بود که او موجودی است قادر. فقط همین را می دانستم. در سن شاید هشت سالگی، کودک دیگری خدا را در حضور من به مسخره گرفت و با استهزاگفت: (اگر او قادر مطلق است، اَیا می تواند وزنی را بیافریند که نتواند اَن را بلند کند؟ اگر چنین باشد، دراین صورت قادر مطلق نیست، و اگر هم نتواند چنین وزنی را بیافریند، باز قادر مطلق نیست!

این لطیفه را پسندیدم و از آن هنگام به بعد دیگر هرگز فکر خدای قادر مطلق به ذهنم خطور نکرد. در سن بیست و هفت سالگی عهد جدید را خواندم و متوجه شدم که خدا وزنی را خلق کرد که نمی توانست آن را بلند کند. وی خود را نوزادی کرد که فقط چند کیلو وزن داشت و نمی توانست خود را بلند کند. مریم باکره می بایست خدا را بلند کند و به سینهاش فشرده، به او شیر دهد. می بایست گوشهای خدا شسته می شد زیرا که خود برای انجام این کار کودکی بسیار کوچک بود. پوشاک پارهٔ او را مادرش می بایست وصله کند. او نمی توانست دوخت و دوز کند.

خدا وزنی را آفریده بود که نمی توانست آن را بلند کند. وی به صورت پسر انسان تجسم یافته بود. و این پسر انسان به دست انسانها سپرده شد. ایشان او را استهزا کرده، به صلیبش کشیدند. تنها موضوع واقعی بَدَل به شیئی ساده گشته بود. اطرافیان ضعف او را مسخره میکردند. او نمی توانست از صلیبش پایین آید. سپس حتی بَدَل به چیزی بیش از یک شیء شد، یعنی بَدَل به یک جسد گردید. اگر یوسف رامهای او را دفن نمی کرد، کرکسها گوشت او را می خوردند.

خدا با آفریدن وزنی که نمی توانست آن را بلند کند، قدرت مطلق خود را با بلند کردن چیزی بلند نکردنی نشان داد. عیسی با قدرت رستاخیز کرده، به اَسمان صعود نمود. بهمحض اینکه از زمین بلند شد، تمامی انسانها را به سوی خود جذب کرد.

من در کودکی دچار اشتباه بودم. خدا قادر مطلق است. او می تواند وزنی را بیافریند که نتواند اَن را بلند کند و علیرغم اَن قادر مطلق است.

### ٤ ژوئيه

(متی ۱۸:۲۱)

«گرسنه شد.»

بیش از یک میلیارد نفر از مردم در حال گرسنگی بسر می برند. این فقط یک رقم است، درحالی که هر عددی معرف یک شخص است. ده هزار نفر در روز از سوء تغذیه و گرسنگی می میرند و ۹۰۹ ۹۰ نفر از ایشان درمورد مسیح چیزی نشنیده اند. مردم کشورهای توسعه یافته پنج بار بیشتر از حداقل ضروری برای نجات گرسنگان خوراک مصرف می کنند. در برخی نقاط آفریقا ۲۵ درصد کودکان پیش از یک سالگی می میرند. شتاب مرگ و میر ایشان چهل برابر بیشتر از مرگ و میر در ایالات متحده آمریکا یا در استرالیاست. در بین گرسنگان، فرزندان هزاران شهید مسیحی در اردوگاههای کمونیستی وجود دارند.

(آریستید) (Aristides) فیلسوف مسیحی در سال ۱۲۵ میلادی به امپراطور هادریان چنین نوشت: (در بین مسیحیان، آنکه دارد، به آنکه ندارد می دهد، بدون اکراه و بدون مباهات... و اگر در بین خود متوجه فقری شوند که برای آن خوراکی ذخیره نکرده اند، به مدت دو یا سه روز روزه میگیرند تا نیازمندان از حداقل آنچه که ضروری است، برخوردار شوند.»

روزه گرفته، پرهیز نمایند. در روز داوری خداوند به شما خواهد گفت: «گرسنه بودم، مرا طعام دادید» (متی ۳۵:۲۵).

«هر که مال تو را گیرد، از وی باز مخواه.» (لوقا ۶: ۳۰)

یک مسیحی، سارقینی را که درحال سرقت اموالش بودند، غافلگیر کرد. وی به ایشان گفت: (عجله کنید و پیش از آمدن پلیس کار را به اتمام رسانید. من هم به شما کمک خواهم کرد تا اموال را در اتومبیل بارکنید. خطای من این بود که مالک آنها بودم. من مسیحی هستم و به ما گفته شده که گنجها بر روی زمین نیندوزیم. خداوند ما به ما هشدار داده بود که دزدان ممکن است آنها را بدزدند. این اشتباه من بود که به پدر تکیه نکردم تا نیازهای مرا برآورده سازد. خواهش میکنم مرا ببخشید که سرمشق بدی به شما دادم!»

دزدان علاقمند شده، سؤال پشت سؤال مطرح میکردند. ایشان نه تنها اموال او را ندزدید، بلکه ایمان نیز اَوردند. فرد مسیحی نیز به نوبهٔ خود درسی اَموخت.

(طمع ریشهٔ همهٔ بدیهاست) (اول تیموتاؤس ۶: ۱۰). مسیحیان باید پـول را تـماماً حقیر شمارند.

یک حکایت قدیمی میگوید که یک بار مسیح به شاگردانش چنین تعلیم می داد: «از پول برحذر باشید.» ایشان پرسیدند: (چرا؟» او در پاسخ گفت: «زیرا که غالباً بطرزی غیر شرافتمندانه به دست می آید.»

ایشان گفتند: (فرض کن که شرافتمندانه بهدست اَیـد؟) عیسی فـرمود: (حـتی در اَنصورت هم از اَن برحذر باشید، زیرا که معمولاً به طرز گناه اَلودی خرج می شود.)

شاگردان برای سومین بار پرسیدند: (اگر شرافتمندانه به دست اَید و خوب هم خرج شود، اَنگاه چه؟)

خداوند پاسخ داد: (حتی در آن صورت هم از آن برحذر باش زیراکه همواره ملوث میسازد.»

«نتنائیل در جواب او گفت: ای استاد تو پسر خدایی.» (یو حنا ۴۹:۱)

اسلام و یهودیتِ اصلاح شده عیسی را بهعنوان پیغمبری بزرگ می پذیرند. ایشان مخالف این هستند که او را به عنوان پسر خدا بپذیرند. در این زمینه ما مدیون آنان هستیم.

در زبان عبرانی، (صفت) خیلی کم به کار برده می شود. مثلاً به جای (شخص پرگو)، عبارت Ish duarim به معنی (مرد سخن) استعمال می شود و برای (الهی) فقط گفته می شود (پسر خدا). در زبان آرامی، یعنی زبانی که خداوند به آن تکلم می کرد، صفات حتی کمتر از این مورد استفاده قرار می گیرند. بنابراین در کتاب مقدسمان اصطلاحات عجیب (فرزندان نور) را به جای (نورانی) و (پسر هلاکت) را به جای (از دست رفته) می یا بیم.

ما باید به یهودیان و مسلمانان توضیح دهیم که به عیسای پسر خدا در مفهوم رایج کلمه اعتقاد نداریم. خدا همسری ندارد که فرزندانی بهوجود آورد. عبرانیان قـرن اول صرفاً اصطلاح دیگری برای نشان دادن درجهٔ سنخیت مسیح بهعنوان انسان و وحدت ذاتی با پدر بهعنوان خدا به جز نامیدن او به صورت (پسر خدا) نداشتهاند.

علوم جدید تصور جدیدی از معنی (پسر خدا) را به دست میدهد. ما درمـورد خانوادهٔ عناصر رادیو اکتیو و درمورد خویشاوندی رادیو اکتیوی صحبت میکنیم. ساطع شدن الکترونها، اورانیوم I را بَدَل به اورانیوم II و سپس به Ionium و غیر میکند.

برای مثال آوردن درمورد معنی اصطلاح (پسر خدا) می توانیم از تصویرهای متفاوتی استفاده کنیم. با اینحال آنچه که قطعی است این است که مسیح خداست. قدما به زبان لاتین میگفتند: "Aut Deus, aut homo non bonus" یعنی او یا خداست یا انسان نیکویی نیست.

نویسندگان بزرگ قرن بیستم سعی دارند ما را متقاعد سازند که عیسی فقط یک انسان بود. عیسی چه نوع موجودی بود که بعد از ۲۰۰۰ سال همچنان تلاش عظیمی لازم است تا انسانها را متقاعد کنند که او فقط انسان بود. چنین موجودی، خدای مجسم شده است که می توانیم به او اعتماد کامل داشته باشیم.

«هر که عادلی را به اسم عادلی پذیرفت، مـزد عـادلی را خـواهـد یـافت.» (متی ۴۱:۱۰)

ماکاریوس اهل قرنتس در شرق بهعنوان یک قدیس تلقی می شود، نه بهخاطر اینکه شهید شد، بلکه به این دلیل که انسانها را برای شهادت تربیت نمود. وی کسانی را کـه وارد عرصهٔ شهادت می شدند، تشویق میکرد و بدینسان شعلهٔ محبت مسیح و اشتیاق رنج بردن بهخاطر او را در دل اَنان فروزان می ساخت.

درست همانطور که تاج عدالت برای شهدا کنار گذاشته شده است – به خاطر اینکه مسیر خود را همچون پولس به پایان رسانده، ایمان را حفظ کرده انـد – درمـورد تـمام همکاران شهدا یعنی همرزمان و مدد رسانان ایشان نیز چنین است.

در روزگار ما نیز شهیدان بسیاری وجود دارند: در جهان کمونیستی، در کشورهای مشرک، و ممالک غیرمسیحی. بسیاری از مسیحیان که رهبران مشهوری نیز در میانشان دیده می شود، با قدرتهای ظالم سازش کرده، با کسانی که ترجیح می دهند به جای شهید شدن، درمقابل مجسمهٔ سزار عطریات بسوزانند، احساس همبستگی میکنند، چنانکه بسیاری از مسیحیان قرون اول این کار را کردند. در آن زمان کسانی که عطریات می سوزاندند، اapsi یا (مرتد) نامیده می شدند. اکنون آنها را (عاقل) می نامند. و امروز کسانی را که پر از روح بوده، زندان و مرگ را انتخاب میکنند (مست) می نامند چنانکه رسولان در روز پنطیکاست چنین بودند.

باشد که ما نیز در سمت کسانی باشیم که در زندانها ٰبسر میبرند و بهخاطر ایمانشان محکوم به مرگ هستند. باشد که برای ایشان دعاکرده، به اَنان کمک کنیم. بدین ترتیب ما نیز همانند ایشان صاحب تاج خواهیم شد.

(یوحنا ۴۹:۱)

«تو پادشاه اسرائیل هستی.»

به نظر میرسد که این نام یعنی (پادشاه اسرائیل) که نتنائیل به عیسی داد، هر نوع علاقهای را که غیر یهودیان ممکن بود به او میداشتند خنثی کند. مثلاً یک پادشاه قبیلهٔ زولو در ۲۰۰۰ سال پیش چه اهمیتی می تواند برای یک اروپایی یا یک آمریکایی امروزی داشته باشد؟

پادشاهی از بین یهودیان زاده شد و هنگامی که هنوز یک نوزاد بود، مردان حکیم از اطراف آمدند و او را پرستش نمودند. و امروز حتی بعد از بیست قـرن، انسـانهایی از تمامی نژادها همچنان دربرابر او تعظیم میکنند.

باید امر ویژه ای درمورد یهودیان بوده باشد که پادشاه ایشان را این قدر مهم میکرد. پولس چنین نگاشت: (پسر خواندگی و جلال و عهدها و امانت شریعت و عبادت و وعدهها از آن ایشان اسرائیلیان است. که پدران از آن ایشانند و از ایشان مسیح به حسب جسم شد که فوق از همه است، خدای متبارک تا ابدالاباد.، (رومیان ۵،۴:۹).

بیعلت نبود که نازیها مسیحیت را بهعنوان مذهبی یهودی رد کنند. ایشان بـهتر از بسیاری از مسیحیان رابطهٔ میان کلیسا و یهودیان را درک کرده بودند.

اسرائیل خارج از کلیسا نمی تواند کاری کند که دوام داشته باشد. و بدون اسرائیل کلیسا نمی تواند پیروز شود. فقط (پذیرفتن) مسیح توسط (ایشان) است که (حیات از مردگان) خواهد بود (رومیان ۱۵:۱۱).

نگاهی بر جهان، نقش منتخب اسرائیل را اَشکار میسازد. نزاع بـزرگی در جـریان است میان جهانی که به یک یهودی، یعنی عیسی، ایمان دارد، و جهانی کـه پیرو یک یهودی دیگر، یعنی مارکس میباشد. در علوم، جهان ما نام یک یهودی دیگر را حـمل میکند، به نام اَینشتاین.

این وظیفهٔ هر مسیحی است که برای ایمان یهودیان دعا و کار کند. ما همگی باید انرژی خود را برای این منظور صرف کنیم.

| ( | (11 | :٧ | (لوقا | ) |
|---|-----|----|-------|---|
|---|-----|----|-------|---|

«برويد!»

قدیسین، مردان و زنان کاملاً متفاوتی بوده، هر یک در مسیر خاص خود طی طریق میکنند. نمی توان اَنها را با معیارهای عام ارزیابی کرد.

(یوحنای صلیب) (John of the Cross) قادر به هیچ کار بدی نبود زیرا چنان مشغول خدا بود که نمی توانست دقت خود را معطوف به گرفتن چکش یا قیچی در دست بنماید. Joseph of Copertino آن قدر در خدا محو بود که می بایست برای بازگشت به هشیاریِ دنیوی، خود را نیشگون بگیرد. به هر سؤالی که از او می شد، پاسخی نامر بوط می داد، زیرا که ذهن او با کلمات انسانها بیگانه بود.

تنها برخی از قدیسین چنینند. الیزابت اهل مجارستان، قدیسی بود که به کوچکترین نیاز به محروم ترین انسانها توجه داشت، علیرغم اینکه یک ملکه بود. الیزابت کـه یک انسان مقدس بود، همه چیز را فداکرد تا بهصورت بهترین الیزابت بر روی زمین زیست نماید.

بسیاری از قدیسین همانند خود عیسی، بیمار روانی تلقی می شوند. آنان بیمار خدا در مفهوم لغوی کلمه هستند – یعنی رنجبرندگان خدا. ایشان پیش از مرگ برای جهان مرده بودند.

برخی از قدیسین جنگاور بودند مانند ژاندارک. عدهای دیگر در نهایت ریاضت زندگی کردند. اما وترز اهل لیسیو، چنین گفته است: «اگر خوراک خوشمزه باشد، خدا را بهخاطر آن شکر میکنم، و اگر بد طعم باشد، رنج را می پذیرم. مطمئن ترین طریق قدوسیت، پذیرفتن هر اتفاقی به عنوان ریاضت است.»

خوانده شدگی خود را توسط خدا دریابید، یعنی خویشتن «ایده اَل»تان را، هدفی که به خاطر اَن پیش از بنیاد عالم برگزیده شده بودید. اَنگاه برطبق خوانده شدگی خـاص خود از عیسی پیروی کنید، حتی اگر در نظر دیگران عجیب جلوه کند.

«اسیران را به خاطر آرید، مثل همزندان ایشان.» (عبرانیان ۳:۱۳)

یک مسیحی در روسیه بهخاطر ایمانش محکوم به ده سال زندان گشت. وی زن و نُه بچهٔ گرسنه را بر جای گذاشت. گروه تبشیری (عیسی برای جهان کمونیست) با مقدار اندکی پول به ایشان کمک کرد و این پاسخ حیرتانگیز را از زن زندانی دریافت نمود:

(جلال بر خداوند باد که بر ما نیز مقدر کرده است که گوشهای از صلیبش را حمل کنیم.» (ما درمورد امور جزئی شکایت میکنیم با این تصور که صلیب های غیرقابل حمل میباشند. برای او، شوهر در زندان و نُه بچهای که باید شکمشان را سیر میکرد و آن هم بدون کوچکترین منبع درآمد، فقط گوشهٔ کوچکی از صلیب عیسی بود.) (ما باید نان خود را با اشکها بخوریم اما خداوند را شکر به خاطر همه چیز. من از شما با اشکها تشکر میکنم که خداوند دل شما را از چنین فاصلهٔ دوری گشوده است. محبت، بازوی بلندی دارد و به سوی ما دراز شده است.

دهنگامی که تنها می ماندیم، اشخاص بدقلب میگفتند که چیزی نخواهیم داشت تا با اَن زندگی کنیم، اما خداوند را تسبیح میگویم که مراقب ماست، همانطور که مراقب ایلیا و دانیال و تمام کسانی بود که او را خدمت میکردند.

دخدا به من نُه فرزند داده است که منتظر بازگشت پدرشان هستند، اما پدرشان جان خود را بهخاطر مسیح به خطر انداخت و گذاشت تا فرزندانش بهخاطر ایمان رنج کشند چنانکه خدا یک بار برای همیشه برای مقدسین این را مقرر کرده است.)

اعمال رسولان در متن اصلی آن تنهاکتاب کتابمقدس است که ناگهان در اواسط یک جمله پایان می پذیرد. آن کتابی است ناتمام. عمل قهرمانانهٔ مسیحیان اولیه تا امروز نیز ادامه دارد.

باشد که همواره در دعاهایمان، برادرانمان را که در زندان بهخاطر ایمانشان در رنج هستند، بهیاد اَوریم. و باشد که خانوادههای ایشان را فراموش نکنیم.

«از جلال تا جلال به همان صورت متبدل می شویم.» (دوم قرنتیان ۱۸:۳)

از فلسفهٔ مذهبی قرون وسطی (مدرسیون – Scholastic) دو قضیهٔ حقیقی که ظاهراً متناقض به نظر میرسند، اما درواقع مکمل یکدیگر میباشند، برای ما بر جای مانده -Omne quod recipitur, per modus recipientis recipitur است. اولی عبارت است از Omne quod recipitur, per modus recipientis recipitur یعنی دهر آنچه را که دریافت میکنیم، آن را به شیوهٔ ظرف دریافت مینماییم.) تنوع مذاهب و عقاید درمورد همه چیز نیز از اینجا ناشی می شود.

ما همگی واقعیت یکسانی را مشاهده میکنیم اما با زمینه، وراثت، تحصیلات، شخصیت، قوت و ویژگیهای هوشی متفاوتمان. ما هرگز خدا را آنگونه کـه هست مشاهده نمیکنیم بلکه برطبق آنچه که در نظر هر یک از ما جلوه میکند می بینیم.

این قضیهٔ حقیقی درمورد خدا نیز صادق است. او همه چیز را دربارهٔ ما آنگونه که از نقطه نظر یک موجود الهی جلوه میکنیم، میداند. با اینحال این امر برای یک داوری عادلانه کافی نبود. لذا پسر خدا بَدَل به عیسای انسان گشت. اکنون او در جسم خود، فقر، ظلم، اندوه، مخالفت، شکنجه و وسوسه را می شناسد. هنگامی که مسیح به آسمان صعود کرد، به الوهیت با بُعد جدیدی یعنی تجربهٔ انسانی غنا بخشید.

از اینرو در غزل غزلهای سلیمان ۱۱:۳ چنین نوشته شده است: (سلیمان پادشاه را ببینید، با تاجی که مادرش در روز عروسی وی بر سر وی نهاد.»

مسیح از ازل تاج جلال الهی را در اختیار داشت. مریم به او تاج دیگری داد: یعنی خدای جسم پوشیده. وی به او این امکان را داد که با طبیعت و تجربهٔ انسان یکی شود.

قضیهٔ حقیقی دوم چنین است: Anima quodammodo fit omnia – (جان، ایس قابلیت را دارد که به نوعی بَدَل به هر چیزی شود.) آن می تواند خود را با آنچه که درک میکند و با آنچه که دوست می دارد و مشتاقانه بدان مایل است، یگانه گرداند.

مسیحیان محدودیتهای خود را می شناسند. ایشان میدانند که روح آنان در قفس شخصیت زیست میکند، اما مشتاقند تا خدا را سرانجام آنگونه که هست مشاهده کنند. جان ما توانایی این را دارد. ما به هدف خود خواهیم رسید.

(اول قرنتيان ٢٨:١)

«... و محقران را خدا برگزید.»

خداوند از بین تمامی اشخاصی که می توانست بر ایشان ظاهر شود، گناهکارترین یعنی سولس طرسوسی را برگزید، مرد شـریری کـه بـه کـلیساها زیـان زده، بـرخـی از ایمانداران را کشته، و بقیه را وادار به انکار ایمانشان کرده بود.

توانايي بدى كردن، توانايي بالقوه براى نيكويي كردن است.

زمانی آبشار نیاگارا منشأ بلایای بسیاری برای ایالات متحده و کانادا بود که زمینهای وسیعی از هر دو کشور را مورد هجوم سیل قرار داده، کشاورزی را ناممکن می ساخت. آنگاه مردی چنین اندیشید: (اگر این آبشار چنین قدرت مخربی دارد، باید به همان حد قابلیت برای سازندگی هم داشته باشد.) لذا سدها ساخته شدند و توربینها کارگذاشته شدند. اکنون آبشار نیاگارا برق هر دو کشور را تأمین میکند.

زمانی که «ویلیام بوت» بر آن شد تا بشارت انجیل را به بریتانیا بیاورد، به جستجوی مردان مناسبی برای این کار پرداخت. تلقی وی از اکثریت شبانان این بود که ایشان یا افراد حرفهای هستند که از نو مولود نشده و یا فرزندان خدا بودند که برای منقلب کردن اطرافشان بیش از حد نرمخو و ملایم بودند. لذا به سراغ زندانیان رفت. ایشان بعد از توبه و ایمان آوردن، بَدَل به سربازان و افسران ارتش نجات گشتند و کار عظیمی را انجام دادند.

در زبان عبرانی، Kedeshah هم به معنی فاحشه است و هم قدیس. مریم مجدلیه همواره یک Kedeshah بود، ابتدا در معنای منفی آن و سپس در معنای مثبتش. محبتی که در گناه تلف کرده بود، اکنون به وفور در پای نجات دهنده و انسانها ریخته می شد.

بدترین انسانها را جسته، برای ایشان دعا کنید و تمام تلاشتان را به خرج دهید تا ایشان را بهسوی توبه بکشانید. آنان می توانند بَدَل به بزرگترین برکات شوند. این امر درمورد شما نیز، اگر حقیر و پست باشید، صدق میکند.

(عبرانیان ۱۳:۱۱)

«بر روی زمین، بیگانه و غریب بودند.»

یک مبشر آمریکایی به نام دجان موریسون»، بعد از سالها تبشیر در کشورهای مختلف و بعد از آشناکردن دهها هزار نفر با مسیح، به وطن بازگشت. برحسب اتفاق وی سوار بر همان کشتی بود که رئیس جمهور وقت، تئودور روزولت را به آمریکا باز میگرداند. او از شکارگراز در آفریقا باز میگشت.

در لنگرگاه نیویورک هزاران نفر هآلهله کرده، خوشامد میگفتند. فکر میکنید که چه کسی را استقبال میکردند؟ بدیهی است که شکارچی گرازها را که رئیس جمهور ایالات متحدهٔ آمریکا نیز بود تحیت میگفتند. هیچکس به مردی که جانها را نجات داده بود توجهی نداشت. ایشان با یک قطار سفر کردند. در سکوی ایستگاه باز هم هزاران نفر، روزولت را تحیت گفتند و نه موریسون را.

مبشرین هم انسان هستند. موریسون احساس کرد که حسد و نارضایتی در ضمیرش سر برآورده است و با ترشرویی به خود گفت: «این است تمام آن خوشامدی که بعد از بازگشت از چنین سفر خسته کننده ای به وطن نصیبم شده است؟» آوازی الهی فکر او را اصلاح کرد: «هنوز به وطن باز نگشته ای.»

مسیحیانی که در این دنیا امید قدردانی دارند، بس بینوا هستند. در اینجا ما باید از موفقیت اجتناب ورزیم. قدر و منزلت ژنرال اَیزنهاور یا وینستون چرچیل چه می بود اگر در اَلمان نازی مورد تحیت قرار میگرفتند؟

عیسی گفت: (وای بر شما وقتی که جمیع مردم شما را تحسین کنند) (لوقا ۲۶:۶). این نشان قطعی این واقعیت خواهد بود که شما به این جهانی که با خـدا دشـمن است تعلق دارید.

باشد که پاداش کامل خود را در اسمان انتظار کشیم.

(رومیان ۲:۱۲)

«و همشکل این جهان مشوید.»

در لوقا باب ۷ اَمده که یحیی تعمیددهنده هنگامی که در زندان بود، شک کرد کـه عیسی واقعاً همان مسیح موعود است. با وجود اینکه او اعلام کرده بود که عیسی بـرهٔ خداست که گناهان جهان را برمیدارد، تردید بر او مستولی گشت. زندان غالباً بر روی زندگی روحانی افراد سایه میافکند.

یحیی شک کرد و شک و شبههٔ خود را به دو تن از شاگردانش که تا آن وقت دچار شک نشده بودند منتقل ساخت. ایشان مطمئن بودند که عیسی همان نجات دهنده است. اما از آنجا که کسی دیگری بذر شک را در دلشان کاشته بود، راهی بسیار طولانی را طی کردند تا به عیسی بگویند که درمورد او شک و شبههای وجود دارد و از او در این مورد سؤال کنند. ایشان احتمالاً در حضور دیگران با او صحبت کردند و بدینسان شک و شبهه در سطح وسیع تری انتشار یافت. عیسی پاسخ داد: (بروید...) (لوقا ۲۲:۲).

به خود آجازه ندهید که تحت تأثیر رفتار غلط دیگری قـرار گـیرید حـتی اگـر آن شخص نبی بزرگی باشد.

خواهران مسیحی در یک اردوی کار در جنگلهای سیبری کار می کردند و می بایست درختان را قطع می نمودند. دور تر از این محل، اردوگاه دیگری وجود داشت که زندانیان همان کار را انجام می دادند. یک شب هنگامی که بانوان مسیحی برای دعا گرد اجاقی جمع شده بودند، کسی در را کوبید. صدای خشنی شنیده شد که می گفت: رباز کنید! هیچ اتفاق سوئی برای شما روی نخواهد داد. ) خواهران جرأت نکردند که در را باز کنید. آنگاه صداهای دیگری فریاد زدند (باز کنید و اگر نه در را خواهیم شکست.

وقتی که در را باز کردند، بیست مرد با پالتوهای پوشیده از برف وارد شدند. یکی از اَنان گفت: (شنیده ایم که شما مسیحی هستید. درمورد خدا برای ما بگویید. سی سال است که حتی یک شبان هم ندیده ایم. چیزی به ما بگویید.»

از آن شب به بعد، اردوگاه بَدَل به کلیسای زیرزمینی شد که زندانیان منظماً گرد هم می آمدند. آن خواهرانْ ایشان را در ایمان تربیت کرده، انجیل و دعاهای فراموش شده را به ایشان تعلیم میدادند و برخی را نیز تعمید دادند. درعوض ایـن مـردانِ مـتهم، کـار سخت خواهران را بر عهده گرفتند. لذا وقت بیشتری برای دعای ایشان فراهم شد. اینان انسانهایی بودند که در محیطی بلشویکی به راه خود می رفتند. مشکلات محیط اطراف شما نیز هر چه که باشد، راه خود را بروید.

«کجاست وعدهٔ آمدن او؟ ... هر چیز به همینطوری که از ابتدای آفرینش بود باقی است.» (دوم پطرس ۴:۳)

استهزا کنندگان، مسیحیان ایام اولیه را با این سخن در معرض تجربه قرار می دادند. اما اکنون نمی توانند چنین چیزی بگویند. امروزه چیزهای تماماً جدیدی در این دنیای کهنه اتفاق می افتد. انسان بطور مصنوعی در هستهٔ اتم دخالت کرده، پانزده تُن مواد منفجره را برای هر انسان زنده ذخیره کرده است. نابودی نوع بشر می تواند در ظرف چند دقیقه بوقوع بپیوندد. انسان بر روی ماه راه می رود. دیکتا تورها و سرمایه داران بزرگ از طریق وسائل ارتباط جمعی و مواد مخدر می توانند ذهنیت انسانها را به دلخواه تغییر دهند. انفجار جمعیت، گرسنگی بیش از هر وقت دیگر، هوای غیر قابل تنفس شهرهای کشورهای غنی، همگی حاضر هستند. قدرت دیگر در دست نژاد سفید که تمدن مسیحی را بنا کرد نمی باشد. نمایندگان جهان سوم اکثریت را در سازمان ملل متحد دارا بوده، عموماً طبق دستور چین سرخ یا روسیهٔ کمونیستی رأی می دهند.

نیروهای ضد مسیحی کلیسا را تسخیر کردهاند. نشریهٔ Capital Voice اول آگوست ۱۹۷۴ نتایج آخرین بررسی ها را بدین ترتیب منتشر ساخت: (۵۱/ خادمین متودیست در آمریکا به رستاخیز عیسی اعتقاد ندارند ؛ / ۶۰ به تولد از باکره اعتقاد ندارند ؛ وجود شیطان را نفی میکنند ؛ /۸۹ کشیشان کلیسای اسقفی عقیده ندارند که کتابمقدس کلام خداست. به اعتقاد ایشان حقیقتی وجود ندارد.، باز هم نشانهٔ دیگری از ایام آخر. مکروه ویرانی در مکان مقدس است (دانیال ۲۷:۹).

اینها نشانههای اَمدن خداوند میباشند. چیزها، اَنطور کـه از ابـتدا بـودند، بـاقی نماندهاند. (هر که تا به انتها صبر کند نجات یابد.) (متی ۱۳:۲۴).

«هیأت شخصی که به ملاقات شما بر آمد و این سخنان را به شما گفت چگونه بود؟» (دوم پادشاهان ۷:۱)

هنگامی که ایلیا پیامی برای اخزیا، پادشاه اسرائیل فرستاد، پادشاه از غلامان خود جزئیات پیام را سؤال نکرد، بلکه پرسش بالا را مطرح ساخت. ارزش یک پیام بستگی به خصلت پیام آور دارد. اگر مردی که برای ثروتمند شدن تلاش میکند، موعظهای ارائه دهد با این مضمون که دوای بر شما ای دولتمندان» (لوقا ۲۴:۶)، اثر مضحکی خواهد گذاشت.

مسیحیان قرون اولیه مردان راستینی بودند. ایشان درحالی که برهنه تـوسط چـهار حلقه بر مچ دست و پا از دیوار اَویزان بودند توسط چماق، گازانبر و مشعل مورد حمله و شکنجه واقع میشدند. اَنان شکنجه را تحمل کرده، مسیح را انکار نکردند و حتی مکان و زمان جلسات دعا و نیایش برادران را نیز فاش نساختند.

هیچ دستگاهی که توسط مغز انسان ساخته شده باشد، نمی تواند آنچه را که برادران و خواهران ما طی قرنها شکنجه و آزار تحمل کردند، تحمل کند. بدنهای نـحیف آنـان بهتر از بدن کشتیگیران مقاومت میکرد. زیرا که ایشان انسانهای راستینی بودند.

ایشان بههنگام شکنجه، بر خود ترحم نمیکردند، بلکه بر شکنجه گرانشان. ایشان در کسانی که اَنان را کتک زده، یا افترا وارد میکردند، فرشتگان فیض را میدیدند که از طریق توهین و تحقیر، اَنان را برای ملکوت اَینده تقدیس میکردند.

ما به الهیاتی جدید نیاز نداریم، بلکه به این نوع از مسیحیت کهن!

ما چطور؟ اَیا نباید بَـدَل بـه چَـنان انسـانهایی شـویم کـه هـیأْت ایشـان بـه پـیام مسیحیشان اعتبار بخشد؟ درمورد ایلیا چنین بود که حتی شکل ظاهری و شیوهٔ سادهٔ لباس پوشیدنش، صداقت گفتههایش را اَشکار میکرد.

«ما را تعلیم ده تا ایام خود را بشماریم تا دل خردمندی را حاصل نماییم» (مزمور ۱۲:۹۰)

اگوستین در اعترافاتش چنین نوشت: «اگر هیچکس درمورد زمان از من سؤالی نکند، میدانم که آن چیست؛ اما اگر در این مورد سؤالی از من شود، نمیدانم که چه پاسخی بدهم.» اخترشناس روسی کُزی بِرِف زمان را «مهم ترین و عجیب ترین کیفیت طبیعت» مینامد.

نمی خواهم که وارد فلسفهٔ زمان شوم. آن چیزی است که باعث می شود انسانها به نسلهای متفاوت تعلق داشته باشند و شکافی است میان انسانها و فرزندانشان. ایشان دیرتر به دنیا آمدهاند. این امر باعث می شود که ایشان والدین را به عنوان سمبل هر چیز کهنه، نامربوط، غیر متجدد و ریاکارانه، وابسته به قواعد اخلاقی بی ارزش، بدانند. لذا فروید گفته است: (یکی از دشوارترین حرفه ها در جهان، والدین بودن است.

برخی از والدین مطمئناً سزاوار آن حرمتی نیستند که در کتابمقدس مطرح شده است. یک قاتل آمریکایی به نام «مانسون»، پسر یک فاحشهٔ شانزده ساله بود که تنها به دلیل فقر نتوانست کودک را سقط کند. وی بلافاصله بعد از بدنیا آمدنِ او به زندان افکنده شد. پسر را به بستگانی دادند که به او غذای کمی داده و بسیار کتک میزدند. مانسون از سن چهارده سالگی به بعد در دارالتأدیب و زندان پرورش یافت.

برخی والدین محترم و مذهبی پاداششان این بود که فرزندانشان عنوان (خوک سرمایهدار) یا اصطلاحاتی از این قبیل را به آنان اختصاص دهند. اینها موارد افراطی هستند. همچنین خودکشی در بین نوجوانان نیز موارد افراطی می باشند. تعداد آن، در بیست سال اخیر تا ۲۵۰ درصد افزایش یافته است. بینابین این دو حد نهایی، تعداد کثیری از نوباوگان قرار دارند که از والدینشان ناراضی هستند.

باشد که به خاطر داشته باشیم که مشکل فرزندان، مشکلی است برای والدینی که فراموش میکنند که زمان به سرعت میگذرد و نسل دیگری سر برمی آورد. ما باید به فرزندانمان بهترین سرمشق تقوا را بدهیم. تأمین یک زندگی مرفه برای ایشان کافی نیست. ایشان نیازمند سرمشق یک زندگی مقدسی هستند که با تعلیم و تربیت خردمندانه توأم باشد.

(تيطس ٧:٢)

«خود را نمونه بساز!»

یکی از نامزدهای انتصاب به مقام روحانیت در برابر کمیتهٔ ممتحنین و اسقف حاضر شد. وی گواهینامه های خوبی دریافت کرده بود که بهترین نمرات را در تمام موضوعات الهیاتی شامل می شد. شبان کلیسای او نیز تأکید کرده بود که وی در تمام فعالیت های کلیسایی شرکت داشته است.

اسقف خداترس آنگاه از او سؤالاتی کرد که از روحانیون قرون اولیه پرسیده می شد: (ایا تحقیر را همان قدر گرامی می داری که حرمت را؟ آیا مردم بیگانه را همان قدر دوست می داری که بستگان خود را؟ آیا بیماری و سلامتی، آزادی و زندان، کتک و نوازش و مخالفت و تأیید را با شادمانی یکسانی می پذیری؟» شاگرد پاسخ داد: (نه!»

اسقف گفت: (پس برو و بیشتر مطالعه کن!)

بسیاری از شبانان عقیده دارند که برای تفسیر و موعظهٔ کتابمقدس دعوت شدهاند. این نقش ثانوی است. عیسی گفت که آمده است تا «تورات و صحف انبیا را تمام کند» (متی ۱۷:۵). وی آنچه را که دیگران موضوع موعظههای خود قرار میدادند، متحقق ساخت.

شبانی را بجویید که به جا آورندهٔ ارادهٔ خدا باشد و نه مناظره کنندهٔ آن.

«روز خداوند چون دزد در شب مي آيد!» (اول تسالونيكيان ٢:٥)

لئونید برژنف، دیکتاتور روسیه، به مادر سالخوردهاش، دفاتر کار باشکوهش، ویلایش در حومهٔ مسکو، و کادیلاکش را نشان داد، و تعطیلات داخلیاش را در کنار دریای سیاه به او یادآور شد و از او پرسید: (آیا راضی هستی؟) مادر در پاسخ گفت: وخوشحالم که از همهٔ اینها به خوبی برخوردار هستی، اما اگر کمونیستها قدرت را به دست گیرند، آن وقت چه؟ آنها اشخاص بدی هستند و از شروتمندان متنفرند و بر برابری برای همه اصرار میورزند!) برای ما راحت است که به تناقض موجود میان سبک زندگی رهبران کمونیست و تعالیم ایشان بخندیم.

لطیفه را می توان به گونهٔ دیگری مطرح ساخت. اگر قرار بود که محیطی را که در آن زندگی میکنیم، به یک مادر باتقوایی نشان دهیم و او از ما سؤال میکرد که دهمهٔ اینها خوب است، اما اگر عیسی بازگردد آن وقت چه؟، چه پاسخی می دادیم؟

در حکایتی آمده است که عیسی وارد رم شد و رژهٔ گارد واتیکان را مشاهده کرد و دید که همه ایشان مسلح هستند. عیسی گفت: (من به شاگردانم تعلیم دادم کـه حـتی سخن بدی درمورد کسی بر زبان نیاورند. حالا شما اسلحه حمل میکنید!»

عیسی آگهیهای نصب شده بر ویترین فروشگاه را مشاهده کرد با این مضمون «در اینجا بهترین کفشها یا بهترین اتومبیلها موجود است.) عیسی وارد فروشگاه شد و گفت: «من تعلیم داده بودم که هر کس عزت دیگری را بالاتر از عزت خود شمارد. پس چرا شما ترجیحاً محصولات رقبای خود را تبلیغ نمیکنید؟)

اً نگاه وی فاحشههایی را مشاهده کرد که همگی تعمید یافته و به رسمیت شناخته شده بودند. سپس مسیحیان را دید که در احزاب سیاسی مختلف تقسیم شده بـودند. اَنگاه یک کلیسای کاتولیک، یک کلیسای باپتیست و یک کلیسای لوتری را مشاهده کرد و از خود پرسید که کلیسای او کدامست. بقیهٔ نامها را هرگز قبلاً نشنیده بود.

سپس خواست با پاپ گفتگو کند، اما نتوانست وقت ملاقاتی بگیرد. بالاخره توانست وقتی بگیرد. پیش از آنکه به حضور پاپ پذیرفته شود، به وی گفته شد که باید او را (پدر مقدس) بنامد. فرمود: (فکر میکردم که این نام فقط به خدا اختصاص دارد!) معیار زندگی ما چیست؟ سطح اخلاقی و روحانی ما از چه روست؟ همه چیز اکنون خوب به نظر میرسد - اما اگر عیسی بازگردد آن وقت چه؟

«زیرا که حرف می کُشد لیکن روح زنده می کند» (دوم قرنتیان ۴:۳)

تمام کلمات کتابمقدس الهامی است. هر کلمهٔ آن از خداست. باشد که از آن بیاموزیم که تنها باکلمات دلخوش نشده، بلکه سخنان را برای تحقق هدف عمدهشان در عمل به کار بریم یعنی هدایت جانها به سوی نِجات ابدی.

در عاموس ۱۱:۹ چنین میخوانیم: (در آن روز خیمهٔ داود را که افـتاده است بـرپا خواهم نمود و شکافهایش را مرمت خواهم کرد... تا ایشان (یهودیان) بقیهٔ ادوم و همهٔ امتها راکه اسم من بر ایشان نهاده شده است، به تصرف آورند.، این آیه سلطهٔ روحانی یهودیان را بر جهان بی ایمان پیشگویی میکند.

گفتن چنین چیزی به غیریهودیان، در آن هنگام که نسبت به یهودیان پیش داوری منفی داشتند، سودمند نمی بود. لذا پطرس با نقل قول آوردن از عاموس، متن را چنین بازگو میکند: (خیمهٔ داود را ... باز بنا میکنم ... تا بقیهٔ مردم طالب خداوند شوند و جمیع امتهایی که بر آنها نام من نهاده شده است، (اعمال ۱۶:۱۵، ۱۷). دو متن را با یکدیگر مقایسه کنید. کل مفهوم تغییر یافته است. نبوت اکنون به این معنی است که امت ها بطور خودجوش خداوند را می طلبند. این برای ایشان قابل قبول بود.

در خروج ۳۵:۳۴ می خوانیم که موسی بعد از دریافت ده فرمان خدا، نقابی بر چهره زد زیرا که می درخشید. این امر، پولس را که او نیز مکاشفهای از خدا را دریافت کرده بود، در موضعی پایین تر از موسی قرار می دهد. لذا پولس این آزادی را به خود می دهد که امور را به گونهای دیگر توضیح دهد: (موسی که نقابی بر چهرهٔ خود کشید تا بسنی اسرائیل تمام شدن این فانی را نظر نکنند.) (دوم قرنتیان ۱۳:۳).

آنچه که به حساب می آید منظور آن گفته هاست: یعنی نجات جانها. اگر مناسکی پیچیده به عده ای کمک کند و عبادتی ساده به عده ای دیگر، اگر یک واعظ یا یک جماعت مذهبی بیش از واعظ یا جماعت مذهبی دیگر کمک میکنند، اگر یک ترجمهٔ خاص از کتابمقدس بیش از ترجمه ای دیگر می تواند کمک کند، نکتهٔ مهم وفا داری نسبت به روشها یا کلمات نیست، بلکه هدف نهایی منظور نظر است، یعنی اینکه برخی به هر طریق ممکن باید نجات یابند (اول قرنتیان ۲۲:۹).

«جميع امتها از شما نفرت كنند.» (متی ۹:۲۴)

مسیحیانی که مورد نفرت نیستند، عیبی در کارشان وجود دارد. (هنریک ایبسن) (Henrik Ibsen)، نویسندهٔ مشهور نروژی، مردود ترین هنرمند قرن نوزدهم بود. علت آن، این بود که وی کاری را کرد که می بایست بکند. وی با به روی صحنه آوردن موضوعاتی که نهایتاً ممنوع (تابو) بودند، حساسیتها را به لرزه در می آورد. قهرمانان او رفتارهایی را از خود نشان می دادند که در جامعهٔ آن زمان مکروه بود. پیام عمدهٔ او این بود که انسانها در قبال وجدانشان وظیفه دارند که استوار ایستاده، سازش نکنند.

به همین خاطر، او و خانوادهاش دچار رنج بسیار شدند. وی از زبان یکی از شخصیتهای نمایشنامهاش به نام «دشمن مردم» سخنان ملامتباری را میگوید کـه خود باید قاعدتاً اغلب از دوستان خیرخواه شنیده باشد: «تو یک دیوانهای! دچار خودشیفتگی هستی! سعی نکن که اَن را با شعارهای انسان دوستانه توجیه کنی، زیرا مردی که خانوادهاش را به نکبت و فلاکت میکشاند، یک دیو است، دیوی که بیشتر به موضوعات مربوط به عامه توجه دارد تا به زندگی همسر و فرزندانش.

کسانی که در قرن حاضر بهخاطر مسیح در زندان بسر میبرند، بـه کـرات چـنین سرزنشهایی را شنیدهاند.

واکنش «ایبسن» ساده بود. وی چنین نوشته است: «بههنگام طوفان تنها یک چیز را باید به یاد داشت و آن اینکه خواهد گذاشت .... پیش از آنکه تعداد زیادی از افراد چیزی را بدانند، شخص باید آن را دانسته باشد... اکثریت همواره در اشتباه است... این دروغ قدیمی که حق همواره با اکثریت است، مرا عاصی میکند.»

هنگامی که مردم به خشم اَمده، به پنجرهٔ قهرمان داستان او سنگهایی پرتاب کردند، دکتر (استوکمن) گفت: (من این سنگها را به عنوان یادگارهای مقدس نگه می دارم.) (مرد قوی باید بیاموزد که تنها باشد.)

باشد که فراگیریم که در برابر عقاید عمومی بایستیم. عیسی هرگز تسلیم کوری تودههای مردم نگشت. وی نوری است که اثر می بخشد، بی آنکه اثر پذیرد. او مورد نفرت بود، اما پذیرفتن این امر باعث شد که او دوستانی را بیابد که تا پای جان او را دوست می داشتند.

«مجاهده کنید برای آن ایمانی که یک بار به مقدسین سپرده شد.» (یهودا ۳)

هنگامی که «نلسون» نوجوان از گردش روزانه برای رسیدگی به لانه سازی پرندگان به خانه بازگشت، عمهاش او را سرزنش نمود که چرا شب دیر وقت به خانه بازگشته است و به او گفت: «تعجب میکنم که ترس باعث نمی شود که به خانه باز گردی.»

نلسون در پاسخ گفت: (ترس؟ چنین چیزی را نمیشناسم!)

ما ترس اختلافات را نمی شناسیم. هنگامی که داسپرجان» واعظ مشهور باپتیست بریتانیایی، از شیوع فزایندهٔ الحاد در جماعت مذهبی احساس خطر نمود، جمعیت باپتیست را رها کرد و مبارزه برای ایمان را در پیش گرفت. انتظار موفقیت نداشت. وی گفت: دبیشتر مایل هستم که در پنجاه سال آینده، سگها مرا بخورند، اما این آینده دورتر است که مرا امیدوار کرده، از من پشتیبانی میکند.»

عناوین توهین آمیز و شرم آوری به او داده شد. وی در پاسخ به مخالفینش گفت که از آنجایی که هیچ زبانی نمی تواند نفرتی را که از ایشان دارد بیان کند، لذا اجازه می دهد که ایشان در سکوت گذر کنند.

وی طالب هیچ مسامحه و اغماضی نبوده، اطاعت را اقتضا میکرد، چراکه مطمئن بودکه پیامش از خداست.

یک واعظ سیاهپوست در دهکدهای، گفت که دیگر علیه دزدی جوجهها موعظه نمیکند زیرا که چنین وعظی محبت برادرانه را خدشهدار میسازد. یک بار بهخاطر موعظه درمورد گناه هیرودیس که زن برادرش را به زنی گرفت مورد سرزنش شبانی قرار گرفتم که به کلیسایشان دعوت شده بودم. این گناهِ ثروتمندترین حامی کلیسای او بود و میل نداشت که حمایت او را از دست بدهد.

ما باید با روح سازش و هر چیز غلطی که در کلیسا و کار بشارت به چشم میخورد، مبارزه کنیم حتی اگر به قیمت برانگیختن اختلافات بزرگ تمام شود. خائنین به اصول مسیح هرگز نباید دوستان ما باشند.

(غزل غزلها ١٦:٢)

«محبوب من از آن من است»

پادشاهی یک بار به یک نور چشمی گفت: (هر چه راکه میخواهی تقاضاکن و به تو خواهم داد.)

نور چشمی با خود فکر کرد: (اگر بگویم که میخواهم سرلشکر شوم، این مقام را به من خواهد داد و آنگاه متأسف خواهم شد که چرا مقام نخست وزیری را تقاضا نکردم. اگر نصف مملکت را بخواهم، آن را به من خواهد داد و آنگاه غمگین خواهم شد که چرا نیم دیگر را ندارم.؟ بنابراین وی به پادشاه گفت: (دختر خود را به همسری من بده.»

در زبان عبرانی و یونانی، کلمهٔ (جان) مؤنث است. و چون مؤنث است، جان ایماندار از خدا می خواهد که مسیح دامادش باشد. لذا بَدَل به هم میراث در همه چیز خواهیم شد و تمام فرشتگان ما را خدمت خواهند کرد.

چه پر جلال و در عین حال فروتن است داماد ما. نتنائیل او را (پسر خـدا) نـامید (یوحنا ۴۹:۱). عیسی چنین پاسخ داد: (از کنون اَسمان گشاده و فرشتگان خدا را که بر پسر انسان صعود و نزول میکنند خواهید دید، (یوحنا ۵۱:۱).

در اَن مقیاسی که انسانها عنصر الهی را در او کشف میکردند، دل فروتن و نیکوی او باعث می شد که او انسانیت خود را مورد تأکید قرار دهد، تا عروسان او که انسان هستند و گاهی اوقات بیش از حد انسان هستند، بتوانند با اعتماد نزد او بیایند. او به ایشان تعلق دارد. دعای ما مبنی بر اینکه او از اَن ما شود متحقق شده است.

او نه فقط دامادی الهی بلکه دامادی انسانی نیز هست که به امور انسانی علاقه دارد و حتی نگران این است که در ضیافت عروسی شراب کم نیاید. چه قدر برخی مقدسین با او تفاوت دارند که بهخاطر تقدسشان نسبت به نیازهای همنوعانشان بی تفاوت می شوند.

مسیح فقط به موعظه کردن نپرداخت؛ او دائماً سرزنش نمیکند. وی با ایشان با آرامی شام میخورد، درست همان طور که یک داماد با عروسش شام میخورد. برنارد اهل کلروو گفته است: (یک خدای آرام، همه چیز را آرام میکند. مشاهدهٔ آرامش او به معنی این است که باید آرامش داشت.) آرامش بخش ترین فکر این است که (محبوب من از آن من است.)

«عیسی به وی [خطاکار]گفت: هراَینه به تو میگویم امروز با من در فردوس خواهی بود.»

دنیایی که نیاز بسیار زیادی به محبت و دعاهای ما دارد، دنیای مجرمین است. جامعه فقط می تواند آنها را به مجازاتی برساند که مستحق اَن هستند. ما می توانیم بـه ایشان پیام الهی اَمرزش را به واسطهٔ خون عیسی بدهیم.

مجرمین دائماً کابوس قربانیان خود را میبینند، برخی آگاهانه و برخی دیگر ناآگاهانه. در پشت تمام کلمات دیگر، ایشان آخرین کلمات قربانیان خود را میشنوند. شما ممکن است مشفقانه با ایشان صحبت کنید؛ اما آنان میدانند که درموردشان چه فکر میکنید: این فکر که آنها جنایتکارند.

ایشان حتی اگر نزد پلیس یا کشیش اقرار نکرده باشند، کلمات در رؤیاها و در گفتار غیر ارادیشان حکایت از جنایتشان میکند، قربانیان شب هـنگام در کـنار بسـترشان می باشند.

امیل زولا در رومان Therese Raquin حکایت نقاشی را بازگو میکند که دست به جنایت زده بود. هیچکس نمیدانست که او چه کرده است. وی به نقاشی ادامه داد اما اینک تمام چهرهها به هم شبیه بودند. شبیه قربانیاش بودند. چهرهٔ کودکان و زنـان همگی قربانی را به یاد او می آوردند.

جنایتکاران تنها انسانهایی را که اکنون مردهاند نکشتهاند. ایشان ترحم همنوعانشان را نسبت به خود نیز کشتهاند. آنان مورد نفرت همگان هستند به جز عیسی که دوست گناهکاران است. وی تصمیم گرفت که در سرنوشت جنایتکاران سهیم گشته، همچون آنان مصلوب شود. وی مقرر کرد که هنگامی که پیلاطس آزادی یک زندانی را پیشنهاد میکند، جمعیت آزادی یک جنایتکار یعنی باراباس را تقاضا کند. عیسی خوشحال بود که به جای او می میرد.

وی دزدان را تحقیر نمیکند. او خود را با ایشان مقایسه میکند. «روز خداوند، چون دزد در شب می اَید» (دوم پطرس ۲: ۱۰).

جانیان نجات را از عیسی دریافت میکنند. همچنین همفکری و دلسوزی را در بین پیروان حقیقی او مییابند.

«ستارگانِ آواره هستند که برای ایشان تاریکی ظلمت جاودانی مقرر است.» (یهودا:۱۳)

رسالهٔ یهودا به یکی از کتاب های آپوکریفا یعنی کتاب خنوخ اعتبار می بخشد. خنوخ چنین نوشته است: «هفت ستاره را دیدم همچون هفت کوه عظیم فروزان. وقتی که سؤال کردم، فرشته به من گفت: "این مکانی است که آسمان و زمین به پایان می رسند. و زندانی است برای ستارگان و مهمانان آسمان. ستارگانی که به دور آتش می چرخند، ستارگانی هستند که به هنگام آغاز طلوعشان از حکم خدا تخطی کرده، به موقع طلوع نکردند. لذا بر ایشان خشمگین شده، آنها را به بند کشید..."

بهخاطر داشته باشید که در این روز، فرشتگانی وجود دارند که هزاران سال در بند بودهاند. آنها در ظلمت غوطهورند و منتظر داوری روز بزرگ هستند.

زندگی در زندان وحشتناک است. جهنم برای انسانها حتی بدتر از آنست. اما چـه کسی می تواند عقوبت زندان را برای فرشتگان، این موجودات بالدار مجسم کـند، کـه معمولاً از ستارهای به ستارهٔ دیگر پرواز میکنند تا ارادهٔ خدا را به جا آورند؟

برخی فرشتگان به اینجا رسیدند زیرا که دریاست خود را حفظ نکردند، بلکه مسکن حقیقی خود را ترک نمودند، (یهودا ۶). آیا شما پایگاه رفیع مسیحی بودنتان را حفظ کرده اید؟ آیا مسکن حقیقی خود یعنی کلیسا را حفظ میکنید یا اینکه با جهان گناه آلود می آمیزید؟ خدا فرشتگان را حفظ نکرد، آیا شما را حفظ خواهد کرد؟

« اَنانی که بسیاری را به راه عدالت رهبری مینمایند، مانند ستارگان خواهـند بـود [خواهند درخشید] تا ابدالاباد، (دانیال ۳:۱۲). اَیا شما نیز ستارهای درخشنده هستید؟ اَیا بسیاری را به راه عدالت رهبری مینمایید؟

ترس و لرز جزئی حیاتی از زندگی مسیحی است.

«جباران را از تختها به زیر افکند و فروتنان را سرافراز گردانید» (لوقا ۵۲:۱)

«خانم جولی»، نمایشنامهای اثر «استریندبرگ»، حکایت ماجرایی است عاشقانه میان یک دختر بسیار ثروتمند و خدمتکارش. در صحنهای، ایشان رؤیاهای خود را به یکدیگر بازگو میکنند. دختر ثروتمند میگوید: «بر روی ستونی نشستهام که به طریقی بالای آن رفتهام و نمی دانم که چگونه از آن پایین بیایم ... باید پایین بیایم اما جرأت پریدن را ندارم... می خواهم بیفتم اما نمی افتم. می دانم که تا زمانی که پایین نیامدهام، یعنی پایین تا زمین، آرامشی نخواهم داشت. و اگر پایم به زمین برسد، خواهم خواست که باز هم پایین تر روم، تا دل زمین.»

خدمتگار نیز میگوید: «معمولاً خواب می بینم که زیر درخت بلندی در جنگلی تاریک دراز کشیده ام. میخواهم که بالا بروم تا نوک درخت و منظرهٔ روشنی را با خورشید فروزان ببینم و لانهٔ پرندگان را با تخمهای طلایی بربایم. صعود میکنم و همچنان صعود میکنم، اما تنهٔ درختْ نازک و نرم است و راهی طولانی تا اولین شاخه در پیش است. اما می دانم که اگر فقط می توانستم به اولین شاخه برسم، آنگاه تا نوک درخت بالا می رفتم، مثل نردبان.»

بسیاری از افراد ثروتمند، بهخاطر موقعیت ممتازشان احساس گناه میکنند، ولو بطور ناخودآگاه. این امر باعث میشود که بسیاری از ایشان انقلابی و یا طرفدار نهضتهای انقلابی شوند. احساس میکنند که وظیفهٔ ایشان پایین آمدن است. اما درعوض، فقرا به حال اغنیا غبطه خورده، میل دارند که بالا روند.

این احساسات طبیعی در پرتو منطق، می توانند بَدَل به عوامل مشبتی در زندگی اجتماعی گردند. اغنیا می توانند از عیسی بیاموزند که نیکویی کنند و آن چه راکه دارند، به طرق مختلف با محرومین تقسیم نمایند. فقرا می توانند از اغنیا بیاموزند که چگونه از استعدادهایشان برای خیریت خانواده هایشان استفاده کنند.

کسی که از عیسی پیروی میکند، نباید در ظلمت راه رود، بلکه باید نور حیات را داشته باشد (یوحنا ۱۲:۸). بی ایمانان تاریکی را بیش از روشنایی دوست دارند (یوحنا ۱۹:۳). احساسات سرکوب شدهٔ ایشان نه تنها در رؤیاها خود را نمایان می سازند، بلکه همچنین به صورت اعمال تروریستی، آشوب و انقلاب جلوه گر می شوند. نتیجه این می شود که افراد اقشار ممتاز موقعیت خود را که از آن به طور کامل لذت نمی برند از دست بدهند و توسط افراد اقشار پست جایگزین شوند؛ ایشان نیز به زودی مأیوس شده، به همان حالت دچار می گردند.

[[عیسی] در دهات آن حوالی گشته، تعلیم همی داد.] (مرقس ۶:۶)

بسیاری از ما احساس محرومیت میکنند چراکه افراد موفقی نیستیم. عیسی نیز فرد موفقی نبود. وی واعظ دهکده ها بود، آن هم برای مدتی کوتاه. قیافا از پشتیبانی توده ها برخوردار بود و در اعیاد بزرگ، هنگامی که یهودیان برای عبادت از همهٔ نقاط به اورشلیم می آمدند، بیش از یک میلیون نفر را جمع میکرد. با اینحال او نیز شخص موفقی نبود، زیرا که پیلاطس می توانست هرگاه که می خواست او را از مقام خود خلع نماید. پیلاطس نیز فرد موفقی نبود. سزار او را از سمتش برکنار کرده، تبعید نمود. حتی سزار بودن هم موفقیتی دربر ندارد. ژولیوس سزار به دست پسرش کشته شد. نرون هم بعد از موفقیتش در ریشه کن کردن مسیحیان، کشته شد.

به حال مردان بزرگی که می توانند کارهای زیادی انجام دهند، غبطه نخورید. ایشان فقط در ظاهر چنین بهنظر می آیند. مردان بزرگ ممکن است که تاریخ را بسازند، اما فقط تا آنجا که برایشان مقدر شده است. ایشان تحت اوامر اطرافیان خود هستند.

حتی می توان گفت که ما باطناً توسط گذشتهٔ خود شرطی شده ایم. پدر رویسپی یر، دیکتا تور خونریز انقلاب فرانسه، او را بلافاصله بعد از مرگ مادرش رها کرد. او به سختی تلاش کرد تا بتواند از تعلیم و تربیتی برخوردار شود. در نوجوانی مورد اهانت پادشاه جوان، لوئی شانزدهم و ملکه قرار گرفت. او را انتخاب کرده بودند تا پیام خوشامدی خطاب به شاه و ملکه که به شهر او آمده بودند، ایراد کند. ایشان نه تنها کلمه ای تشویق آمیز بر زبان نراندند، بلکه بی آنکه حرکتی از روی تأیید و قدردانی نشان دهند، گذر کردند. این امر باعث شد که او کینهٔ انسانها را به دل گیرد. وی از کشتن هزاران بی گناه و دیدن خون انسانها بر روی گیوتین لذت می برد.

خدا مقدر نکرده است که ما جنایتکار شویم. قاتل بودن ضد طبیعت است. بنابراین، جنایتکاران خطای بزرگی را مرتکب می شوند. رویسپی یر نیز از روی جهالت رفتار کرد، و خود نیز با گیوتین کشته شد. او هیچ کار مهمی اُنجام نداد. جمهوری، راه را برای یک امپراطور یعنی ناپلئون هموار ساخت.

موفقیت هایی را که جهان آن را موفقیت تلقی میکند، نطلبید. آنها فـقط بـطالت را افزایش میدهند. بار خود را و بار وراثت خود را تحمل کرده، بـه آن تـن در دهـید. از عیسی بیاموزید که دحلیم و فروتن، بود و از نجار بودن عاری نداشت و به این رضایت داد که معلمی غیرمعروف در دهکدهها باشد و سرانجام هم مصلوب شود. رستاخیز به دنبال آن آمد.

«و عهد سلامتی را با ایشان خواهم بست.» (حزقیال ۲۵:۳۴)

(سیمون ویل) که یهودی بود، از آلمان نازی به انگلستان گریخت و در آنجا در اثر سوء تغذیه و بیماری سل درگذشت زیرا که تصمیم گرفته بود که فقط آن مقدار جیرهٔ غذایی را به مصرف رساند که مردم نواحی تحت اشغال نازیها دریافت میکردند. وی کتابهای بسیای با اندیشههای عمیق مسیحی بر جای گذاشت، با وجود اینکه هرگز تعمید نیافته بود. وی به هیچ کلیسایی نگروید زیرا که نمی خواست بین خود و تعداد کثیری از بی ایمانانِ ناکام فاصله ای بیندازد. او انسانی بود که دعوت ویژه ای را دریافت کرده بود.

وی نمی توانست اَنچه راکه به غلط سنت کلیسایی نامیده می شود تحمل کند. به نظر او سنت مبتنی بر چسبیدن وفادارانه به خاکسترهای کهنه نبوده، بلکه عـبارت است از حفظ اَتش قدیمی که دائماً با شعلههایی جدید فروزان است.

وی نمی توانست تصور کند که چه اتفاقی می افتاد اگر ناگهان عیسی در مقابل صفوف لشکریان متخاصم کلیساها ظاهر می شد و به مسیحیان هر دو جبهه می گفت: «یکدیگر را محبت کنید چنانکه من شما را محبت کردم.» یقیناً در اثر گلوله های هر دو جبهه کشته می شد. آنگاه در روز یکشنبه مسیحیان هر دو لشکر آن کسی را که کشته بودند پرستش می کردند و برای پیروزی سرزمین پدری شان دعا می کردند یعنی دعا برای شکست رقیب.

بسیاری از متفکران مسیحی بهخاطر بی ثباتی ما در محبت متحمل رنج و زحمت شدند. جنگ، نزاع طبقاتی، انقلابها، و نیز انشقاق در بین مسیحیان، کفر بـزرگی است زیرا که قطب مقابل کلمات (خدا محبت است) می باشد.

(خوشا به حال صلح کنندگان، زیرا ایشان پسران خدا خوانده خواهند شد.» (مـتی ۵:۵). باشد که تا آنجا که به ما مربوط میشود، با همهٔ انسانها در صلح بسر بریم.

# ۲۹ ژوئیه

«پس خدا روز هفتم را مبارک خواند و آن را تقدیس نمود» (پیدایش ۳:۲)

در کتابمقدس عدد ۷ سمبل قدوسیت است. «لکن خنوخ که هفتم از آدم بود، خبر داد...» (یهودا ۱۴). هر هفت سال یک بار، زمان آیِش و استراحت زمین است. بعد از گذشت هفت بار هفت سال، یهودیان سال یوبیل را برگذار میکردند که طی آن، تمام زمینهایی که در این فاصله فروخته شده بودند، به مالک اولیهٔ آن باز میگشت. روزهای آفرینش هفت روز بود ؛ هفت حیوان از هر نوع پاک از طوفان نجات یافتند. در انجیل یوحنا، عیسی به هفت طریق میگوید که کیست. وی بر روی صلیب هفت کلمه را بر زبان آورد. کتاب مکاشفه حاوی رساله به هفت کلیساست و قس علیهذا.

چرا فقط عدد ۷ عدد مقدس است؟ کلدانیان سیستم اعشاری ما را نداشستند، در عوض سیستم شش گانه داشتند یعنی ۶ عدد و یک صفر. سیستم اعشاری، قراردادی است. درکامپیوترها از سیستم دورقمی استفاده می شود، یعنی سیستمی حاوی عدد ۱ و صفر. در سیستم شش گانه، ۷ ما به این صورت نوشته می شد: ۱۰، زیرا که بیش از شش عدد وجود نداشت. هفت بَدَل به عدد مقدس شد زیرا که با نگریستن به شکل مکتوبش عدد وجود نداشت. هفت بَدَل به عدد مقابل صفر یعنی علامت هیچ بودن انسان، ۱ را قرار دهید، یعنی علامت خدای واحد، انسان ناچیز مهم می شود، مهم تر از تمام اعداد ساده.

یهودیان از اعقاب کلدانی ها بودند. لذا ۷ بَدَل به عدد مقدس ایشان گشت. در مقابل ۷، عدد ۶ که آخرین عدد ساده است، نماد هر چیز خرد و کوچک شد. عدد وحش در مکاشفه شش، شش و باز هم شش است. (مکاشفه ۱۸:۱۳) که به معنی یک ذره، یک ذره و باز هم یک ذره است. یک بره می تواند آن را نابود سازد.

اگر شما تجسمی از ۷ هستید، یعنی کسی که خود را انکار کرده، بَدَل به یک صفر شده است، اگر خدا (اَن یکتا؛ خود را سپر شما کرده است، در اَنصورت از حیوانات عظیمالجثه نهراسید. اَنها ببرهای کاغذی هستند که برایشان پیروز خواهید شد.

## ۳۰ ژوئیه

(متى ۵:۵) (متى ۵:۵) (متى ۵:۵) (متى ۵:۵) (متى ۵:۵)

جرج واشينگتن را با ناپلئون مقايسه كنيد.

واشینگتن متواضع بود و خواهان آزادی برای یک کشور؛ و آن را به دست آورد. او به همین رضایت داد. هنگامی که تاج افتخار را به او تقدیم کردند، آن را نپذیرفت. وی دولتی جدید و اَزاد را بر جای گذاشت.

ناپلئون مشتاق شهرت شخصی بود. ژنرالِ یک کشور جمهوری برای او کافی نبود. به مقام کنسولی نیز اکتفا نکرد. می بایست کنسول اول می شد. سرانجام امپراطور گشت. او می بایست پادشاهان دیگر را خلع می کرد تا خانوادهاش را جایگزین آنها سازد. وی در مصر و مسکو، جایی که به او ربطی نداشت نبرد کرد و به صورت یک زندانی، در تبعید جان سپرد. امپراطوری او نیز بر جای نماند.

مشغلههای شما چه مقدار هستند؟ هیچکس نـمیتوانـد بـیآنکه هـمه چـیز را بـه آشفتگی بکشاند، همه کار را انجام دهد. هیچ کس نمیتواند برای خود شهرت شخصی به هم زند، بیآنکه به خودخواهی و تکبر معروف نشود.

# ۳۱ ژوئیه

(پیدایش ۲۸:۱)

«بارور و کثیر شوید.»

عیسی ازدواج نکرد، با وجود اینکه در روزگار او مجرد ماندن یک رابی شرم اَور بود. به احتمال زیاد او محبوب دختران بسیاری بود. کسی که «نزد خدا و مردم ترقی مینمود» مطمئناً مورد التفات دختران نیز قرار میگرفت. او انسان بود و به احتمال زیاد احساسات عاشقانه نیز به او دست میداد، اما بهخاطر دعوت پدر از تمام اینها چشم پوشید.

لیکن وی این رفتار را بر دیگران تحمیل نکرد. برعکس او ضیافت عروسی را در قانا با حضور خود مزین نمود. کلام خدا همچنین می آموزد که «نکاح به هر وجـه مـحترم باشد» (عبرانیان ۲:۱۳)، نه فقط در گفتگوی زوجین و خوراک مشترکشان، بلکه در روابط جنسی نیز.

هر مسیحی می تواند تصمیم بگیرد که ازدواج بکند یا نکند. کتابمقدس اسقفها را وادار میکند که همسری گزینند (اول تیمو تاؤس ۲:۳). یو حنای زرین دهان گفته است: داولین درجهٔ عصمت، بکارت طاهر است، و دومین درجه، وفاداری در ازدواج. عشق عفیف در ازدواج نوع دوم بکارت است.»

از زندگی جنسی در ازدواج تماماً برخوردار شوید. و بر پیشداوری های قرون وسطایی که امور جنسی را چیز پلیدی تلقی می کرد، فائق آیید. کسی که اعضاء تناسلی را آفرید و حکم کرد که «بارور و کثیر شوید» و کتابمقدس را الهام بخشید که بگوید «ایشان یک تن خواهند بود»، یقیناً می پسندد که شما وظایف جنسی خود را در چارچوب ازدواج به جا آورید، همان طور که هر کار نیکویی را که می کنید دوست می دارد.

هیچ امرِ خطا و شرم اَوری در امور جنسی در ازدواج وجود ندارد. باشد که خدا را بهخاطر این عطیهٔ زیبا که به نوع بشر بخشیده است شکر کنیم.

باشد که مجردها نیز به خاطر موقعیت خود شکرگزار باشند. آن هم دعوتی است جدا با برکات مخصوص خود و اغلب حاوی فرصتهایی است که افراد ازدواج کرده از آن بی نصیب می مانند. این واقعیت ساده نیز قابل توجه است که بههنگام آزار و شکنجه، مجردها بهتر از کسانی که دغدغهٔ خانواده را داشتند مقاومت می کردند.

(عبرانيان ٢:١٣)

«نکاح به هر وجه محترم باشد.»

هر ازدواجی یک ماجراجویی است. تـنها یک عشـق بـزرگ مـیتوانـد هـمزیستی سعادتمندی را برای دو شخص کاملاً متفاوت امکان پذیر سـازد. هـر جـا کـه عشـقی نباشد، ازدواج بَدَل به زنایی میشود با مدارک قانونی.

باشد که امور جنسی را از هر نوع رابطه با تجارت مبرا سازیم. هیچ کس نمی تواند ازدواج را که با انگیزههای ثروت دختر یا موقعیت بالای مرد همراه باشد، تقدیس کند. باشد که ازدواج را از مسائلی که با آن بیگانه است پاک سازیم، مانند گروه مذهبی، ملیت، نژاد و حزب. مطمئناً ایده آل این است که دو طرف به مذهب واحدی تعلق داشته باشند، اما هیچ کس نمی تواند حکم کند که چه کسی عاشق چه کسی باید شود. رومنو و ژولیت از این جهت مرگ را پذیرا شدند که خانواده هایشان در نزاع با یکدیگر بودند. آیا به خاطر نزاع کا تولیکها با پروتستانها، یهودیان با اعراب، سفیدها با سیاهان عشق باید بمیرد؟ آیا دو شخص نمی توانند با عشق و هماهنگی زیست کنند حتی اگر در تمام زمینه ها با یکدیگر توافق نداشته باشند؟

زن اگر وسیلهٔ خوشگذرانی تلقی میشود، یا تبدیل به عروسکی ملبس به تزئینات تبلیغاتی شود تا موقعیت اجتماعی شما ترفیع یابد، یا بَدَل به بتی شود که بهخاطر آن از وظایف اخلاقی تان دست بکشید، یا وقتی که به بردگی کشیده شود، بهطور غیر طبیعی از ایشان استفاده شده است.

شما نمی توانید بر زن امروزی – که می تواند یک پزشک، مهندس یا افسر باشد – برخورد ۲۰۰۰ سال پیش را تحمیل کنید، برخوردی که میگوید زن باید مطیع شوهرش باشد. این تمایل مسیح نبود بلکه مربوط به موقعیت زنان در آن روزگان می شد که منتهی به چنین حکمی گردید. امروز یک زنِ با فرهنگ باید هم طراز شوهرش باشد، و باید با او با هیبت و محبت رفتار شود، آنگونه که مسیح کلیسایش را محبت نمود.

(حبقوق ۴:۲)

«مرد عادل به ایمان خود زیست خواهد نمود»

در تلمود (Makkoth) چنین نوشته شده است: (رابی سیملا گفته است که "۶۱۳ فرمان به موسی داده شد ... داود آمده، آنها را به ۱۱ حکم تقلیل داد ک عبارتند از: ۱) بیعیب سالک بودن، ۲) عدالت را بهجا آوردن، ۳) در دل خود راستگو بودن، ۴) به زبان خود غیبت ننمودن، ۵) به همسایهٔ خود بدی نکردن، ۶) دربارهٔ اقارب خویش مذمت را قبول ننمودن، ۷) خوار شمردن شخص فرومایه، ۸) مکرم داشتن آنان که از خدا می ترسند، ۹) قسم نخوردن، ۱۰) نقرهٔ خود را به سود ندادن، ۱۱) رشوه بر بیگناه نگرفتن (مزمور ۱۵)."

داشعیا آنها را به شش حکم تقلیل داد: ۱) به صداقت سالک بودن، ۲) به استقامت تکلم نمودن، ۳) سود ظلم را خوار شمردن، ۴) رشوه نگرفتن، ۵) گوش خود را از اصغای خون ریزی بستن، ۶) چشمان خود را از دیدن بدیها بر هم کردن، (اشعیا ۱۵:۳۳، ۱۶). دمیکا آمده، آنها را به سه حکم تقلیل داد: ۱) انصاف را بهجا آوردن، ۲) رحمت را

دوست داشتن، ۳) در حضور خدا با فروتنی سلوک نمودن. (میکا ۶:۶). دوست داشتن، ۳) در حضور خدا با فروتنی سلوک نمودن. (میکا ۶:۶).

درابی نحمان پسر اسحاق چنین اضافه کرد: حبقوق اَنها را بـه یک حکـم مـنحصر نمود: "مرد عادل به ایمان خود زیست خواهد نمود."»

ایمان، اصل بزرگی است که تمام احکام شاخ و برگ اَن هستند و به همه احکام ارزش می بخشد. حکمی که بدون ایمان به جا اَورده شود، مطلوب خدا نیست.

پولس این آیهٔ حبقوق را مکرراً قید میکند. لوتر در زمان اصلاحات ارزش آن را از نو کشف نمود. اگر بسیاری احکام برای شما سنگین هستند، و باعث سردرگمی تان می شوند، فقط به یکی از آنها بچسبید: به خداوند عیسی ایمان داشته باشید تا حیات یابید.

«رفته، ما یملک خود را بفروش و به فقرا بده!» (متى ۲۱:۱۹)

گفته می شود که پدر (سراپیون) در اسکندریه فقیری یافت که مورد گزند سرما واقع شده بود. او به خود گفت: (چگونه می توانم، من که به ریاضتکشی شهرت دارم، لباسی پوشیده باشم درحالی که این مرد فقیر، یا بهتر بگویم عیسی، از سرما رنج می برد؟ مطمئناً اگر بگذارم که او از سرما بمیرد، در روز داوری به خاطر آدمکشی محکوم خواهم شد.) وی لباسهایش را به در آورد و به مرد فقیر داد.

اًنگاه نشست و مشغول خواندن انجیل شد. پاسبانی گذر کرده، او را برهنه یافت و پرسید: (پدر سراپیون، چه کسی لباسهایت راگرفته است؟» وی در پاسخ گفت: (اَن کسی که این کتاب دربارهٔ او سخن میگوید.)

کمی بعد، مردی را دید که او را به زندان میبردند زیرا که نتوانسته بود قرضهایش را بپردازد. لذا «سراپیون» انجیل را فروخت و قرضهای مرد را پرداخت.

هنگامی که برهنه به خلوتگاه خود بازگشت، شاگردانش از او پرسیدند: (پدر، لباسهایت کجاست؟» وی پاسخ داد: (آنها را بهجایی فرستادم که به آن نیاز خواهیم داشت.) شاگردان دوباره پرسیدند: (انجیلت کجاست؟» وی در پاسخ گفت: (کسی که هر روز به من میگفت: "مایملک خود را بفروش و به فقرا بده" آن را از من خواست. لذا آن را فروختم تا در روز داوری اعتماد بیشتری داشته باشم.»

در جایی که در مقابل چشمان خود، این همه سرمشقهای باشکوهی از ایمانِ استوار داریم، چرا باید با خرده ایمان یا ایمان متزلزل خشنود باشیم؟ قماربازان تمام دارایی خود را بر روی یک کارت مینهند. ما میدانیم که به چه کسی ایمان اَوردهایم. به خدای سرمدی، خالق اَسمان و زمین. باشد که تماماً به او تکیه کرده، منتهای کوششمان را برای بهجا اَوردن اَنچه که او حکم کرده است، به کار بریم.

(اول پطرس ۹:۲)

(لكن شما قبيلة برگزيده ايد!»

چگونه برگزیدهٔ خدا را تشخیص دهیم؟ از روی فروتنی اش! خداوند ابراهیم را مرد بزرگی ساخت و او را «دوست خدا» نامید؛ با این حال خودش گفت: «اینک من که خاک و خاکستر هستم» (پیدایش ۲۷:۱۸). موسی و هارون باوجود اینکه با فرمانروایان بزرگ در نام خدا سروکار داشتند، حتی به هنگام سخن گفتن با عاصیان، همچون خادمین رفتار می کردند: «ای بنی لاوی بشنوید!» و «اما هارون چیست؟» (اعداد ۲:۸، ۱۱). خدا داود را بزرگترین پادشاه روی زمین گرداند، با این حال وی می گفت: «و اما من کرم هستم و انسان نی» (مزمور ۲۲:۶). خداوند پولس را خواند تا بزرگترین رسول باشد، اما او چنین نوشت: «زیرا من کهترین رسولان هستم و لایق نیستم که به رسول خوانده شوم» (اول قرنتیان ۱۵:۹). برگزیدهٔ خدا خود را برتر از همنوعانش نمی شمارد. ایشان در مفهوم قرنتیان ۱۵:۹). برگزیدهٔ خدا خود را برتر از همنوعانش نمی شمارد. ایشان در مفهوم هراتی کلمه حکم را به جا می آورند که «همسایهٔ خود را مثل خویشتن محبت نما» (لاویان «همسایهٔ خود را محبت نما: او همچون خود توست.» – یعنی با همان استعدادها، با همان ارزشها و با فضائل و رذایلی نظیر خود تو. اینها دلایل کافی برای دوست داشتن او می باشد. برگزیدگی ناشی از فیض است و نه به خاطر لیا قدمان این امر داستان اور می باشد. برگزیدگی ناشی از فیض است و نه به حاطر لیا تمان تا می ترا» داشتن او می باشد. برگزیدگی ناشی از فیض است و نه به مانوایا تا تا در مفهوم ایت می باشد. برگزیدگی ناشی از فیض است و نه به خاطر لیا قدان این امر احساس بر تری را می باشد. برگزیدگی ناشی از فیض است و نه به خاطر لیا قدمان این امر احساس بر تری را

«بدنهای خود را قربانی زنده ... بگذرانید.» (رومیان ۱:۱۲)

هنگامی که (کُنت مورتون)، نایب السلطنهٔ اسکاتلند به کمیته ای از مجلس عوام گفت که تشکیل دادن جلسه ای با اتباع پادشاه بدون اجازهٔ پادشاه خیانت محسوب می شود، (اندرو ملویل) پاسخ داد: (اگر چنین است، در اَنصورت مسیح و رسولانش نیز می بایست متهم به خیانت می شدند، زیرا که انبوه کثیری از مردم را بدون اجازهٔ والیان گرد هم می اَوردند.)

نایب السلطنه خشمگین شده، گفت: (تا زمانی که تعدادی از شما حلق اَویز و یا تبعید نشوند، این کشور روی اَرامش را نخواهد دید. یملویل پاسخ داد: (درباریان خود را به همین شیوه تهدید کنید. برای من یکسان است که در هوا بپوسم و یا در درون زمین. زمین هم از اَن خداوند است. حاضر بودم جانم را برای موردی کمتر از این بدهم. پس جلال بر خدا باد.

دریادار «کولینیی» پروتستان به خاطر ایمان زندهاش مجروح گردید. جراح پس از بریدن انگشتش، گلوله را از بازوی او در آورد. کولینیی گفت: «جز ارادهٔ خدا چیز دیگری اتفاق نیفتاد. چرا گریه میکنید؟ من خوشحالم که در راه خدا اینطور مجروح شدهام. دعا کنید که او مرا قوت دهد. از صمیم قلب کسی را که به سوی من اَتش گشود و کسانی که او را به این کار وا داشتند می بخشم.»

فرو رفتن شمشیری تا قبضهٔ آن در قلب دریادار کار او را تمام کرد. آنگاه جسدش را از بالکن به پایین افکندند.

با این کار شنیع، شب «بارتولومیو» آغاز گردید و طی آن هزاران نفر که همچون کولینیی میاندیشیدند کشته شدند. راهبان، قاتلان را با این کلمات ترغیب میکردند: «کلیسا با مرگ این مرتدین زنده میشود.»

کلیسای انجیلی مردان بزرگی نظیر (ناکس) (Knox) را داشته است که چنین دعا میکردند: (ای خدا، یا اسکاتلند را به من بده یا مرگ را به من عطاکن.) باشد که ما نیز از ایشان بیاموزیم تا مردان و زنان مؤمن و امینی باشیم، آماده برای رنج بردن و مرگ برای امر مقدس.

«پس خواه بخورید، خواه بنوشید، خواه هر چه کنید، همه را برای جـلال خدا بکنید.» (اول قرنتیان ۱۰:۳۱)

حقیقت ندارد که انسانها تنها بهواسطهٔ موعظه، کتاب یا شهادت شخصی یعنی بهواسطهٔ کلمات ایمان می آورند. اگر شما بخورید و بنوشید و همه کار را برای جلال خدا انجام دهید، انسانها باید بتوانند با نگریستن بر رفتار شما به هنگام غذا خوری، در تجارت یا سرگرمی، به حقیقت دست یابند.

کسی نزد یک ایماندار آمده، درمورد طریق حقیقت از او سؤال کرد. پاسخ چنین بود: (آیا زمزمهٔ جویبار را میشنوی؟ این راه ورود است.) او میتوانست همچنین به هر پدیدهٔ طبیعیِ ساختهٔ خدا و یا هر جلوهای از یک قدیس اشاره کند.

به قول John of Ruysbroek، عارف کسی است که بر بالای درخت ایمان جهیده است، که از بالا به سوی پایین رشد میکند، زیرا که ریشهاش در خداست. نه تنها کلمات، بلکه همچنین عجیب بودن هر لحظه از چنین جهشی دربارهٔ منشأ آن سخن میگوید. زمانی، خدا مرا نیافریده بود، با وجود این پیش از بنیاد عالم، در نقشهاش شخصی برگزیده بودم. من در او بودم؛ ما یکی بودیم. سپس مرا آفرید. لذا بَدَل به یک مخلوق شدم و او خدای من گشت.

هنگامی که به اوج جهشم برسم، یعنی به ریشهای که از آن آمده ام، آنگاه دیگر مخلوق نخواهم بود، و خدا نیز خدای من نخواهد بود. من جزوی از وجود الهی خواهم شد. ما یکی میشویم و این یکی شدن، این وحدت خود را در هر چه که انتجام دهم حتی اگر بسیار دور از مذهب باشد، جلوه گر می سازد. خود را جلوه گر خواهد ساخت ولو اینکه این گنج در ظروف زمینی باشد.

اگرکسی شراکت مرا در طبیعت الهی نمی بیند، به این دلیل است که شخصی که از نو مولود نشده باشد نمی تواند ملکوت اَسمان را ببیند (یوحنا ۳:۳). او تشخیص نخواهد داد که عیسی پسر خداست.

اَن چه که هستید همچنان باشید. «اَنجلوس سیلسیوس؛ میگوید که بدن ما صدفی است که در اَن روح ابدیت مایل است جوجههایش را پرورش دهد.

برای کسانی که توسط خدا تنویر شدهاند، شیوهٔ خوردن، نوشیدن و دیگر امور زندگی روزمرهٔ خدا، راز طبیعت الهی ما را آشکار میسازد.

«خداوند داد و خداوند گرفت و نام خداوند متبارک باد!» (ایوب ۲۱:۱)

مردی بود که به هنگام مرگ پسرش، تألم شدیدی را که معمولاً در ایـن مـوارد بـه انسان دست میدهد، از خود نشان نداد. دوستانش گفتند: «تو پسرت را بسـیار دوست میداشتی، چگونه است که اکنون که مرده است، این قدر خونسرد هستی؟»

مرد پاسخ داد: (زمانی بود که پسری نداشتم و به این خاطر غصه نمیخوردم. اکنون که او مرده است، در همان موقعیتی بسر میبرم که قبلاً داشتم. چرا نباید آرامش خود را حفظ کنم؟»

ایمانداران می توانند در شرایط دشوار قوی باشند.

کنفسیوس یک بار به مردی برخورد کرد که لباسی از پوست اَهو به تن داشته، با ریسمانی آن را به دور خود بسته و فلوت مینواخت. از او پرسید: (چه چیزی تو را این قدر شادمان کرده است؟»

مرد پاسخ داد: (من خیلی چیزها دارم که مرا خوشبخت میکنند. انسان تاج آفرینش است و خدا مرا انسان آفرید و نه یک حیوان. برخی در خردسالی میمیرند. و من مردی بالغ هستم. بسیاری در زندان و یا در بستر بیماری بسر میبرند و من آزاد و سلامت هستم. امروز صبح غذا خوردم و برای امشب نیز به اندازهٔ کافی غذا دارم. چه چیز دیگری می توانست مرا اینقدر راضی و خرسند نگاه دارد؟)

شخص تنها هنگامی میتواند بهراستی در حیات روحانی پیشرفت نمایند که بدین سان آزاد از تعلقات زمینی باشد.

بسیاری از انسانها دچار ترسهای نامعقول می شوند. اگر گفتار شما شیرین باشد، پژواک آن چگونه می تواند شیرین نباشد؟ اگر با قامتی راست راه بروید، سایهٔ شما چگونه می تواند راست نباشد؟ یک مسیحی نباید از هیچ کس و هیچ چیز بترسد.

عیسی بیش از رفقایش با روغن شادی مسح شده بود. او شاگردانش را با همان روغن مسح کرد. ما هرگز چیزی را از دست نمیدهیم. او خداوند و محبوب ماست که از ما چیزهایی را میگیرد تا آنها را تکثیر کرده، سپس به ما بازگرداند.

دو بعضی از حکیمان به جهت امتحان ایشان لغزش خواهند خورد که تا وقت آخر طاهر و سفید بشوند.» (دانیال ۳۵:۱۱)

عیسی به شاگردانش پیشگویی کرد که در شب تسلیم کردنش، او را رها خواهند کرد. او به پطرس پیشگویی کرد که وی را انکار خواهد نمود. عجیب این است که هیچ یک از شاگردان از او خواهش نکردند که ایشان را از چنین سرنوشتی برهاند، باوجود اینکه به نظر می اَید که این موقعی می بود برای گفتن اینکه: «ما را در اَزمایش میاور!»

ضمایر در دعای خداوند جمع هستند؛ میگوییم: «ما را در آزمایش میاور» زیرا که کل کلیسای مسیح است که نباید در آزمایش بیاید. اما درمورد شخص من، به خدا اجازه میدهم که تصمیم بگیرد که مرا از تجربهٔ لغزش عبور دهد یا نه.

اگر تصمیم به این کارگرفت، در آنصورت ما شادمانه لغزش میخوریم زیراکه میدانیم قعر خدا در انتظار ماست. اگر او ما را به جلو هل دهد، لغزش به من آسیبی نخواهد رساند. این جزوی از مشیت خداست که برای خیر و صلاح من انجام می شود.

عیسی به پطرس گفت که نه فقط لغزش خواهد خورد، بلکه همچنین بعد از بازگشت، برادران را نیز تقویت خواهد نمود. وی، درست بعد از لغـزش و بـهخاطر ایـن تـجربه، تهوری بیمانند از خـود نشـان داده، مـردم را در روز پـنطیکاست بـا سـخنان خشـنی برانگیخت که می توانست به قیمت جانش تمام شود.

تاریخ کلیسا به ما میگوید که بعد از آنکه به اتفاق همسرش محکوم به مرگ شد، آخرین تقاضای او این بود که وارونه مصلوب شود. او خود را شایستهٔ این نمی دانست که مثل استادش سر در بالای صلیب، مصلوب شود. بر روی صلیب گفت: (در این جهانِ وارونه، من اکنون در موضع درست قرار دارم. به سوی اسمان می نگرم، همان طور که انسانها باید همواره چنین کنند.)

عیسای دطفل قرار داده شد، برای افتادن و برخاستن بسیاری از آل اسرائیل» (لوقا ۲۴:۲). هر دو سرنوشت را بپذیرید.

«اگرگوییم که با وی شراکت داریم، درحالی که در ظلمت سلوک مینماییم، دروغ میگوییم و به راستی عمل نمیکنیم» (اول یوحنا ۶:۱)

رسول در اینجا ارتداد شایعی را مطرح می سازد که امروزه آن را مخالفت با شریعت یا antinomianism می نامیم. طرفداران این عقیده، بر این باورند که شخص می تواند در گناه زیسته، یا با آن در مصالحه باشد و در عین حال با خدا نیز شراکت داشته باشد. طرفداران این عقیده هیچ گاه نظر خود را با این صراحت بیان نمی کنند، اما درواقع این رویهٔ ایشان در زندگی است.

رسول با مخالفین شریعت روزگار خود با ملایمت برخورد میکند. او چنین مینویسد: (اگر گوییم» و نه اینکه (اگر شما بگویید»؛ یعنی وی خود را مشمول امکان غلط اندیشیدن میداند.

فعل (سلوک کردن در ظلمت) که مترادف با (گناه کردن) است، در این آیه به زمان مضارع شرطی است که به عملی عادی اشاره میکند.

واقعیت ساده این است که مسیحیان گناه می ورزند، برخی از ایشان مکرراً و به طرزی فاحش. این همان واقعیتی است که رسول درمورد آن چنین می نویسد: (اگر گوییم که گناه نداریم خود راگمراه می کنیم؟ (اول یو حنا ۸:۱). (و اگر کسی گناهی کند، شفیعی داریم نزد پدر؟ (۲:۱). اما برای فرد مسیحی، گناه کردن، رفتار و عملی عادی نیست، بلکه انحرافی است از روال طبیعی اش. فرزندان خداگناه می کنند اما اجازه نمی دهند که گناه بر ایشان طوری مسلط شود که راستی را از زندگی شان بیرون راند. ایشان در نور سالکند و نه در ظلمت. درست به این دلیل که در نور سالک هستند، متوجه گناه کاری شان شده، از آن پشیمان می شوند.

کسانی که گناه جزو برنامهٔ زندگیشان میباشد، نمی توانند ادعا کنند کـه مـذهبی هستند، و نمی توانند با خدا شراکت داشته باشند.

ما در روزهای اَخر زندگی میکنیم. اخلاقیات، قوانین، و معیارها درهم میشکنند. امروزه بدعتِ ضدیت با شریعت و بیقانونی تو اُم با مذهبیت، امری است بسیار خطرناک است. باشد که از آن برحذر باشیم.

«مسیح عیسی ... با خدا برابر بودن را غنیمت نشمرد، لیکن خود را خالی کرد»

(نیکولو پاگانینی) یکی از بهترین ویولونیستهایی بود که جهان تاکنون به خود دیده است. حتی افرادی رفیعاً هوشمند نظیر شاعر آلمانی (هنریش هاینه) بر این عقیده بود که پاگانینی پیمانی با شیطان بسته است، یعنی به عوض نبوغ و ثروت و شهرت، روح خود را تا ابد به او فروخته است.

مراحل رسیدن پاگانینی به شهرت و ثروت با دشواری همراه بود. بهخاطر طلبکارانش، از ونیز به وین گریخت و در آنجا مجبور بودکه از طریق نواختن در عروسیها یا در سالنهایی واقع در محلات پر جمعیت و پست شهر امرار معاش کند. وی را بهخاطر لباسها و ظاهر فقیرانهاش در رستورانهای اَبرومند نمی پذیرفتند.

یک بار که در یک رستوران درجه سه ویولن مینواخت، دانشجویی چند سکه به او داد به شرط اَنکه (اَن سروصدای غیر قابل تحمل را متوقف کند.»

این توهین، جاهطلبی بیمارگونه ای را در پاگانینی برانگیخت. وی در مسابقهٔ موسیقی در قصر شاهزاده برنده شد. از آن به بعد آیندهٔ شغلی باشکوهی در برابر او آغوش گشود. وی صاحب شهرت جهانی و ثروت غیرقابل وصفی گشت. زنها اطراف او را گرفتند. پاگانینی در زندگی موفق شده بود، اما به قیمت روحش. وی مردی ناکام، نیازمند مدح و ستایش، پول پرستی با خستی توصیف ناشدنی، و بالاتر از همه پر از حسادت نسبت به دیگر هنرمندان گذشته، حال و آینده بود. تنها هنر خود او در نظرش ارزش داشت. وی موسیقی خود را با چنان ترکیب دشواری از نتها نوشته است که هیچ کس به جز خود وی که دستی بسیار درشت داشت، هرگز نمی توانست آن را بنوازد.

باوجود اَنکه میلیونر بود، از خیابان میخ و تکههای کاغذ یا ریسمان جمع میکرد تا در خرید چنین اقلامی صرفهجویی کند. وی ارزان ترین نوع خوراک را می خورد و با زنانی که دوستش میداشتند معاشرت نمیکرد زیرا می ترسید برایش خرج بتراشند.

وی موفقیت را بهبهای از دست دادن نیکبختی، توانایی لذت بردن از آن، و خدمت به کسی که منشأ همهٔ اَنهاست، به دست اَورد؛ این است سرگذشت غمانگیز پاگانینی.

استعدادهای خود را افزایش داده، موفقیت را بطلبید اما اجازه ندهید که گناه در قلب شما ریشه دواند. بعد از کسب موفقیت کمی استراحت کرده، از آن لذت بـبرید و بـه دیگران نیز کمک کنید تا از آن برخوردار شوند.

«در پایین بنشین!»

هر یک از ما اَرزومند ترقی است، ترقی در ثروت، خانهای بزرگتر، کار مهم تر، کلیسا یا سازمان بشارتی وسیع تر، مقامی رفیع تر. چرا؟ رشد و پیشرفت فقط بهخاطر رشـد و پیشرفت، فلسفهٔ سلولهای سرطانی است.

دستورالعمل های بسیاری برای موفقیت وجود دارد. عیسی به هیچ یک از آنها توجه نداشت. درعوض طالب این بود که مطبوع پدر واقع شده، وظیفهاش را در نهایت امانت بهجا آورد، چه به قیمت صلیب، چه به بهای تاج.

اصول کتابمقدسی را رها نکنید. بهخاطر پول ازدواج نکنید و پول را نیز غیر شرافتمندانه بهدست نیاورید. از طریق عوام فریبی موقعیت سیاسی خود را بالا نبرید. مردم را بدون آموزش دادن زندگی مسیحی دعوت به عضو شدن در کلیسا ننمایید. کار بشارت را بهخاطر داشتن درآمد قابل ملاحظه یا تعداد بیشتری ایماندار رهبری نکنید، بلکه آن را طوری هدایت کنید که حقیقت در نهایت پاکی باقی بماند.

هیچ ذره از حقیقت را بهخاطر دورنمای کلیسای جهانی فدا نکنید.

همه را دوست بدارید، اما فقط آن فردی را برادر ایمانی خود بشناسید که معرف حقیقت باشد، حقیقت اَنگونه که در کتابمقدس اَمده است.

بهخاطر فقیر بودن، برجسته نبودن، و تعلق به یک کلیسای کوچک، در موضع دفاعی قرار نگیرید. اگر از این قبیل امور شرمسار باشید، در طریق خطایی بزرگ خواهید شد. عیسی بهخاطر اینکه در یک آخور به دنیا آمد یا همراه با دزدان مصلوب گردید، شرمسار نگشت.

سعی نکنید که از طریق ایجاد تفرقه در خانواده، کار و تجارت، کلیسا یا گروه بشارتی دیگران به عظمت برسید. اجازه دهید که دیگری از رهبری برخوردار شود. اَماده باشید که ویولون دوم را بنوازید. بدین طریق از موقعیت کم اهمیت خود خیلی بیشتر از «موفقیتهای» مردم ناکام لذت خواهید برد.

«پس تمامی جهان به حضور وی خاموش باشد.» (حبقوق ۲: ۲۰)

شرط لازم برای ادراک خدا سکوت است. رادیو و تلویزیون و همچنین سروصدای دستگاههای تهویه و ظرفشویی باید خاموش شده، صحبت زیاد نیز متوقف گردد.

روح بسیاری از مردم بهخاطر سروصدای زیاد حاکم بر خانههایشان، هرگز خدای خاموش را نمی یابند.

در گفتگو، بطالت زیادی نهفته است. اما هیچ سکوت باطلی را نمی شناسم. سکوت آن پری است که کلمات تنها ذرههای اَن هستند.

هنگامی که کلام خدا یا سخنان کسی بهنظرتان عمیق جلوه میکنند، بهخاطر داشته باشید که آنها از سکوت عمیقی ناشی شدهاند. پس چرا نباید شما به سرچشمهٔ رودخانه بیایید؟ چرا به کلمات اکتفا میکنید، در جایی که داو ما را به سرچشمهٔ آب زنده خواهد برد)؟

من بارها در سراسر جهان سفر کردهام، اما جالب ترین سفرهایم آنهایی بودهاند که در سکوت ژرفای دل خود طی شدهاند، یعنی تنها جایی که خدا میخواهد مرا ملاقات کند.

سروصدای بیرونی و نیز درونی را رها کنید، یعنی مشاجرات باطنی، وسواسها، و نگرانیها. از دروازهٔ طلایی وارد قلمرو سکوت شوید، جایی که داماد بـه انـتظار شـما نشسته است.

#### (لوقا ۱:۸۳)

«مریم گفت: اینک کنیز خداوندم!»

مریم باکره فضائل بسیاری داشت که بهخاطر آن شایستهٔ تحسین است. یکی از این فضائل روح استقلال اوست.

وی قاعد تا هنگامی که فرشته بر او ظاهر گشت، دختر روستایی جوانی بوده است. و وقتی که فرشته به او گفت که برگزیده شده است تا مادر خداوند گردد، دانست که این امر به قیمت سنگینی تمام خواهد شد. همگان، از جمله نامزدش تصور خواهند کرد که او مرتکب گناه شده است. مجازات بی وفایی به هنگام نامزدی سنگسار شدن بود. بیست قرن سپری شده است و او همچنان در کشورهای کمونیستی و در برخی از دیگر کشورها، موضوع استهزاء می باشد. وی همچنین نبوتها را می دانست. سرود او این را شابت می کند. لذا دریافت که مادر خداوند شدن به منزلهٔ مادر حزن و اندوه شدن نیز خواهد بود. دانست که به هنگام فرو رفتن میخ بر دستان و پاهای پسرش، شمشیری نیز دل او را پاره خواهد کرد.

انسان ممکن است انتظار داشته باشد که او می بایست از فرشته تقاضای فرصت برای اندیشیدن و مشورت با نامزد، والدین، درصورت زنده بودن، بستگان کهنسالش و یا یکی از کَهَنه می نمود.

کل نقشهٔ نجات عقیم میماند اگر او با انسانها مشورت مینمود. دختر جوان یعنی مریم نیز همانند پولس بعدهاکه به هنگام مشاهدهٔ عیسی (با جسم و خون مشورت نکرد» (غلاطیان ۱۶:۱)، با هیچ کس حرفی نزد، بلکه فی البداهه به فرشته گفت: (مرا برحسب سخن تو واقع شود.)

عفیف ترین زنان، سرمشق طهارت، این شرمساری را بهجان خرید که مورد اتبهام حاملگی پیش از ازدواج واقع شود. او میدانست که اَنچه که کرده است درست است.

تصویر کتابمقدس از زنی مطیع، یک زن خاموش است. با این حال، مطیع بودن یک زن مسیحی، ناشی از ضعف نمی باشد. وی از این جهت مطیع شوهرش می باشد که بزرگ است و می تواند برای او سرمشقی از تواضع باشد. او می تواند خاموش باشد زیرا که حرفهای بسیاری برای گفتن دارد و می تواند به همه نشان دهد که سکوت عمیق هم بس گویاست. او می تواند وابسته شود زیرا که باطناً به استقلال عظیمی دست یافته است که هدیهٔ محبتش به شوهرش می باشد.

د...رحلت او که می با یست در اورشلم واقع شود...» (لوقا ۳۱:۹)

دشمنان مسیح این دروغ را شایع کردهاند که میان کلیسا و نازیسم تبانی وجود داشته است. آنان این واقعیت را پنهان می سازند که هیتلر چهار هزار کشیش کاتولیک را کشت و چندین هزار نفر از ایشان را زندانی کرد. تعداد شبانان پروتستان که همان سرنوشت را پیدا کردند معلوم نیست. در این دوره، نه تنها کشیشان بلکه همچنین هزاران غیر روحانی جان خود را برای مسیح از دست دادند. چنانکه همواره معمول است، کلیسا نیز در آن زمان یهوداهای خود را داشته است؛ اما نمایندگان واقعی کلیسا، مقدسین آن می باشند.

۱۴ اوت سالروز اعدام کشیش «یاکوب گاپ» می باشد. او پیش از اعدام چنین نوشت: «من این روز را زیباترین روز زندگی ام می دانم ... طبیعتاً ساعات دشواری را پشت سر گذاشته ام، اما می توانم به خوبی خود را برای مرگ آماده سازم ... همه چیز گذراست به جز آسمان. برای همگان دعا می کنم؛ همچنین برای سرزمین پدری ام نیز دعا می کنم.»

کشیش (جان اشتاینمایر) در آخرین نامهاش چنین نوشت: (تقاضای بخشودگی من مورد قبول واقع نشد. امروز در ساعت ۱ بعد از ظهر به آسمان پرواز میکنم ... شادمانه میمیرم.)

کشیش (برنارد لایک تنبرگ) بعد از آنکه به اتفاق همبند خود مورد ضرب و شتم واقع شده، می بایست سرشان را در بشکههای پر از فضولات نگاه می داشتند، به او گفت: دهیچ چیز جز خواستهٔ نجات دهنده ام آرزو نمیکنم. خاموش! بر سر راه صلیب به او تف انداخته شد.) وی درحال دعاکردن جان سپرد.

عیسی کارهای بسیاری کرد. مهم ترین آنها، رحلت درست در اورشلیم بوده است. مرگ او یک هدف داشت: او بهخاطر گناهان ما مرد. او شیوهٔ درستی در پیش گرفت: در حالی جان سپرد که دعا کرده، مراقب محبوبین خود بوده، ملکوت را برای یک دزد که همچون او رنج می برد گشود.

هر کسی برای شهادت خوانده نشده است. اما هر مسیحی می تواند با مرگ موقر، امیدوارانه، و پرمهر خود، شهادت خوبی بر جای بگذارد. مرگ شما باید یک هنر کامل باشد.

«از غریب نوازی غافل مشوید زیرا که به آن بعضی نادانسته فرشتگان را ضیافت کردند.» (عبرانیان ۲:۱۳)

کسانی که نادانسته از بیشترین تعداد فرشتگان پذیرایی میکنند، مدیران زندانهای کمونیتسی هستند. در اینجا واقعهای را بازگو میکنم.

یک کشیش ارتودوکس در اتحاد شوروی در باغی کار می کرد. متوجه شد که پسر کی خود را پنهان کرده تا سیب بدزدد. وی با حرکتی سریع و تند دست پسر ک را گرفت. پسر که به شدت وحشت کرده بود، انتظار کتک خوردن را داشت. اما کشیش جیبهای او را پر از سیب کرد و چند سیب هم در دستانش نهاد و گفت: (هر وقت که بیایی خوش آمده ای، فقط از در بزرگ وارد شو و پسرهای دیگر را هم با خود بیاور. من سیبهای فراوانی برای همهٔ شما دارم.» چیزی نگذشت که حدود سی پسر منظماً در باغ او جسمع می شدند. کشیش ایشان را با انجیل تعلیم می داد، باوجود اینکه تعلیم مذهبی به جوانان در اتحاد شوروی اکیداً ممنوع است. وی همچنین به ایشان سرودهای مذهبی یاد داد.

بعد از مدتی، جوانان ایمان آورده، والدین خود را نیز به این جلسات آوردند. یک کلیسای زیرزمینی تشکیل شد.

یک معلم (جرم) کشیش را کشف کرد و او را لو داد. وی برای همیشه در یک زندان شوروی ناپدید گشت. او همانند یک فرشته از جایی ناشناخته ظاهر شد و سپس از نظر پنهان گردید، اما در پشت سر خود رایحهای اسمانی و جانهایی سرخوش از محبت خدا برجای گذاشت.

او کشیشی از کلیسای واقعی ارتودوکس بود، یعنی از پیروان پاتریارخ (تیخون) که از همکاری با کمونیستها امتناع ورزیده بود. تعداد بی شماری از کشیشان نیز مانند او کشته شدند، اما این کلیسا همچنان زنده است و با محبت جانها را تسخیر میکند. دلمان برای کمونیستها می سوزد زیرا بی آنکه بدانند، فرشتگان را در زندانهای خود نگاه می دارند.

یک شبان باپتیست نپذیرفت که دولت ملحد به او دیکته کند که چگونه باید کلیسای مسیح را هدایت نماید. وی دستگیر شده، درمقابل سگها افکنده شد تا تکه تکه شود. مدیر زندان بار دیگر فرشتهای را در زندان خود نگاه داشته بود.

در رفتارمان با برادران مسیحی، باید خیلی مراقب باشیم؛ شاید او یک فرشته باشد! غلاطیان پولس را همچون فرشتهٔ خدا پذیرفتند حتی مثل مسیح عیسی (غلاطیان۴:۴).

«عیسی به وی گفت: «ای زن مرا با تو چه کار است؟» (یو حنا ۴:۲)

عارف اَلمانی «مایستر اکهارت» چنین نوشت: «زن، شریف ترین نام برای جان انسان است.» استاپیتز، کشیش محرم لوتر نوشت: «مردی که می خواهد برای حیات ابدی ثمر ببار اَورد، باید بَدَل به یک زن شود.» برای عیسی، زن نام کرامت بود. وی مادرش را بدین شیوه مخاطب قرار می داد، زیرا که او زنی بود که درموردش در پیدایش ۱۵:۳ پیشگویی شده بود، که ذریت او سر مار را خواهد کوبید.

مضمون آیه یقیناً حالت سرزنش کننده ندارد. تنها انجیل نگاری که آن را قید میکند یوحناست که قاعدتاً حکایت را از خود مادر خداوند شنیده است. او بـعد از مـصلوب شدن، وی را به خانهٔ خود برد (یوحنا ۲۷:۱۹).

کلمات آیه در ترجمه خشن به نظر می آیند. اصل متن یونانی آن چنین است: Ti emoi kai soi. این اصطلاح مکرراً در مذاهب رمزی روزگار باستان به کار رفته و معنی تقریبی آن از این قرار است: (چه امواج عجیبی بین ما در جریان است؟ چگونه است که نیت مرا حدس زدی؟»

وی همچنین به او توضیح میدهد که: «ساعت من هنوز نرسیده است.» زمان او برای انجام معجزه تنها هنگامی فرا خواهد رسید که آخرین قطرهٔ شراب به اتمام رسد. چـه اَنگاه به او ظنین نخواهند شد که شراب را با آب مخلوط کرده است. جایی که حد نهایی قوت انسان به پایان میرسد، امکان مداخلهٔ خدا اَغاز می شود.

با این حال، مادرش شفاعت کرد. لذا بیش از این انتظار نمیکشد. کسی که دعای زن کنعانی را مستجاب کرد (متی ۲۷:۱۵)، چگونه به دعای مادر مقدسش پاسخ ندهد؟

او میدانست که پسرش چه خواهد کرد، لذا به خادمین گفت: (هرچه که بـه شـما میگوید، بکنید.» او میدانست که وی تنها می توانست چیزی نیکو را حکم کند، حتی اگر دستورش عجیب بنماید، مثل پر کردن کوزههای بزرگ با آب گـویی کـه مـیهمانان بهجای شراب، به حمام کردن نیاز داشتند!

باشد که این نیز اصل زندگی ما باشد، یعنی انجام هر آنچه که او میگوید.

«اما میکائیل، رئیس ملائکه چون ... با ابلیس منازعه میکرد، جرأت ننمود که حکم افترا بر او بزند» (یهودا ۹)

مورخین قدیمی، یعنی فیلوی اسکندریه و فلاویوس ژوزفوس، پیلاطس را بهعنوان کسی که مرتکب فساد، اهانت، دزدی، توطئه در بین مردم، تکبر، قتل قربانیان بیگناه، و وحشیگری دائمی شده است توصیف کردهاند. تلمود نیز از کاهنان اعظم روزگار عیسی به بدی یاد میکند.

اناجیل مطلقاً از هیچ صفتی در مورد ایشان استفاده نمیکنند، زیرا که انجیل نگاران نفرتی ندارند. ایشان فقط چیزهایی راکه برای برانگیختن ایمان و عمل لازم بودگفتهاند، نه آن چیزی که باعث شود مخالفین در نظر انسانها نفرتانگیز جلوه کنند.

برای یک مسیحی، محبت تنها حالت ممکن است. درخت، سایهٔ حفاظت کنندهٔ خود را از قطع کنندهٔ درختان دریغ نمی دارد، و نیز ماه نور خود را از کلبهٔ مطرودین.

ارمیا در مراثی ۲۱:۲ خطاب به خدا میگوید: «[دوشیزگان و جوانان] را در روز غضب خود به قتل رسانیده ای.) وی ترجیح می دهد که خدا را متهم کند، یعنی کسی که کلمات پست ما به او اَسیبی نمی رساند، درعوض از ارتکاب جرمی بزرگ، یعنی به کار بردنِ کلمات پست برای قاتلین واقعی اجتناب ورزیده است.

مجرمین به خاطر رنج عظیمی که متحمل می شوند مستحق ترحم، محبت، نظر مثبت و احترام ما می باشند. برچسب زدن بر آنها، خصلت مسیحی نمی باشد. وحشتناک ترین نوع هدر دادن، هدر دادن فکر است. ابداع چیزی که باعث شرمساری یک رقیب شود، اتلاف بیهودهٔ نیرو و وقت است.

مرگ مسیح نه در اثر کار شنیع قاتلین، بلکه تحقق نقشهٔ خدا بوده است. خدای خالق همهٔ موجودات همچنین خدایی است که ایشان را تجزیه میکند تا دوباره آنان را برانگیزد. او می تواند گاهی اوقات مردان شریر را به کار گیرد تا افراد برگزیدهاش را نزد خود آورد. این افراد برگزیده همه چیز را ناشی از خدا می دانند، لذا هیچ سخن بدی درمورد قاتلین آنان بر زبان نمی آورند.

پس چه قدر کمتر حق داریم که کلمات پست درقبال کسانی به کار ببریم که به ما خطا میکنند. (خروج ۴:۲۰)

«هیچ تمثالی برای خود مساز!»

هنگامی که در کتابمقدس درمورد بتهایی که انسانها درمقابل آنها سجده میکنند مطالبی میخوانیم، فکر میکنیم که این مربوط به گذشته است و درک نمیکنیم که بخش عظیمی از بشریت هنوز هم در حالت عقب ماندگی بسر میبرد. جانپرستی و بت پرستی حتی امروز نیز از شایع ترین مذاهب هستند.

یک نمونهٔ آن مذهب (کُنکومباس) در غناست (اَفریقا). مهم ترین پرستش ایشان متوجه بتی بود که بعد از مسیحی شدن، رهایش کردند. این کار ساده ای نیست. آنان هنوز هم بر این باورند که این بت قدرت عظیمی در اختیار دارد و می تواند کاری کند که فرد ثروتمند شده، صاحب زنان بسیار و تندرستی و غیره گردد. ایشان برای بت مرغ و غاز و گوسفند قربانی میکنند.

بت «گروماند» گاهی اوقات خون انسانی طلب میکند. مبشرین گواهی میدهند که یک درمانگر ساحر در راه خدمت به این بت، مردی را مسموم کرد. بدن او تا سرحد مرگ متورم شد. آنگاه رئیس قبیله به درمانگر ساحر امر کرد که او را به زندگی باز گرداند، درغیر اینصورت دچار عذاب خواهد شد. عارضهٔ تورم به زودی سپری گشت.

بوميان براي اين بت بيش از خانوادهشان ارزش قائلند.

برخی از کنکومباس ها میل دارند که ایمان مسیحی را با حفظ این بت تلفیق کنند اما مبشرین آن را نپذیرفتند.

باشد که برای این بومیان ابتدایی که درمقابل بتها سجده میکنند و نیز برای بسیاری خرافات رایج بین اشخاص امروزی که به طلسمهای خوش اقبالی و دیگر بتها عقیده دارند دعا کنیم. (متی ۲:۱)

«ابراهیم اسحاق را آورد.»

ترجمه رسمی میگوید (ابراهیم ... آورد» اما ترجیح میدهیم که آن را به زمان حال ترجمه کرده، بگوییم (می آورد». شکل یونانی فعل در اینجا "aorist" است که معنی تحت اللفظی آن (بدون افق (مرز) است.) این شکل در عهد جدید بسیار به کار رفته است و مفهوم حال ابدی یا وقایع خارج از زمان را دارد.

در متن یونانی، aorist در شجره نامهٔ خداوند به کار رفته است زیرا آنچه را که در این باب در اختیار داریم، صرفاً گزارش تاریخی آنچه کـه روزی اتـفاق افـتاد نـمی،اشد. مقایسهٔ آن با شجرهنامهٔ عیسی در لوقا باب ۳ نشان میدهد که آنها با هم انطباق ندارند. نباید هم با هم انطباق داشته باشند زیرا که فقط تاریخ نمی،اشند.

تقلیل مصنوعی تعداد اجداد به چهل و دو نفر و حذف عمدی برخی از اجداد در شجره نامه نشان می دهد که این فهرست هدف دیگری دارد. آن، نردبانی بود برای شروع. جانهای به بلوغ رسیده در مسیحیت اولیه، هنگامی که آموختند که باید از ایمانداران ساده به صورت انسانهایی متبدل شوند که همچون مریم باکره، عیسی در ایشان زیست کرده، باید بطور متوالی درمورد زندگی ابراهیم، اسحاق، یعقوب و تمام دیگر کسان تعمق کنند تا به مریم برسند و خود را از لحاظ روحانی با وی یکی کنند. شجره نامه در لوقا، روایت دیگری برای شروع می باشد که به طور معکوس از بلندی مسیحگونگی به کل تاریخ گذشته می نگرد.

هر مسیحی حتی اگر به شیوه ای پیچیده و منظم همانند ایام گذشته نباشد، از وراء چنین فرایندهایی عبور میکند. کیفیت و حالت ابراهیمی، حالت اسحاق را می آورد. بنابراین متن یونانی زمان گذشته را به کار نبرده، بلکه aorist یعنی زمان بدون افق را به کار می برد. منظور این است که ما نباید بردهٔ زمان خود بوده، بلکه باید در خارج از زمان زیست نماییم.

«اگرکسی بخواهد مرا پیروی کند می باید نفس خود را انکار نماید» (لوقا ۲۳۹)

استهزاءکننده ای از یک ایمانلاار پرسید: «اگر میگویی که خدا در همه جا هست، آیا در این سگ نیز هست؟» پاسخ او این بود: «هاف، هاف!» پاسخی حکیمانه، یعنی پاسخی که سگ می توانست به چنین سؤالی بدهد.

برای هر سؤالی که از کسی میکنید، پاسخی مطابق ساختمان ذهنی اَن فرد دریافت خواهید کرد. در این ارتباط، انسانها با سگها تفاوتی ندارند. اگر سؤالات والایی درمورد الوهیت مطرح کنید، هیچ کس پاسخ دیگری جز همان (هاف هاف) اَن مخلوق بسیار کوچک نخواهد داشت.

ما همگی، امور را از نقطهنظر محدود خودمان می بینیم. هر نقطهنظری، نوعی کوری است زیرا که امکان هر نوع چشمانداز دیگری را از ما میگیرد. اگر چشمها را بالا ببرید، سقف را خواهید دید و نه کف اتاق را؛ و با نگریستن به در، امکان دیدن پنجره را از خود میگیریم.

عیسی نجات چندگانه ای را به ما می دهد که نجات از نقطه نظرها نیز در زمرهٔ آنست. مسیحی خود را انکار میکند یعنی اینکه خود را انکار میکند! او بـه امـور از مـوضع خاصی نمی نگرد زیرا که اصلاً موضعی ندارد. شغالها و پرندگان لانهٔ خود را دارند، اما پسر انسان جایی ندارد که سر را در آن بر بالین گذارد.

نداشتن جایی برای نهادن سر، شما را آزاد میکند. شما دیگر امور را از یک جنبه یا از جنبهٔ دیگر نمی بینید. پاسخ شما درمورد الوهیت دیگر پاسخ عام (هاف هاف) نمی باشد، زیرا که آگاهی درمورد کل خواهید داشت و بر آن شهادت خواهید داد.

«این شخص، گناهکاران را می پذیرد.» (لوقا:۲)

دجزیرهٔ شیطان، نام عام تعدادی جزایر کوچک واقع در ده مایلی ساحل آمریکای جنوبی می باشد. این جزایر توسط دریایی عنان گسیخته احاطه شده اند که مملو از کوسه است. سالهای متمادی این جزایر تبعیدگاه جنایتکاران سنگدل بود. ایشان کار زیادی نداشتند زیرا شرایط اقلیمیِ آن هر نوع کاری را غیر ممکن می سازد.

برای اکثریت آنها، مشَروبخواری اولین عامل سقوط آنان بوده است. (صاحبان صنایع مشروبسازی باید یک سال را در مکانی نظیر این به همراه قربانیان خباثت خود بگذرانند). همچنین طی یک بررسی آماری معلوم شده است که ۸۰ درصد آنان فرزندان الکلیها یا مبتلایان به سیفلیس میباشند. عادت پلید پدرانشان، آنان را محکوم به اعمال شاقه کرده است.

در سال ۱۹۳۳، افسران (ارتش نجات؛ فرانسه (یک انجمن نیکوکاری مسیحی) پیشنهاد کردند که به خاطر مسیح در بین پوسیده ترین و فاسد ترین افراد زندگی و کار کنند، و خود را در معرض حشرات و عفونتها قرار دهند. یکی از افسران گفت: (بدون محبت خدا، دوست داشتن چنین مردانی غیر ممکن می نماید. از اینکه اجازه دهم که افکارم در چنین مکان متعفنی روانه شوند، به خود می لرزم.

با اینحال، ایشان عازم شدند. این شرح یکی از ملاقات هاست: (جنایتکاران با سرهای تراشیده و سینه های عریان و آستین های بالا زده، خالکوبی های خود را نشان می دادند. یکی از ایشان دو مدال بر گردن آویخته بود که تصویر زن و فرزندش بر آنها نقش بسته بود. دیگران نوشته هایی نظیر این را با خود حمل می کردند: "فرزند اندوه" یا "اَه مادر، اگر پسرت را می دیدی!" ایشان با چهره هایی تألم ناپذیر گوش می دادند.

اما این بی تفاوتی زیاد دوام نیاورد. ارتش نجات، در بین مجرمین نو، سربازی را داشت. وی مرتکب قتل شده بود. اما پلیس چیزی درمورد او نمی دانست. اما بعد از یکی از جلسات ارتش نجات، ایمان آورده، به جرمش اعتراف کرد و به جزیرهٔ شیطان فرستاده شد. او در اَنجا به افسران نجات کمک میکرد. وی میگفت: وای کاش، پیش از اَنکه پسران انسانها مرا نابود کنند، پسر انسان را که مرا نجات داد می شناختم!

بهواسطهٔ خدماتِ مبشر (چارلز پین) و همکارانش بسیاری نجات یافته، موقعیتشان بهبود پیداکرد. اکنون جزیرهٔ شیطان دیگر یک نهاد کیفری نیست. ارتش نجات از عیسی اَموخت که مجرمین را دوست بدارد.

(يوحنا ٥:٢)

«هرچه به شماگوید، بکنید»

دیرز لیسیو، آخرین دختر از چندین دختری بود که در خانواده ای فقیر به دنیا آمده بود. در روز کریسمس خواهرانش اسباب بازیهایی را به او نشان دادند و پرسیدند که کدامیک را میخواهد. وی پاسخ داد: (همهٔ آنها را!) در سن پانزده سالگی وارد یک دیر کارملیت شد و می بایست توجه خود را بر روی یک فضیلت خاص مسیحی که بیش از همه مایل بود آن را به جا آورد متمرکز سازد. او بار دیگر گفت: (من همهٔ آنها را انتخاب میکنم.)

به همان طریق مادر خداوند نیز به ما می آموزد که هر چه را که پسرش می گوید، بدون هیچ گونه تبعیضی انجام دهیم. اگر در بین احکام خداوند دست به انتخاب بزنید، درواقع می گویید که: (من آن چه را که او حکم می کند انجام نمی دهم، بلکه آن چه را که خودم می خواهم، انجام خواهم داد. ) ما باید همچون سربازان مطیع باشیم ؛ یعنی اگر به ما دستور داده شود که به جنگ برویم حتی اگر مرگ حتمی مقابل روی باشد، باید برویم ؛ و اگر او دستور دهد آن کاری را بکنیم که آن را عقب نشینی شرم آور می پنداریم، باید آن را به جا آوریم.

موسی به قوم گفت: (آن چه یهوه، خدای شما، به شما امر فرموده است، بـه عـمل آورید و به راست و چپ انحراف نمایید؛ (تثنیه ۲۲:۵). آیا احکام، چپ و راست دارند؟

حکم این است که «دزدی مکن!» شما می توانید برای برخوردار شدن از لذایذ بیشتر، دست به دزدی زنید؛ یا می توانید برای کمک به فقرا دزدی کنید. نباید دروغ بگویید؛ اما می توانید برای دلائل خودخواهانه دروغ بگویید؛ یا می توانید برای نجات زندگی هایی دروغ بگویید. گناهان سمت راستی و گناهان سمت چپی وجود دارد، اما منظور این است که وقتی که او حکم می کند به هیچوجه بحث نکنیم. ما باید صرفاً مطیع بوده، از گناه بپرهیزیم.

ما قواعد عمومی رفتاری داریم که مطلق هستند، مگر آنکه حکم خاصی به ما بشود که در شرایط استثنایی طور دیگری رفتار نماییم. محبت اعلاترین معیار است. هر چه را که او حکم میکند انجام دهید، حال هر قدر هم که حکم او در نظرتان عجیب و نامناسب جلوه کند. (يوحنا ٢:١٤)

«من .... راستی هستم.»

دو مرد به نامهای حقیقت و کذب به شنا رفتند. کذب لباسهای حقیقت را دزدید، و حقیقت ترجیح داد که بهجای پست کردن خود و پوشیدن لباسهای کذب، برهنه عازم شود. اصطلاح دحقیقت عریان؟ از اینجاست. کذب در لباس حقیقت تا امروز نوع بشر را فریب داده است.

حقیقت هرگز نمی تواند با کذب و دروغ سازش نماید. آنها هرگز نمی توانند در یک راه سلوک کنند. اما حقیقت در قبال مردی که کذب است پر از محبت می باشد و سعی دارد او را متقاعد سازد که لباسهای دزدیده شده را بر جای گذاشته، او نیز برهنه راه رود.

هنری چهارم پادشاه انگلستان، مرد شجاعی بود. لذا به هنری کبیر شهرت دارد. وی خود مردی راستین بوده، در قبال کسانی که رفتاری دروغین داشـتند شـفقت عـظیمی نشان میداد.

یک بار به او گفته شد که کاپیتانی تهمتهایی را علیه او شایع کرده، سر به شورش گذاشته است. باوجود اینکه شاه او را بخشید و امتیازات بسیاری بهدست آورد، با این حال همچنان از شاه کینه بهدل داشت. هنری چهارم گفت: (اَن قدر به او محبت خواهم نمود تا او را وادارکنم که چه بخواهد و چه نخواهد، مرا دوست بدارد، بدین سان است که حقیقت عریان، مردان کذب را که لباس صداقت پوشیدهاند، به سوی خود جذب می نماید.

هنری چهارم معمولاً به کسانی که رویهٔ او را تحسین میکردند، چنین میگفت: «یک مرد با یک قاشق عسل، مگسهای بیشتری را میگیرد تا با بیست تُن سرکه.»

کسی را که راه خطا می پیماید دوست بدارید؛ کسی را نیز که عامداً در کذب زندگی میکند دوست بدارید. راستی، راستی است و کذب، کذب است. هرگز آنها را با یکدیگر اشتباه نگیرید و آنها را با هم نیامیزید. (اول قرنتيان ٢:١٢)

«و نعمتها انواع است.»

درحدود سال ۱۶۵ میلادی، اسقف Corpus بهخاطر اینکه از سوزاندن عطریات برای خدایان مشرکان امتناع ورزیده بود، زنده زنده سوازنده شد. هنگامی که نوکران چوب را برای بستن او آماده میکردند، وی گفت: «مادرِ همهٔ ما همانا حواست؛ اما انسانها با انسانها چه میکنند!» وقتی که به چوب بسته شد، چهرهاش میدرخشید. از او در این مورد سؤال کردند. او در پاسخ گفت: «از این جهان ربوده شدهام و جلال خداوند را دیدم.»

(مَچَتیلدِ) قدیس، اهل ماگدبورگ آلمان (Meehthild) میدانست که به چه طرز بدیعی درمورد رازهای الهی مطلب بنویسد: (شبنم شیرین تثلیث از چشمهٔ الوهیت ابدی، گلنمی بر روی گل دوشیزهٔ برگزیده پاشید. میوهٔ گل، خدایی فناناپذیر و مردی فانی است و ضامنی جاودانی برای حیات ابدی. نجات دهندهٔ ما بَدَل به داماد ما گردید.»

همچنین او میدانست که چگونه به شیوهای دیگر نیز بنویسد. وی به اسقف خود چنین نوشت: «فخر تو در منجلاب پلیدیها پوسیده است. تو همچون یک گدا بی نوا هستی زیرا که خواهان گنج شاهانهٔ محبت می باشی. عیسی برعلیه تو داوری خواهد کرد.» او بهخاطر نوشتن چنین نامههایی بسیار منفور بود.

هنگامی که به فردریک خردمند، دوک ساکسونیا گفته شد که شهر «ارفورت» را که علیه او سر به شورش برداشته بود تصرف کند، و هنگامی که به او اطمینان دادند که این فتح حداکثر به قیمت زندگی فقط پنج مرد تمام خواهد شد، پاسخ داد: (حتی یک نفر هم برای من بسیار زیاد است.» وی ترجیح داد که صلح کند. او از لوتر حمایت کرد، علیرغم اینکه این امر برای سلطنت وی مخاطره آمیز بود. هنگامی که در این مورد به او هشدار دادند، گفت: (ترجیح می دهم که عصایی برداشته به گدایی بروم تا اینکه آگاهانه به خدا گناه ورزم.»

قدیسین با یکدیگر تفاوت دارند و دعوتها نیز متفاوتند، اما هر کدام سرمشقی از اطاعت برای ما میباشند.

(متی ۴۷:۵)

(... چه فضيلت داريد؟»

یک انقلابی روس به نام «زاسولیچ» در ایام تزارها، ژنرال «ترپوف» را به خاطر شلاق زدن یک دانشجو در زندان «پاویاک» با شلیک گلوله کشت. در سال ۱۹۰۷ یک زن انقلابی به نام «راگوزینیکووا» درحالی که لباسی اَراسته پوشیده بود، در زندان مرکزی پترزبورگ خواست که با فرمانده صحبت کند. وی اَمده بود تا علیه سیاست دولت مبنی بر شلاق زدن رفقای زندانی اش اعتراض کند. او در قسمت داخلی لباسهایش، ۷ کیلو دینامیت و یک ضامن دوخته بود. هنگامی که فرمانده ظاهر شد، او را با هفت تیرش کشت. دینامیت را برای منظور دیگری نگاه داشت. او می دانست که دستگیر شده، به مرکز فرماندهی پلیس مخفی برده خواهد شد. از آنجایی که راه دیگری برای رسوخ در آن مرکز نمی شناخت، قصد داشت که آن را با خود منفجر سازد. اما او را بازرسی کرده، دینامیت را کشف کردند.

وی محکوم شد که به دار آویخته شود. درحالی که منتظر اجرای حکم بود به خانوادهاش چنین نوشت: (مرگ، خود چیزی نیست ... آن چه که وحشتناک است فکر مردن است بی آنکه آن چه راکه می توانستم انجام دهم، عملی کرده باشم.) راگوزینیکووا به هنگام مرگ بیست سال داشت.

برادران و خواهران مسیحی امروز نیز در بسیاری از کشورهای کمونیستی و غیر مسیحی مورد ضربات شلاق واقع می شوند. حتی بدتر از آن شکنجه می شوند. مطمئناً ما از روشهای انقلابیون تقلید نخواهیم کرد. با این حال نیاز به افراد مصممی نظیر زاسولیچ و راگوزینیکووا داریم تا با اعتراض، کمک، و مبارزه، از هم ایمانان خود دفاع کنند. امروز عیسی می گوید که در راه تلاش برای کمک به برادران و خواهران مسیحی دربندمان، شجاعت و غیرت ما باید از شجاعت و غیرت انقلابیون و تروریستها فراتر رود.

(متی ۴۶:۲۷)

«الهی، الهی، مرا چرا ترک کردی؟»

طی وحشت بزرگ به هنگام به قدرت رسیدن تیتو، یکی از قربانیان تصفیهٔ حزبی که خادم غیر رسمی یک کلیسای ارتدوکس بود، پیش از آنکه تیرباران شود خود را به دار آویخت. وی این یادداشت را برای همسرش برجای گذاشت: (من رفتم تا خدا را به یاد جهانی اندازم که آن را فراموش کرده است.»

(خدا کجاست؟) بسیاری از ایمانداران به هنگام پشت سر گذاشتن رنجهای عظیم، این سؤال را مطرح می سازند. ایوب و داود خدا را مورد پرسش قرار دادند. حتی عیسی نیز به هنگام او یخته شدن بر صلیب این سؤال را مطرح ساخت.

شما نیز ممکن است دچار غم بزرگی شوید و شک درمورد خدا دائماً به ذهنتان آید.

هنگامی که سولس طرسوسی ستمکار ایمان آورد، اولین چیزی که خداونـد به او نشان داد این بود که وچه قدر زحمتها برای نام من باید بکشد» (اعمال ۱۶:۹). والدین و معلمین و روحانیون باید به کودکان و بزرگسالان درس رنج بردن را بیاموزند زیرا بدون چنین معرفتی، در پیش گرفتن زندگی درست غیر ممکن است. دانسان برای مشقت مولود می شود، چنانکه شراره ها بالا می پرد» (ایوب ۲۵:۵). به ما چیزهای بی فایدهٔ بسیاری آموخته می شود، اما آموخته نمی شود که فهیمانه رنج ببریم. لذا نومیدی به هنگام رنج پدید می آید.

زندگی و واقعیت در پشت حجابی پنهان می باشد. کاهن اعظم یهود پیش از ورود به قدسالاقداس معبدِ اورشلیم می بایست از دو حجاب ضخیم عـبور مـیکرد. بـهخاطر همین حجابهاست که نیات خدا را مشاهده نمیکنیم.

در مرگ عیسی حجاب دریده شد. و بلافاصله بعد از آن وی را قیام کرده مشـاهده کردند. حجاب برای شما نیز دریده شده است. خواهید دید که همه چیز برای خیریت شما در کار است. خدا بسیار به شما نزدیک است. او شما را فراموش نمیکند.

(فیلییان ۸:۲)

(... مطیع گردید.»

هنگامی که کتابمقدس با دست نسخه برداری می شد، یکی از پادشاهان فرانسه از راهب خواست که برای او کتابمقدس را طوری بنویسد که آیههای مربوط به زنا در آن نباشد.

اگر به اختیار اکثر ما می بود، کتابمقدس را از هر چه که اطاعت را اقتضا میکند تهی میکردیم. بدون اَن، هر چیز دیگری برایمان قابل تحمل است.

اطاعت از مسیح باید کامل باشد. وقتی که او چیزی را حکم میکند، ما نباید از خود سؤال کنیم که عواقب آن چه خواهد بود. سربازی که در برابر دشمن مسلح پیشروی کرده، خود را در معرض آتش توپ قرار میدهد، میداند که با اطاعت از دستورها بـه احتمال بسیار زیاد خواهد مرد. معنی اطاعت همین است.

آیا اطاعت از حکم مسیح باعث خواهد شد که ما امکانات بسیاری برای نیکویی کردن را از دست بدهیم؟ اما آیا ذهنی هشیارتر از ذهن عیسی را می شناسیم؟ او یقیناً همهٔ جنبه ها را سنجیده است. اگر او چیزی بگوید، باید بدون اندیشیدن اطاعت کنیم. مزمورنگار چنین می نویسد: (شتابیدم و درنگ نکردم تا اوامر تو را نگاه دارم). (۲۱۹).

در روزگار ما، مسیحیان به فقرا کمک نمیکنند زیرا که سازمانهای بهزیستی این کار را بر عهده دارند. بیمارستانها از بیماران مراقبت میکنند، و یتیم خانه ها به بی پدر و مادرها میرسند، اما این سازمانها دارای گرمای محبِتِ شخصی نمیباشند.

در یکی از کشورهای آفریقایی که سابقاً مستعمرهٔ پرتغال بود، مشاهده می شد که سیاهپوستان به همراه بیمار خود مایلها راه می پیمودند و بیمارستان دولتی را پشت سر میگذاشتند تا به یک کلینیک مسیحی بسیار ابتدایی تر برسند. هنگامی که علت را از ایشان پرسیدند، در شرایطی که دارو و درمان در هر دو مکان یکسان بود، ایشان در پاسخ گفتند: (درست است، اما دستهایی که خدمت میکنند یکسان نیستند.)

اطاعت کرده، دوست بدارید، و گرمای شخصی خود را به نیکویی که در جهان انجام می شود، اضافه کنید.

رو ایسن استدای معجزاتی است که از عیسی در قبانا ... صبادر گشت.» (یوحنا ۱۱:۲)

مبشرینی که در بین اقوام وحشی زندگی کردهاند، همگی گزارش می دهند که بومیان ایشان را معجزه گر می پنداشتند. مبشرین می دانستند که چگونه آب را حتی آب متعفن را (گازوئیل) بسوزانند و با یک حرکت کبریت آتش روشن کنند، کاری که بومیان با مالش دادن طولانی دو قطعه چوب انجام می دادند. مبشرین می توانستند با تفنگ شکار کنند؛ دوخت و دوز کنند؛ می توانستند بدون گشودن دهان، از طریق ثبت علایم عجیبی بر روی کاغذ، با یکدیگر گفتگو کنند.

(برل پاک) (Pearl Puck) در رمانهایش بازگو میکند که هنگامی که به چینی های مناطق دور افتاده گفت که خانه ها در انگلستان یکی بر روی دیگری بنا شده اند (اَپار تمانها) و چرخها بدون کمک اسبها حرکت میکنند، ایشان حرف او را باور نکرده، اَنها را افسانهٔ صرف تلقی کردند.

وقتی که مارکوپولو اولین اروپایی که از چین باز میگشت، گفت که مردانی را دیده است زردپوست، با چشمانی مورب و گیس دم خوکی، او را «مارکوپولوی دروغگو» نامیدند.

چه چیزی معجزه اَساست؟ معجزه اَن چیزی است که موجودی برتر از لحاظ جسمانی، عقلانی و روحانی، میداند و می تواند انجام دهد، یعنی چیزی که موجود مادونتر نه میداند و نه می تواند انجام دهد.

عیسی موجودی برتر بود - خدایی که به صورت انسان در بین ما زیست. او توانست کارهایی را انجام دهد که انسانها به طور عادی نمی توانند انجام دهند.

اکنون او در اَسمان است و تمام قدرت از اَن اوست. امکانات او را محدود به تجربهٔ انسانی نکنید. او می تواند کارهایی فراتر از اَن چه که می توانیم تصور کنیم انجام دهد.

با تمام مشکلات خود و مشکلات نوع بشر نزد او بیایید. به قدرت معجزه گـر او اعتماد داشته باشید. او می تواند آب را تبدیل به شراب کند. و می تواند اشکها را مبدل به بهانه های شادی نماید.

«... و شراب را که دل انسان را شادمان میکند.» (مزمور ۱۵:۱۰۴)

تلمود، یکی از کتب مقدس یهودیان، میگوید که انسانها برای هر شادی خالصی که می توانستند داشته باشند و آن را از دست دادهاند، در حضور خدا جوابگو خواهند بود.

این اندیشه درست است. هر چه راکه خدا آفریده است نیکوست – از جمله باسیلی که باعث تخمیر عصارهٔ انگور می شود. گناه، بسیاری چیزها را بَدَل به موارد اندوه کرده است، اما این گفته همواره حقیقت دارد که: (وقتی برای خنده ... و وقتی برای رقص) (جامعه ۴:۳).

هنگامی که عیسی در قانا آب را بَدَل به شراب کرد، به ما نشان داد که مذهب اگر به خوبی درک شود، لذایذ و شادیهای انسانی را حذف نکرده، ادعا نمیکند که آنها ذاتاً پلید بوده یا نباید جزو مشغلههای مهم زندگی تلقی شوند. در چارچوب این حدود، یک مسیحی باید در شادیهای دنیا شرکت جوید.

هرگز باور نکنید که عیسی، یعنی کسی که در قانا مقدار عظیمی آب را بَدَل به شراب کرد، شما را به خاطر یک شادی سرزنش میکند. همچنین به خاطر داشته باشید که شراب او درست بدین خاطر که از آب ساخته شده بود، نمی توانست اثرات مسموم کننده شراب هر روزی را داشته باشد.

مسیحی باید تماماً از گناه پرهیز نماید، اما نه از چیزهایی که باعث می شوند زندگی واقعاً زندگی باشد. زیبایی، هنر، و شادی، انسان را با خدا متحد می سازد. مذهب حاوی محبتی تر و تازه است؛ پیروان چنین مذهبی برای نیکبختی های زندگی هموار سپاسگزارند.

#### •۳ اوت

(e) این است محبت که موافق احکام او سلوک بنماییم.» (دوم یو حنا ۶)

انسانها تلاش بسیار میکنند تا زرنگ، اَراسته و متجدد باشند، حال اَنکه اَن چه که مورد نیاز است تبعیت از حقایق قدیمی میباشد.

هنگامی که ملکه ویکتوریا از وزرای خود خواست تا درمورد برخی موضوعات دولتی روال خردمندانهای را پیشنهاد کنند، با بی صبری به ایشان چنین گفت: (با من درمورد اینکه چه چیزی مصلحت آمیز است صحبت نکنید. آنچه را که حق و درست است به من بگویید.)

برخی از مسیحیان به پلیس مخفی کمونیستی پیوستند تا از مقام خود برای کمک به کلیسا استفاده کنند. ایشان تمام عواقب این کار را پیش بینی نکرده بودند. به ایشان دستور داده شد تا عدهای را بکشند. اگر اطاعت می کردند، می توانستند مقام خود را حفظ کنند و احتمالاً از شدت برخی اعمال مخوف کمونیستها بکاهند. اگر به خاطر حقیقت، از این کار امتناع می ورزیدند، دراین صورت بدون آنکه کسی از موقعیت ایشان چیزی بداند، کشته می شدند. جنایتی که به ایشان دستور داده شده بود انجام دهند، در هر حال انجام می شد. دراین صورت بدون آنکه مرگ ایشان برای کسی مفید واقع شده باشد، می مردند.

زندگی گاهی اوقات ریشه در خوف و دهشت دارد. هر دانهای پیش از آنکه بَدَل به خوشهٔ گندم شود اَلوده به چرک و فضولات است.

شخص در شرایطی که فقط شقوق اسف بار درمقابل او قرار دارد، چه چیزی را باید انتخاب کند؟ آن چه که مصلحت است انـتخاب نکـنید. فـرمان خـدا را بـرگزینید کـه میگوید: «قتل مکن!»

در یک اردوگاه اسرا در (نیکولایف)، به یک یهودی دستور داده شد تا شش یهودی دیگر را که جرمشان فقط یهودیبودن بود، به دار آویزد. اگر این کار را میکرد، شش بیگناه کشته می شدند؛ و اگر امتناع می ورزید، هفت یهودی می مردند و هفت مادر داغدار می شدند. وی به مادر نگونبخت خود فکر کرد و شش همنوع یهودی خود را حلق آویز کرد. وی هیچ گاه نتوانست خود را ببخشد. اگر از این کار امتناع می ورزید، جایی برای پشیمانی نمی بود. همواره حکم خدا را برگزینید. (يوحنا ١٧:١٧)

«کلام تو راستی است.»

چه چیزی تضمین میکند که عهدجدیدی که در دسترس ماست، همانی است که در قرن اول بر رسولان مکشوف گردید؟

خوب، می توان گفت که عهدجدید یک امتیاز بر تمامی نوشتههای یونان باستان دارد و اَن تاریخ دستنوشتههاست.

قدیمی ترین دست نوشتهٔ کامل (هومر) که در اختیار داریم، متعلق به قرن دهم میلادی است یعنی ۲۰۰۰ سال بعد از مرگ مؤلف آن. بین تاریخ نگارش اشعار (پیندار) ( ۴۵۰ پیش از میلاد) و قدیمی ترین دست نوشتهٔ آثار او ( ۱۱۵۰ میلادی) ۱۶۰۰ سال فاصله وجود دارد.

درمقابل، نگارش عهد جدید پیش از سال ۱۰۰ میلادی به پایان رسید. قدیمی ترین نسخهٔ کامل متعلق به سال ۳۰۰ میلادی است، یعنی فقط دویست سال بین دو تاریخ فاصله وجود دارد. حتی برای این دویست سال، زنجیرهای از نقل قولهای غنی در نوشتههای مسیحیان وجود دارد که صحت اولین نسخهها را تضمین میکند. ما ۴۰۰۰ نسخه قدیمی عهد جدید در اختیار داریم که می توان آنها را با یکدیگر مقایسه کرده، به متن صحیح کنونی برسیم.

ما می توانیم بر روی تعالیم عهد جدید تکیه کنیم. اجازه دهید که به تعلیم اصلی آن توجه نماییم: (اگر کسی از آب و روح مولود نگردد، ممکن نیست که داخل ملکوت خدا شود» (یوحنا ۵:۳).

هنگامی که جسماً به دنیا می آییم، در کیسهای پر از آب قرار داریم. ما همگی از آب مولود می شویم. اما پاگذاشتن به این جهان ما را بَدَل به وارثان آسمان نمیگرداند. تعلیم نجات جهانی می تواند خطرناک باشد. عیسی به کسانی که از کیسهٔ آب مولود شدهاند میگوید که باید از روح نیز مولود شوند.

دوسلی، دائماً درمورد یک موضوع موعظه میکرد: «باید از نو مولود شوید.» هنگامی که از او علت را پرسیدند، در پاسخ گفت: «زیرا که باید از نو مولود شوید.»

این را عیسی گفته است. می توانیم مطمئن باشیم که در عهدجدید خـود، سخنان واقعی عیسی را دارا هستیم.

## ۱ سپتامبر

(مرقس ١٠:١)

«و چون از آب برآمد، در ساعت...»

سربازان به محص آنکه فرمان (به پیش؛ را می شنوند، شروع به پیشروی میکنند. انجیل به روایت مرقس دارای این وجه مشخصه است که کلمه یونانی Evthus که به معنی (فوراً) است به طرز حیرت آوری تکرار می شود. برخی گمان میکنند که مرقس همان حاکم توانگری بوده است که خداوند به وی گفت: (آنچه داری بفروش و به فقرا بده.) او اموال بسیار داشت و با دلی محزون خداوند را ترک گفت. وی نمی توانست از آن همه چیزها چشم پوشی کند. اما بعداً از نااطاعتی اش پشیمان گشته، آنچه را که خداوند حکم کرده بود انجام داد. با این حال متأسف بود که چرا این کار را (فوراً) انجام نداد. این امر باعث شد که وی این یک کلمه را بارها و بارها در انجیلش تکرار کند، چه موقعی که لازم بود، و چه موقعی که لازم نبود.

درمورد جنگجویان چابک سوار اولیه گفته شده است که ایشان درحالی که شمشیر و سپر را در نزدیک خود نگاه میداشتند، می خفتند. فرد مسیحی نیز باید آماده باشد که از فرمان، به محض آنکه اعلام می شود اطاعت کند، حتی اگر در شب هنگام باشد. عروس در غزل غزلهای سلیمان می گوید: (من در خواب هستم، اما دلم بیدار است» (۲:۵).

مریم در ضیافت عروسی در قانا گفت: (هر چه به شما می گوید، بکنید.) (یوحنا ۵:۲). توجه داشته باشید که جمله به این شکل نیست که (هر چه قبلاً به شما گفته است بکنید.)

اَمده است که: (کلام خدا ترقی نمود» (اعمال ۷:۶). (کلام خدا نمو کرده، ترقی یافت» (اعمال ۲۴:۱۲). مسیح فقط ۲۰۰۰ سال پیش سخن نگفت. او تعالیم خود را به همهٔ نسلها میدهد. او در زندگی شخصی امروزیتان مشیری خارق العاده است. هر روز به او گوش فرا دهید و بلافاصله هر چه را که به شما میگوید اطاعت کنید.

سپتامبر ۲

(اشعيا ٣:١)

«گاو صاحب خود را می شناسد!»

این آیه دست به مقایسهٔ انسانها از یک سو و گاوها و الاغ ها از سوی دیگر میزند. مقایسه به نفع حیوانات تمام میشود.

حتی اگر ما با موشها مقایسه میشدیم، باز هم مقایسه به نفع ما نسمی بود. موش می داند که چگونه میان خوردن یک خوراک و مرگ رابطهٔ علّی برقرار کند. اگر خوراکی مسموم به آنها داده شود، مرگ یکی از آنها هشداری است برای بقیه. آنها دیگر به غذا دست نخواهند زد.

آزمایشهایی با موشها انجام شده است که طی آن به ایشان سم کومافن با اثر تأخیری داده شد. موشها باز علت را کشف کرده، به طور ژنتیکی حالت امتناع نسبت به این سم را به نسلهای بعدی منتقل کردند. به علاوه اگر در قفس موشهایی که سم را می شناختند و نسبت به آن مقاومت نشان می دادند، موشهای دیگری را قرار دهند که چیزی در مورد این موضوع نمی دانند، موشهای عاقل حتی گاهی با کاربرد خشونت مانع از این می شدند که موشهای ناآگاه به غذای مسموم دست بزنند، چنانکه ما برای ممانعت از اقدام به خودکشی کسی، به زور متوسل می شویم.

موشها به خوبی میدانند که چگونه از خود محافظت کنند و رفقای خود را نیز از آنچه که برایشان مرگبار است آگاه سازند، حتی اگر مرگ با تأخیر صورت پذیرد. با این حال ما انسانها یعنی تاج آفرینش از گناه حذر نمی کنیم حتی اگر هلاکت ابدی را به همراه داشته باشد. دست کم حتی به اندازهٔ موشها هم غیرت نداریم که به دیگران درمورد گناه هشدار دهیم. برعکس گاهی اوقات نیز دیگران را به سوی گناه کشیده، آنها را در این راه تشویق می نماییم.

عیسی به ما می آموزد که از پرندگان درس بگیریم (متی ۲۶:۶). اشعیا به ما تـعلیم میدهد که از گاوها و الاغ ها بیاموزیم. باشد که از اینکه باید از موشها بیاموزیم شرمسار شویم. گناه یک سم است. از آن بپرهیزید و دیگران را نیز از آن برحذر دارید.

(فیلیپان ۱۳:۳)

«آنچه در عقب است، فراموش میکنم.»

«شماع ایسرائل، اَدونای الوهینا، ادونای اِحَدا؛ این جملهٔ معروف عبری، در تـثنیه ۴:۶ آمده که ترجمه فارسی آن این است: (ای اسرائیل، بشنو، یهوه خدای ما یهوه واحد است). یهودیانی که به اتاقهای گاز آیشمن میرفتند، این دعا را بر لب داشتند و آیشمن لبخند به لب به ایشان مینگریست.

اً یشمن حدود بیست سال بعد از این واقعه توسط پلیس مخفی اسرائیل در بوئنس اَیرس دستگیر شد. در زندان موقت، وی نگهبانان را با خواندن همین دعا به حیرت وا میداشت ؛ حیرت اَورتر اینکه او اصلاً ادعا نمیکرد که یک ایماندار است.

من با دنیای جنایتکاران و مجرمین بزرگ به خوبی آشنا بودم. روح ایشان به طرز اسرارآمیزی با قربانیان خود یکی میشود. کسانی که دست به کشتار دستهجمعی یهودیان زده بودند، خیلی بیش از هر یهودی، جنون یهودیت پیدا می کردند. افراد حرفهای که سقط جنین را انجام می دادند، دچار کابوس دنیایی از کودکان می شدند که به ایشان اشاره کرده، سؤال می کردند: (چرا مراکشتی؟) هنگامی که خبرنگاران از مردی که بمب اتمی را بر روی هیروشیما انداخت سؤال کردند که چه احساسی دراین مورد دارد، در پاسخ گفت: (آنها چه احساسی درمورد آن دارند؟)

ما قربانیان زیادی در زندگی داریم. عیسی بَدَل به قربانی افضل گردید، برهٔ معصومی که تسلیم شده، به او اهانت گردید، و به خاطر خطاهای ما کشته شد. و او با این سخن جان سپرد: (پدر آنها را ببخش زیرا که نمی دانند چه می کنند؟)

آنگاه او ما را مخاطب قرار داده، میگوید: (منِ قربانی، شما را بخشیدهام؛ تمام قربانیان شما اکنون در جهانی هستند که بخشایش بر آن حکمفرماست.) شما تنها کسی هستید که خود را نمی بخشید و دچار کابوس کارهای خود میشوید. بخشایش را بپذیرید. خود را ببخشایید. یکی کردن ناسالم خود با افرادی که به ایشان اهانت کردهاید، متوقف خواهد شد و صاحب شخصیت نوینی خواهید گشت.

٤ سپتامبر

(اول تيموتائوس 6: ١٠)

«طمع ريشهٔ همهٔ بديهاست»

یقیناً چنین است. تملک پول زیاد نیز شرّی عظیم است. معمولاً انسانها نمی توانند بی اَنکه اَلوده شوند، با اَن سر و کار داشته باشند.

شرّ بزرگ دیگر فقدان پول است. انسان گرسنه، انسانی خشمگین است. انقلابهای تواُم با کشتارهای دستهجمعی توسط انسانهای بی پول انجام شده است.

عیسی به ما می اَموزد که صدقه دهیم، یعنی او خواهان این است که فقرا از ما پولی دریافت کنند. بدین وسیله ما ایشان را از یک حوزهٔ مخاطره اَمیز به حوزهٔ مخاطره اَمیز دیگری میبریم.

پول خطرناک است. صرف متذکر شدنِ آن نیز زیانبار است. داشتن پول به انـدازهٔ کافی و نداشتن آن هر دو ایجاد تشویش میکند.

راه حل آن است که طوری زندگی کنیم که گویی پول وجود ندارد، نه اینکه به آن اجازه دهیم که نقشی در تصمیمگیریهای ما داشته باشد. شغلی را نطلبید که پول زیادی را به همراه آورد، بلکه کاری را انتخاب کنید که بتوانید با آن بیشترین خدمت را به جامعه بنمایید. با دختر یا پسری ازدواج نکنید که پول زیادتری دارد، بلکه با کسی ازدواج کنید که بتوانید او را خوشبخت ترین فرد بنمایید.

گران ترین چیزها را نخرید که به شما امکان فخر و مباهات را بدهد؛ همچنین ارزان ترین چیز را هم نخرید که ثابت کند که نسبت به دنیا بیاعتنا هستید. آن چیزی را بخرید که مورد نیاز است.

باشد که ذهن تقدیس شدهٔ شما درمورد داشتن یا نداشتن این چیز خیالی یعنی پول تصمیم بگیرد. هرگز اجازه ندهید که داشتن یا نداشتن پول حالت ذهنی شما را تعیین کند.

(يوحنا ٢١:١٧)

«تا ایشان نیز یک باشند»

Δ

نشریهٔ انگلیسی New Society دست به یک بررسی روان شناسی درمورد نوازندگان ارکسترهای سنفونیک زد. این بررسی نشان می دهد که نوازندگان سازهای برنجی و زهی نظر بدی نسبت به یکدیگر دارند. نوازندگان سازهای بادی مخصوصاً نوازندگان اوبوا از سوی همکارانشان در ارکستر بیمار روانی تلقی می شوند. نوازندگان و یولن و ویولن سل رفتارهای متقابلاً خرده گیرانه و منفی نسبت به یکدیگر دارند.

شگفت این است که افرادی که معمولاً نسبت به یکدیگر چنین حالت خصومت امیزی دارند، می توانند اثری از نظم و هماهنگی پدید اورند.

لحظهای که رهبر ارکستر چوب رهبری خود را بالا می برد، تـمام ایـن هـیجانات فروکش میکند. اکنون تنها یک چیز اهمیت دارد و اَن موفقیت کنسرت است.

فرزندان این دنیاگاهی اوقات عاقل تر از فرزندان نور هستند. اجتناب ناپذیر است که مسیحیان، با این همه پیشینههای گوناگون، خلق و خو و تجربههای متفاوت زندگی، و سطوح مختلف فرهنگی، قومی، نژادی، و طبقهٔ اجتماعی، در همه چیز با یکدیگر مخالف نباشند، و حتی تاحدی نوعی خصومت نسبت به یکدیگر نداشته باشند. ما فقط شرکای طبیعت الهی نبوده، بلکه انسان نیز هستیم. اما جنبهٔ انسانی باید به خاطر پرستش و عبادت دسته جمعی و عمل مشترک در خدمت خداوند به کنار نهاده شود.

از خود سؤال کنید که کدام مهم تر است: هدفی که به خاطر آن مشترکاً خدمت میکنیم یا موضوع مورد اختلافمان؟ آنگاه است که رفتار درست محبت را در پیش خواهیم گرفت.

9 سپتامبر

(غزل غزلها ٢:٥) «من در خواب هستم اما دلم بیدار است.»

وقت خواب را نباید تلف کرد.

دمندلیف»، شیمی دان مشهور روسی مدتهای مدیدی موفق نمی شد که شکل قطعی ادواری بودن و کیفیت عناصر ساده را بیابد. یک بار وقتی که تمام شب را بر روی این موضوع کار کرد، در آزمایشگاه خود به خواب رفت. و درحال خواب دید که آن همان جدول است. هنگامی که بیدار شد، آن را فوراً به سرعت نوشت. قسمت اعظم موسیقی Bechterev اثر (ریمسکی کورساکف) در خواب به او القا شد. Bechterev روانپزشک همواره شب هنگام بر روی مهم ترین مسائل تمرکز می کرد تا پاسخ ها را بلافاصله بعد از بیدار شدن داشته باشد. (کارپوف) شطرنج باز معروف، در خواب حرکتی را در بازی دید که باعث شد یک مسابقه را ببرد.

گاهی اوقات اکثر نورون ها طی رؤیا فعال تر از هنگام بیداری هستند. بنابراین، اوقات صبح همواره با خردمندی بیشتری نسبت به شب همراه است.

یک شب، یوسف در عهدجدید درمورد این امر می اندیشید که مریم را ترک کند، زیرا می پنداشت که وی گناه ورزیده است. وی خوب نخوابید، دلش همچنان بیدار بود. فرشته ای با او صحبت کرد. صبح هنگام او تصمیم درست را گرفت. یعنی مریم را به عنوان همسر خود اختیار کرد. همچنین در رؤیا فراگرفت که چگونه کودک را از خشم هیرودیس برهاند؛ و نیز خواب دید که چه هنگام به فیلسطین باز گردد. فرعون و نبوکدنصر هر دو در رؤیا هشدارهای مهمی دریافت کردند. همچنین بود موارد مربوط به یوسف در عهدعتیق و بسیاری دیگر از افراد.

وقت خواب خود را به خوبی مورد استفاده قرار دهید. بگذارید که آخرین اندیشهٔ شما پیش از خواب، از کلام خدا باشد. روز را با دعا به پایان برسانید. خداگاهی اوقات به هنگام خواب با شما صحبت میکند.

«اما ای برادران، اگر کسی به خطایی گرفتار شود، شما که روحانی هستید چنین شخص را به روح تواضع اصلاح کنید.» (غلاطیان ۱:۶)

(کرازنوف-لویتین) (A. Krasnov - Levitin)، نویسندهٔ یهودی-مسیحی روسی، سه بار بهخاطر رفتار قهرمانانهاش به زندان افتاد. وی به بازجویان گفت: (شما نمی توانید نه مرا بخرید و نه مرا بترسانید.)

وقتی که آزاد شد، بهخاطر (کرازین»، یک نویسندهٔ مسیحی دیگر و از نوادگان او که در زندان دربرابر فشار مقاومت نکرده، اسامی کسانی را لو داد، غمگین گشت.

کرازنوف طویتین به عنوان شاهد در محاکمهٔ کرازین خوانده شد. وی در دل خود احساسات تلخی را نسبت به این فرد مسیحی که دیگران را لو داده بود داشت. در دادگاه یکی از آشنایانش یعنی خانم (هودورویچ) را ملاقات کرد. از او پرسید که آنجا چه میکند. خانم در پاسخ گفت: (باوجود اینکه خود را مسیحی نمی خوانم، با کسانی که رنج می برند احساس همبستگی میکنم، حتی اگر ایشان در زیر بار صلیبی که برایشان بسیار سنگین بوده است خرد شده باشند.) کرازنوف طویتین از افکار پلیدش شرمنده گشته، خود حکایت گناهش را منتشر ساخت.

نه تنها تحت شکنجه، بلکه تحت تمامی وسوسهها و فشارها، برخی مسیحیان قوی بوده، برخی دیگر ضعیف می باشند. برخی تسلیم می شوند. کسانی که در برخی شرایط قوی هستند، در شرایط دیگر از خود ضعف نشان می دهند. بر ما نیست که کسانی را که لغزش خورده اند داوری کرده، محکومشان کنیم، بلکه بهتر آنست که دست نوازش و تسلی برای کمک و اعاده به سوی ایشان دراز کنیم.

سپتامبر λ

(مزمور ۴۲: ۱۰)

«دشمنانم مرا ملامت میکنند.»

مسیحیان باید نسبت به احساسات ضدیهودی و نژادپرستی سفید و سیاه هشیار باشند. آنچه که امروزه بسیار شایع شده است، احساسات ضد آمریکایی است، درست مثل احساسات ضدیهودی که در نسل های گذشته وجود داشت. این امر مطبوع خدا نیست، و منطقی نیز نمی باشد.

ایالات متحدهٔ آمریکا ۸۰ درصد سرمایه گذاری و ۶۰ درصد پرسنل سازمان بشارتی جهانی کلیسا را فراهم میکند. بدون آمریکا این تلاش تبشیری نیز از میان خواهد رفت.

همان طور که قبلاً یهودیان رباخوار و فریبکار توصیف می شدند، اکنون اَمریکا نیز مسؤول ویرانی کشورهای فقیر قلمداد می شود. هنگامی که غرب اولین تماسهایش را با جهان سوم برقرار کرد، به اندازهٔ کافی پیشرفته بود. مهاجرین سفید پوست اَفـریقای جنوبی از همان اَغاز خیلی جلوتر از جمعیت سیاه پوست بودند. اَنان موقعیت اقتصادی ممتاز خود را مرهون استثمار ملل عقب مانده نمی دانستند.

درست است که اَمریکاییها و دیگر سفید پوستان بسیار مصرف میکنند. اما باید خاطرنشان کرد که تولید سرانه در آمریکا خیلی بیش از تفاوت مصرف سرانـه بـا هندوستان است؛ این امر به آمریکا اجازه میدهد که نه تنها پاسخگوی مصرف بـاشد بلکه همچنین دست به کمکهای خارجی نیز بزند.

سفید پوستان باعث فقر جهان سوم نبوده، بلکه به این مردم کمک میکنند تا بر فقر فائق آیند. از سوی دیگر آنان حمایت زیادی از کار تبشیری و آزادی مذهبی در جهان مینمایند.

سپتامبر P

داگرکسی از آب و روح مولود نگردد، ممکن نیست که داخل ملکوت خدا شود»

عیسی نمیگوید که اگر کسی از مرحلهٔ تولد دوباره عبور نکند، در ملکوت آسمانی نخواهد بود. او میگوید که چنین کسی ممکن نیست که داخل شود. یک ماده معدنی نمی تواند وارد حوزهٔ موجودات زنده گردد مگر آنکه توسط آنها جذب شود. یک گیاه نمی تواند یک حیوان شود. اگر حیوانی گیاه را بخورد، گیاه جزوی از بدن او می شود. یک حیوان نیز نمی تواند بَدَل به انسان شود. انسان به قلمرو بر تری تعلق دارد. حیوان فـقط زمانی جزئی از بدن انسان میگردد که توسط انسان خورده شود.

لذا یک انسان نمی تواند از طریق اعمال خود فرزند خدا شود. فاصلهٔ میان یک فرزند خدا و یک انسان خیلی عظیم تر از فاصله میان یک انسان و یک میمون است، چرا که انسان و میمون هر دو مخلوق هستند، حال آنکه فرزند خدا شریک طبیعت الهی است. انسانها نمی توانند از طریق تلاشهایشان وارثین ملکوت شوند. ایشان بواسطهٔ محبت همه گیر کلیسا به درون آن جذب می شوند.

اَنگاه انسان باید بمیرد، یعنی برای دنیا و قوانین اَن و برای گناه بمیرد. او نباید به عنوان یک (من) وجود داشته باشد. عیسی میگوید که ما باید خود را انکار کنیم. یک مسیحی پیش از مرگ می میرد. سپس توسط طبیعت الهی جذب میگردد و بَدَل به فرزند خدا می شود. تولد دوباره بدین صورت اتفاق می افتد.

بمیرید تا زنده باشید. کسی که مرده است نسبت به صداهای انسانی اطراف خـود وقوف ندارد و به آنچه که روی میدهد، علاقهمند نیست.

ما حتی بعد از تولد دوباره نیز بهقسمی انسان باقی میمانیم و در این جهان زندگی میکنیم. اما از یک حریم باطنی برخورداریم که در آن برای هیجانات، سرگرمیها، و مشقات این جهان مردهایم. اگر فرزند خدا، همان مشغلههای قدیمی را داشته باشد، شبیه به جسدی خواهد بود که در خانه نگاه داشتهاند، جسدی که فقط تعفن را می پراکند.

برای تمام دیگر امور مذهبی اهمیت چندانی قائل نشوید. از نو مولود شدن مهم ترین امر است.

سپتامبر 0

«رحم خواهم فرمود بر هرکه رحم کند و رأفت خواهم نمود بر هر که رأفت نمایم»

مردی را نزد روان پزشک بردند. بیماری او این بود که خود را یک جسد می پنداشت. روان پزشک مطمئن بود که معالجهٔ او بسیار آسان است؛ فکر میکرد کافی است که نشان دهد که خونی از جسد ریخته نمی شود، درحالی که بدن او حتی اگر با یک سوزن گزیده شود، خون از آن بیرون می آید.

روان پزشک، بیمار را به پزشک قانونی برده، کالبدشکافی مرده ها را به او نشان داد. وی بدین سان او را متقاعد می کرد که از مرده ها خونی جاری نمی شود. سپس برای اثبات اینکه او زنده است، انگشت او را با یک قلمتراش جراحت داد، و خون جاری شد. مرد فریاد زد: (پس من اشتباه می کردم. از اجساد هم خون جاری می شود!»

ماگاهی اوقات وحشت زده می شویم که بسیاری از کسانی که به ایشان در مورد مسیح شهادت داده ایم، پیام انجیل را نمی پذیرند، که برخی از ایشان اعضاء محبوب خانواده هایمان می باشند. ما نمی توانیم همواره این امر را به اشتباه خود نسبت دهیم.

دو نوع جهل وجود دارد، جهل مغلوب شدني و جهل مغلوب نشدني.

واکنشهای افراد معمولاً غیرمنطقی است. قوی ترین استدلالها بهندرت موفق می شوند که نقطهنظر شخص را که ناشی از شرایط تولد و تربیت یا به خاطر تعلق به یک مذهب یا ملت خاصی است، تغییر دهند. پیش داوریها همواره نیرومندتر از واقعیات هستند.

مسؤولیت ما این است که برای مسیح شهادت داده، دعا کنیم. برگزیدگان شهادت را خواهند پذیرفت و آنچه را که پیش از آفرینش عالم برای ایشان مقرر شده، متحقق خواهند کرد. موارد مربوط به جهل مغلوب شدنی را می توان به کمک گفتگو و سرمشق های خوب حل و فصل کرد. در جایی که جهل مغلوب نشدنی است، باید مورد را به دستان خدایی محب و عادل بسپاریم. آرامش دل خود را با شماتت های دائمی غیرقابل توجیه درمورد ناتوانی تان در متقاعد کردن دیگران بر هم نزنید.

(خروج ۱۳:۲۰)

«قتل مكن!»

اً براهام لینکلن اولین مردی بود که برای محافظت خود یک مسلسل خرید. اما این کار به او کمکی نکرد و سرانجام کشته شد.

مسلسل، توسط یک آمریکایی به نام (گاتلینگ) (R.J. Gatling) اختراع گردید. او امیدوار بود که با مسلح کردن یک سرباز به سلاحی که کار صد سرباز را انجام میدهد، دیگر نیازی به لشکری عظیم نخواهد بود. اما لشکرها حتی بیش از گذشته وسعت یافتهاند.

(هیرام ماکسیم؛ حق امتیاز مسلسل بهتری را بـه دست آورد. او ایـن اخـتراعش را زمانی تکمیل کرد که در اروپا چنین توصیهای را شـنید: (تـحقیقات خـود را در زمـینهٔ شیمی و برق متوقف کن. اگر میخواهی پول زیادی به جیب بزنی، چیزی را اختراع کن که این اروپاییان بتوانند با سهولت بیشتری گلوی یکدیگر را پاره کنند.)

واقعاً هم او پول زیادی به دست اَورد. نه تنها اروپاییان یکدیگر را کشتند، بلکه هـمچنین اَفـریقاییها، اَسیاییها و استرالیاییها نیز دست بـه هـمین کـار زدنـد. اَمریکاییها نیز به نوبهٔ خود در خونریزی سهیم شدند.

آینشتاین گفته است که نمی داند که در جنگ جهانی سوم با چه تسلیحاتی جـنگ خواهند کرد، اما این را می داند که در جنگ جهانی چهارم مطمئناً چوب و چماق و سنگ به کار خواهد رفت!

راه حل بسیار ساده است و آن کلام خداست که میگوید (قتل مکن). خدا شما را از کشته شدن منع نمیکند، بلکه از کشتن. معرفت بر حیات ابدی هرگونه ترسی را محو می سازد. فرزندان خدا می توانند خوبی را انتخاب کنند. درحالی که در جهان نسل مسلح روی کار آمده است، ما می توانیم به سوی نسل دیگری که پیش روی ماست برویم، یعنی نسلی که به سوی عیسی نگران است (عبرانیان ۲۰۱:۱۲).

در همان حال که جهان تسلیحات نابود کنندهاش را افزایش میدهد، باشد کـه مـا اعمال محبت و شفقت خود را بیفزاییم.

«عهد من با وی عهد حیات و سلامتی می بود» (ملاکی ۵:۲)

مسیحیان باید آرامش و سلامتی خود را حفظ کنند. چرا باید نیروی خود را صرف نزاع با دشمنانشان بنمایند؟ آرامش یکی از رازهای طول عمر است. بیشتر از دشمنان عمر کردن بهتر از زدن آنهاست. به یهودیان بنگرید. طی قریب دو هزار سال که ارتشی نداشتند، بیش از دشمنانشان زیستند. اما از موقعی که صاحب ارتشی شدند، در تلاطم و آشوب به سر می برند.

مسیحیان باید اَرامش و سلامتی خود را حفظ کنند. ایشان به دلائل بی شمار باید به خوشبخت بودن بیندیشند و با این کار فراموش کنند که به شرارتهای زیادی که اَنان را احاطه کرده است بنگرند.

به هنگام سیل و باران، آنان داخل کشتی می شوند. در زیر باران اگر به اندازهٔ کافی چابک نباشید، یک چتر کمک زیادی به شما نخواهد کرد. همواره ممکن است که خیس شده، دچار ذات الریه نیز بشوید.

مسیحیان باید در نهایت اَرامش بـدون اضـطراب زنـدگی کـنند. اگـر عـیسی سـر کلیساست، مسؤولیت انحصاری سردرد نیز بر عهدهٔ اوست.

خبرنگاری از یک بانوی سالخورده در روز تولدش سؤال کرد که «راز طول عمرش تا سن ۱۰۵ سالگی چه بوده است؟» او گفت: «راز آن ادامه به دم و بازدم است!» عیسی بر رسولان دمید و به ایشان گفت: «روحالقدس را بیابید» (یوحنا ۲۲:۲۰).

یک نوع دمیدن هست که روح القدس را منتقل میسازد. اما دمیدنهای دیگری نیز وجود دارد: (سولس هنوز تهدید و قتل همی دمید» (اعمال ۱:۹). دمیدنِ اَرامِ ایمان نیز هست که زندگی سلامتی را طولانی میسازد.

«اما بهجهت من کمتر چیزی است که از شما حکم کرده شوم.» (اول قرنتیان ۳:۴)

هنگامی که ناپلئون بناپارت خود را امپراطور فرانسه اعلام کرد، دولت انگلیس که هنوز بر واقعه وقوف نیافته بود، او را همچنان به سادگی ژنرال خطاب میکرد. وی به دوستی گفت: وایشان می توانند هر طور که میل دارند مرا خطاب کنند، اما نسی توانند مانع از این شوند که آنچه که هستم، باشم. بسیاری از مردان سیاسی سرمست سیاست می شوند و با نگرانی طالب نظر مساعد عموم بوده، می هراسند که مردود جمعیت واقع شوند. ایشان همواره سعی دارند بفهمند که مردم دربارهٔ آنان چه می گویند، و یگ انه مجال خود را در این زندگی برای اینکه خودشان باشند، از دست می دهند.

شما نمی توانید مانع از سوءتفاهم مردم در مورد خودتان شوید. موسی، آن مرد بزرگ خدا، حتی توسط میریام (مریم) که هم خواهرش بود و هم یک نبیه، در معرض تهمت قرار گرفت. همهٔ فرزندان خدا نیز در معرض بدگویی کسانی قرار میگیرند که غالباً بدون اندیشیدن حرف میزنند.

درمورد عقاید دیگران نگرانی به خود راه ندهید. به هر طریقی که در موردتان فکر کنند، خودتان باشید. عیسی فرزند درجهٔ یک مادرش بود؛ و پیش از آنکه نجات دهندهٔ درجهٔ یک شود، نجار درجه یک بود. لینکلن و گارفیلد دوستان اندکی داشتند، اما مردان درستی بودند و رئیس جمهورهای ایالات متحده شدند.

حتی لکههایی در شخصیتنان و گناهانتان اگر نزد خدا اعتراف شوند، نـمی توانـند مانع از این شوند که شما آنچه که اساساً هستید بشوید، یعنی شخصی که از سوی خدا خوانده شده است تا نیکویی کند.

«فرانسیس بیکن» دو بار به خاطر دیونش دستگیر شد. در زمانی که دادستان بود، متهم گردید به اینکه یک روحانی سالخورده به نام «پیچام» را شکنجه داده تا او را وادار کند که در موعظه ای که هرگز انجام نداد خیانت خود را اقرار نماید. او بعدها متهم به رشوه گیری گردید. اما سرانجام به خود آمد و بَدَل به یکی از بزرگترین متفکرینی شد که بشریت تا آن زمان به خود شناخته بود. وی گوشهٔ انزوا گزیده، کتاب Novum Organum (اورگانون جدید) و دیگر کتبی را نگاشت که او را قرنهای متمادی بر سر شهرت نگاه داشت، کتبی که به بسیاری از رجال سیاسی، زمامداری درست را آموخت. آنچه که هستید باشید، یعنی مخلوق خدا که برای هدفی بزرگ زندگی میکند. اجازه

ندهید گفته های دیگران و خاطرهٔ گناهان گذشته تان شما را از جادهٔ اصلی منحرف سازد.

سپتامبر ١٤

«گوسفندان (او ... از غریب] مے گریزند.» (يوحنا ٥،٤:١٠)

در اواسط قرن هفدهم، یهودیانِ سراسر جهان دیوانهوار شادی میکردند. از اسپانیا تا روسیه خبر ظاهر شدن مسیحا پیچید. نام او «ساباتای زُوی» (Sabbatai Zvi) بود.

ثروتمندان اموال خود را به فقرا دادند. برخی یهودیان در برف می غلطیدند یا سنگهای سنگینی را بر روی قفسهٔ سینه گذاشته، دراز میکشیدند یا خود را شلاق میزدند تا از گناه طاهر شده، شایستهٔ ملاقات با این مسیحایی شوند که آنان را به سوی سرزمین مقدس هدایت می نمود.

ساباتای دستور داد که نوحه و زاریها برای از دست رفتن صهیون متوقف شود زیرا که او آن را تصرف خواهد کرد. یک دختر یهودی مسیحی که همواره در رؤیای این بود که عروس مسیحا شود، از صومعهای در لهستان آورده شد و همسر ساباتای گردید. او نیز اعتقاد داشت که او مسح شده است.

سلطان عثمانی ساباتای را به حضور خود خواند و به او گفت: «اگر پیام آور خدا باشی، می توانی آن را ثابت کنی و ما همگی تو را مکرم خواهیم داشت. لذا بگذار که کمانداران من با تیر تو را بزنند. اگر نمردی، تصدیق خواهیم کرد که مسیحا هستی. راه دیگر این است که مذهب ما را بپذیری. درغیراینصورت مرگ در انتظارت خواهد بود.»

ساباتای تردیدی به خود راه نداده، عمامهٔ سفید ترکی را بر سر نهاد و مذهب ایشان را پذیرفت. وی به سلطان گفت: (من مسیحا نیستم و تبعهٔ حقیر اعلیحضرت می باشم!»

یهودیان به عیسی ایمان نیاوردند، درعوض ساباتای را پذیرفتند. همهٔ انسانها گرایش دارند که دغل بازان و عاصیان را باور کنند تا حقیقت جسم پوشیده را. در تمامی قرون مردانی پیدا می شوند که تخیل میلیونها نفر را تحریک میکنند تا آنان را بهعنوان نجات دهنده بپذیرند. سرانجام معلوم می شود که همگی فریب خورده اند.

عیسی هنگامی که از سوی قدرتمندان طرد شد، اجازه داد تا تیرهای مرگ بدن او را سوراخ کند. اما بنگرید که او زنده است و بخشندهٔ زندگی است.

مراقب نامهای تازهای که بر آسمان مذهب ظاهر می شود، باشید. تنها یک نام وجود دارد که به واسطهٔ آن انسانها می توانند نجات یابند.

سپتامبر ۱۵

«این را به شما می نویسم تا گناه نکنید.» (اول یو حنا ۱:۲)

یک مسیحی نباید گناه کند. (هر که در وی ثابت است گناه نـمیکند؛ (اول یـوحنا ۴:۳). شرایط استثنایی وجود دارد که یک مسیحی تحت آنها ممکن است مرتکب گناه شود؛ با اینحال نباید نومید گردد. (اگر کسی گناهی کند، شفیعی داریم نزد پدر؛ (اول یوحنا ۱:۲). با درس آموزی از آنچه که اتفاق افتاده است، سعی کنید که دفعه بعد بهتر باشید.

ازار و شکنجه، کلیسا را درهم نشکسته است؛ زمان، قوای او را تحلیل نبرده است؛ این رفتار نادرست و دائمی اعضای آن است که ثبات و قابل اعتماد بودن کلیسا را متزلزل کرده است. گناه نباید برنامهٔ زندگی مسیحیان باشد.

ماکامل نیستیم، اما باید بکوشیم تا بتوانیم درمورد اعمالمان آن چیزی را بگوییم که «والتر اسکات» درمورد نوشته هایش گفته است: «نوشته های من شاید پر حجم ترین نوشته های عصر باشند. تسلی من این است که فکر میکنم سعی داشته ام تا ایمان هیچ کس متزلزل نشده، هیچ اصل انسانی تباه نگردد؛ هیچ چیزی ننوشته ام که در بستر مرگ بخواهم آن را محو نمایم.»

برای گناهان آمرزشی وجود دارد، اما برکت در گناهان بخشوده شده نیست، بلکه در اعمال پرهیزکارانهای نهفته است که مطمئناً پاداش خواهند دید، حتی اگر این پاداش گاهی اوقات به تأخیر افتد. پاداش فوری یک کار خوب این است که بدانید کـه آن را انجام دادهاید.

> این پاداش اندک را بر پشیمانی گناهان بخشوده شده ترجیح دهید. توصیهٔ کتاب مقدس این است که (گناه مکنید).

19 سپتامبر

«اگر از شماکسی محتاج به حکمت باشد، سؤال بکند از خدایی که هرکس را به سخاوت عطا میکند.»

اگر مریخیها وجود داشتند و از دانشمندان ایشان درمورد حیات بر روی زمین سؤال میکردید، احتمالاً میگفتند که حیاتی وجود ندارد. به همان ترتیب ما نیز نمیدانیم که در میلیاردها ستاره در سراسر کهکشانها چه اتفاقی میافتد.

ما حتی همجواران خود یعنی حیوانات را نیز نمی شناسیم. در ماه دسامبر ۱۹۷۵ نشریهٔ Sovietskaia Rossia چند مطلب حیرت انگیز منتشر ساخت. گربه ای درحال عبور از یک بزرگراه بود و اتومبیلی با سرعت زیاد به سوی او حرکت میکرد. گربه اتومبیل را ندید و اگر یک سگ گله او را در آخرین لحظه با دندانهایش نمیگرفت و به کنار جاده نمی برد، قطعاً کشته می شد.

در نزدیکی شهر لیوینگستون در آفریقای جنوبی، مردی صاحب یک سگ بود. کلاغی نیز با او دوست شده، منظماً نزد آنها می آمد و از دست مرد غذا می خورد. یک روز سگ ناپدید شد و دیگر پیدا نشد. کلاغ بیش از همیشه غذا می خورد و هنگامی که تکهای گوشت دریافت می کرد، با آن پرواز نموده، دوباره باز می گشت و غار غار کنان غذای بیشتری می طلبید. بعد از یک هفته مرد تصمیم گرفت ببیند که کلاغ به کجا پرواز می کند. بدین سان پی برد که سگ به درون گودالی افتاده و کلاغ غذای او را تأمین می کرده است.

مهندس مصری «محمود ولی» با یک تشک بادی به دریا رفت. اما جریان آب او را بسیار به دور از ساحل راند. اگر دلفینها یک روز تمام تشک بادی را مایلها بـه سـوی ساحل جلو نمی بردند، وی یقیناً در دریا ناپدید میگشت.

شمپانزه وقتی که میخواهد آب بنوشد، چند برگ را به هم می پیچد تا چیزی شبیه به یک فنجان بسازد.

آیا خدا (که چیزهایی بیش از غریزه را به حیوانات داده است) مراقب نخواهد بود تا اندوختهای از حکمت را برای تاج اَفرینش زمینیاش کنار بگذارد؟

خدا میگوید: «ای پسر من، به حکمت من توجه نما، و گوش خود را به فطانت من فراگیر» (امثال ۱:۵). اَن زمان است که نور حیات را خواهید داشت.

**رو هر آنچه با ایمان به دعا طلب کنید خواهید یافت.»** (متی ۲۲:۲۱)

به نظر می رسد که این آیه به طرز نمایانی با تجربهٔ ما در تضاد است. هیچ انسانی، هر چه را که در دعا از خدا طلبیده است، نیافته است.

به عقیدهٔ من، ما این سخن خداوند را بد فهمیده ایم. معمولاً در دعا آنچه راکه اَرزو داریم ابراز نکرده، بلکه آن چیزی را تقاضا میکنیم که پیش از زانو زدن در دعا آرزو داشته ایم. درمورد متحقق شدن این تقاضاها، بـه مـا وعـده داده نشـده است. عـیسی درمورد آرزوهایی صحبت میکند که به هنگام دعا به ذهنتان خطور میکنند.

اگر دعا به راستی ایستادن درمقابل ابهت مجید خدا، تعظیم به او، و گفتگوی با او باشد، و اگر در آغوش مستی آورش خود را فراموش کنید، هیچیک از امیالی که پیش از آن لحظه داشته اید، نقشی در دعا نخواهند داشت. تنها محبت باقی می ماند – محبت درقبال خدا و محبت برای نجات ابدی دیگران. این دعا، دعای پرستش خواهد بود. خدا هرگز از دادن روح عمیق تر پرستش به هر کسی که آن را طلب کند، امتناع نمی ورزد.

کاترین قدیس در اواخر عمرش چنین گفت: دخدایا، میدانی که در تمام این مدت سی و پنج سال هیچ چیز از تو تقاضا نکردهام.) در چنین حالت روحی، هر چـه راکـه بخواهید، به شما عطا خواهد شد. هر آنچه که باشد، بدون محدودیت.

عروس در غزل غزلهای سلیمان میگوید: (من مریض عشقم) (۸:۵).

وی طالب هیچ دارو یا شفای معجزه آسایی نیست. مرتا و مریم بـه عـیسی پـیغام فرستادند که ایلعازر بیمار است. ایشان از او نخواستند که بیاید و بر او دست بگذارد. در رفیع ترین سطوح ایمان، تمامی امیال متوقف می شوند، به جز میل وحدت صمیمانه تر با او. چنین میلی و چنین دعایی مستجاب خواهد شد.

چقدر وحشتناک می بود اگر خدا تمام چیزهایی راکه پیش از دعا و غوطهور شدن در این حالت طالب آن بودیم و در دعا ابراز میکردیم، به ما می داد. شکسییر چنین نوشته است:

> «ما بی خبران از خود، اغلب زیان خود را گدایی میکنیم، و قدرتهای خردمند، برای خیریت ما آن را از ما دریغ میکنند، لذا، نفع ما در محو شدن دعاهایمان میباشد.»

سپتامبر ۱۸

«بـرهنه از رحــم مـادر خـود بـیرون آمـدم و بـرهنه بـه آنـجا خـواهـم برگشت.» (ایوب ۲۱:۱)

حکایت ذیل مربوط به اتحاد شوروی است:

در اوکرائین گوشت نایاب شده بود. لذا مردم تمام شب را مقابل دکان قصابی در صف میایستادند. صبح هنگام مدیر دولتی مغازه می اَمد و چنین میگفت: (فـقط گوشت خوک موجود است، اَن هم به مقدار کم. لذا یهودیان باید بروند. چیزی برای اَنها نیست.) یهودیان روانه شدند.

بعد از یک ساعت، مدیر دوباره آمده، گفت: (به ما گفته شده است که مقدار گوشتی که به ما خواهند داد کاهش یافته است. لذا فقط کسانی که کار میکنند گوشت دریافت خواهند کرد – افراد بازنشسته باید بروند.» اینها نیز رفتند.

دو ساعت بعد اعلامیهٔ دیگری صادر شد: «مقدار بسیار کمی گوشت خواهد بود، اَن هم فقط برای اعضای حزب. بقیه همه به خانه بروند.»

حدود یکصد کمونیست باقی ماندند که آنها هم دراثر بارانی که باریدن گرفته بـود خیس شدند. یک ساعت بعد مدیر به ایشان گفت: (همین الساعه به ما تلفن زدنـد کـه امروز اصلاً گوشتی در کار نخواهد بود.)

یکی از کمونیستها گفت: (باز هم این یهودیانِ کثیف هستند که استفاده بردند.) یکی پرسید: (منظورت چیست؟) او در پاسخ گفت: (خوب اَنها اولین کسانی بودند که به خانه رفتند.)

درس روحانی عمیقی در این حکایت نهفته شده است. سرانجام ما همگی دست خالی باقی خواهیم ماند. ما در صف این جهان می ایستیم و وقتی که آن را ترک میکنیم، حتی نخواهیم توانست یک سوزن با خود ببریم. تمام اموال ما پشت سر ما باقی خواهد ماند. سودکنندگان کسانی هستند که پیش از همه از آنها چشم پوشی کنند.

مسیحیان میدانند که هر چه که در زیر افتاب است بطالت است؛ برهنه به این جهان می اَییم و به همان شکل نیز از جهان میرویم. ایشان پیش از مرگ میمیرند. اَنها از اَنچه که نهایتاً فریب است، چشم می پوشند. اَنان پیش از همه به خانه میروند و وقت خود را در خانه سپری میکنند، یعنی در قلمرو روح.

(عبرانیان ۲۷:۹) «چنان که مردم را یک بار مردن مقرر است...»

در بسیاری از خانههای ژاپنی می توانید حروف تـصویریِ چـینیِ (Shinzo Arau) (دل خود را بشویید یا جان خود را طاهر سازید) را در بهترین محل خانه بیابید، باوجود اینکه تعداد کسانی که می توانند خط چینی را بخوانند زیاد نیستند.

یکی از لکههای بسیاری که باید خود را از اَن پاک کنیم، ایـن تـوهم است کـه مـا مسکنی دائمی در این جهان داریم.

افسانه ای چنین حکایت میکند که زنی به نام «کیشاگوتامی» به نجات دهنده گفت: «تنها نوزاد من مرده است و نمی توانم او را به زندگی روی زمین باز گردانم. از هـر کـه خواستم که به من کمک کند، فایده ای نداشت. اکنون به دنبال تو فرستاده ام به این امید که بتوانی او را زنده کنی. نمی توانم بدون فرزندم زندگی کنم.»

عیسی پاسخ داد: (باشد، من کودک تو را به زندگی باز میگردانم. اما برای این کار به مقداری نمک نیاز دارم.» زن بلافاصله به سوی اولین خانه روانه شد تا نمک بگیرد، اما عیسی پشت سرش فریاد زد: (نمک را باید از خانهای بیاوری که هیچ کس در آن نمرده باشد.» زن با خود فکر کرد که این شرط چندان دشواری نیست.

وی در اولین خانه را کوفت و نمک خواست. اهالی خانه با خوشحالی از او استقبال کردند، اما وقتی که از ایشان پرسید که اَیا کسی در خانه مرده است یا نـه، گفتند کـه پدرشان به تازگی درگذشته است. وی به سوی خانهٔ دیگری رفت. در آنجا زن خانه مرده بود. در خانهٔ سوم، کودکی مرده بود. آنگاه چشمان زن گشوده شد و دریافت که خداوند میخواسته چه چیزی را به او بیاموزد.

وی نزد خداوند بازگشت و گفت: «از تو سپاسگزاری میکنم که به من آموختی که هیچ خانهای نیست که در آن کسی نمرده باشد. پس به من و فرزندم حیات ابدی را عطا کن.»

چسبیدن به این زندگی زمینی و ترس از مرگ، ما را اسیر شریر میکند. اندیشهٔ مرگِ خود و مرگ عزیزان خود را بهعنوان امری طبیعی هـمچون خـود زنـدگی بـپذیرید، و رستاخیزی را که خداوند عیسی میدهد نیز بپذیرید.

سپتامبر 40

(متی ۱۸:۲۷)

«... او را از حسد تسلیم کرده بودند.»

«شامپولیون» در مدرسه شاگرد ضعیفی بود به جز در زبان. در سن یازده سالگی زبان عبری، عربی، سوری، کلدانی، فارسی و قبطی (زبان مشتق از یونانی که زبان مسیحیان مصر بوده است) را آموخت. تمام دیگر موادی که در مدرسه تدریس می شد برای او جذابیتی نداشت. در سن هفده سالگی وی به عضویت آکادمی درآمد و کتاب او تحت عنوان دمصر در عصر فراعنه، وی را به شهرت رساند. در سن بیست سالگی به مقام استادی دانشگاه رسید.

جاه طلبی بزرگ او کشف رمز خط تصویریِ مصری (هیروگلیف) بود. هنگامی که موفق به این کار شد، از شادی به خانه دوستی دوید و فریادکنان گفت: (کشف کردم!» اما دوستش به او گفت: (تو نفر دوم هستی. الکساندر لونُو اَر قبلاً بروشور ترجمهٔ علایم مصری باستان را منتشر کرده است.» با شنیدن این حرف، از ناراحتی حالت ضعف به او دست داد. اما بعداً متوجه شد که کتاب لونوار یک شوخی بیش نبوده است. با این حال کمکم شخصیت شامپولیون برملا می شد. وی خود احتمالاً بر این باور بود که کار او صرفاً به خاطر پیشرفت علم است. اما چنین نبود. او بسیار به فکر شهرت خویش بود. او خوشحال نمی شد از اینکه کس دیگری در همان حوزهٔ علمی با او شریک شود. او حسود بود. تمام کشفیات می بایست نام او را به همراه داشته باشند.

شامپولیون خود بعداً قربانی حسد دیگران گردید. همکارانی که نمی توانستند تحمل کنند که کسی نام درخشانی داشته باشد، موجبات حبس او را فراهم کردند.

انگیزههای مربوط به محکوم شدن عیسی پیچیده بود. اما یکی از انگیزهها حسد بود. مسیح طوری موعظه میکرد که هیچ کس نمی توانست همانند او موعظه کند. وی دست به معجزاتی زد. او محبوب بود درحالی که دیگران فقط محترم شمرده می شدند. وی بدون داشتن دکترا در الهیات جرأت کرد که مسیحا باشد.

در همهٔ ماگرایش به حسد وجود دارد. اما حسودان وارث ملکوت اَسمان نخواهند شد.

(فیلیپان ۱۴:۳)

«در پی مقصد میکوشم!»

یک بار شهادت یک بانوی نوروژی را شنیدم که اکنون بیش از هفتاد سال دارد. او میگفت مسیح را در سن چهارده سالگی یافته است.

وی به موعظه ای گوش فرا داده بود که طی آن شبان داوری نهایی را توصیف می کرد. خدا بر تخت سفیدش نشسته و پشت سرش پرده ای آویخته بود. درمقابل او تمامی کسانی که می بایست داوری می شدند، به صف ایستاده بودند. خدا با دست علامت داده و از پشت پرده، موجوداتی با زیبایی وصف ناشدنی و درخششی باشکوه ظاهر می شدند و هر یک از ایشان مقابل هر یک از متهمین قرار می گرفتند. افراد که هیچگاه چنین شکوهی ندیده بودند، از خدا سؤال می کردند که دایس موجودات شگفت آور که هستند؟)

خدا پاسخ میداد: «اینها هر یک از شما میبودند، اگر از سخنان من اطاعت میکردید!»

اَنگاه انسانها در می یافتند که چه چیزی را از دست دادهاند و شرمسار به سوی جهنم می رفتند تا از مشاهدهٔ فرصتی که رد کرده بودند بگریزند.

این حکایت آن بانو را به سوی مسیح آورد. و من آن را چهل سال پیش شنیده بودم و اغلب نیز آن را در موعظههایم نقل میکنم تا دیگران نیز به سوی نجات دهنده بیایند. موعظهٔ آن شبان همچنان یک قرن بعد از مرگش کار میکند.

یک (من) واقعی و یک (من) ایده اَل وجود دارد، یعنی شخصی که درواقع هستم و شخصی که خدا در نقشهاش درنظر داشته است که اَنچنان باشم. من می توانم زندگی روزمرهام را در سطح امور اَنی سپری کنم، یا اینکه می توانم به سوی هدف یعنی (منِ) ایده اَل بدوم، یعنی موجودی که مقرر شده است که بشوم. مراقب باشیم که اَن روز شرمسار نگردیم.

«پس همچنان که به یک خطا حکم شد بر جمیع مـردمان بـرای قـصاص، همچنین به یک عمل صالح بخشش شد بر جمیع مردمان) (رومیان ۱۸:۵)

دکتری در یک اَسایشگاه، درخت عظیم چناری را به بیماری نشان داده، حکایت اَن را نقل کرد. درخت توسط یک کرم ناچیز نابود شده بود.

دو سال پیش این درخت همانند بقیهٔ درختان باغ در نهایت سلامت بود. یک روز متوجه شد که کرمی به طول سه اینچ سعی دارد از پوست درخت به درون آن نفوذ میکند. یک دانشمند علوم طبیعی از من خواست که نه مزاحم کرم شوم و نه آن را بکشم. او میل داشت بداند که کرم در ظرف چه مدت درخت را نابود خواهد کرد. موافقت کردم و اجازه دادم که کرم سرسیاه کار خود را انجام دهد. به سرعت سوراخی را در پوست ایجاد کرد. کمی بعد درخت برگهایش را ز دست داد – خیلی زودتر از حد معمول. و یک ای بال بعد درخت به مراحی می کند. معمول. و یک مرم سال بعد درخت می می به می می به می می کند. یک دانشمند علوم طبیعی از من خواست که نه مزاحم کرم شوم و نه آن را بکشم. او میل داشت بداند که کرم سرسیاه کار خود را انجام دهد. به سرعت سوراخی را در پوست ایجاد کرد. کمی بعد درخت برگهایش را ز دست داد – خیلی زودتر از حد معمول. و یک سال بعد درخت مرد. کرم وارد قلب درخت شده بود.»

اَدم و حوا فقط مرتکب یک گناه شدند و بهخاطر اَن فردوس را از دست دادند، هم خودشان و هم اعقابشان. موسی فقط بهخاطر یک گناه از سرزمین موعود محروم ماند. بسیاری فقط بهخاطر یک عمل تمام عمر خود را در زندان سپری میکنند.

این مطلب درمورد عدالت نیز صدق میکند. همانطور که یک گناه یک انسان می تواند او را برای ابد نابود ساخته، اثر مرگباری بر اعقابش طی نسلها بگذارد، یک عمل مسیح، یعنی تحمل صلیب در جلجتا به خاطر ما، او را جلال داده، نجات را برای تمام کسانی که به او اعتقاد دارند به ارمغان اَورد.

گناهی را که شما را به ستوه می آورد، بی اهمیت نشمارید. ایمان خود را بر روی یک عمل عیسی مسیح بنهید.

۲۳ سپتامبر

«وكلمه ... ميان ما ساكن شد پر از فيض ...» (يوحنا ١۴:۱)

یک سرخپوست آمریکایی که به تازگی از اقامتگاه مخصوص سرخپوستان آمده بود، در یک میهمانی در خانهٔ زیبای یک مسیحی در سانفرانسیسکو شرکت جست. بحث گرمی درمورد فیض و شریعت درگرفت. سرخپوست گوش میداد و سعی میکرد که چیزی بفهمد. سرانجام متوجه مطلب شده، تقاضا کردکه به او اجازه دهند تا عقیدهاش را بیان کند.

وی چنین گفت: (هنگامی که در ایستگاه قطار بودم، که ایستگاهی کثیف و قدیمی بود، تابلویی توجهم را جلب کرد که بر روی آن نوشته شده بود "آب دهان میندازید". اما من آب دهان انداختم. سپس به این خانه زیبا آمدم. با فرشها، پردهها، و مبلمانی کـه تاکنون هرگز ندیده بودم. به اطراف نگریستم تا ببینم آیا تابلویی نصب شـده کـه آب دهان انداختن را ممنوع کند. متوجه شدم که چنین تابلویی به چشم نمیخورد. لذا آب دهان نینداختم. مورد اول قانون را به من نشان داد و مورد دوم فیض بود.»

هیچ قانونی، نه حتی شریعت خدا، نمی تواند حیات عطا کند (غلاطیان ۲۱:۳). اما اَنچه که شریعت نمی تواند بکند، توسط خدا با فرستادن پسرش در جسم انجام شـد (رومیان ۳:۸).

چگونه یک نوشته که «این یا آن کار را نکنید» حتی اگر با انگشت خدا نوشته شده باشد، می تواند مانع از گناه کردن یک انسان شود، وقتی که او به گناه کردن عادت دارد؟ این امر فقط به ضدیت با ارادهٔ باطنیاش می پردازد.

ایستگاه قطار کثیف است و هیچ جنبهٔ خوشایندی ندارد. لذا من با اَب دهان انداختن خود را سرگرم میکنم تنها به این خاطر که قدغن شده است. اما مسیح مرا به قلمرو دیگری می برد. او باعث می شود که من همراه او در مکانهای اَسمانی بنشینم. من در مشارکت با مقدسین قرار می گیرم و در اطراف خود فقط نمونه های محبت و زیبایی را مشاهده می کنم. هیچ کس مرا از اَب دهان انداختن باز نمی دارد. پس برای چه این کار را باید بکنم؟

از حوزهٔ قانون به حوزهٔ فیض گذر کنید.

راما تو در آنچه آموختی و ایمان آوردی قایم باش!» (دوم تیموتائوس ۱۴:۳)

بسیاری افراد بی ایمانی خود را بر روی نوشتههای داروین بنا مینهند. تنها کسی که نتایج الحادی از نوشتههایش نگرفت خود، داروین بود.

بانو (هوپ» یکی از اشراف انگلیسی، اغلب پیش از مرگ داروین، به ملاقات او می فت. وی مدت طولانی پیش از مرگ بستری شد و با سختکوشی کتابمقدس را مطالعه می کرد. خانم از او پرسید که چه کتابی می خواند. او در پاسخ گفت: (عبرانیان! هنوز هم عبرانیان. من آن را شاه کتابها می خوانم.» آنگاه انگشت خود را بر برخی قسمتها نهاده، آن را تفسیر می کرد.

خانم به نظرات محکمی که توسط برخی اشخاص درمورد تاریخ آفرینش، عظمت آن و تفسیر بابهای اولیهٔ کتاب آفرینش ابراز شده بود اشاراتی کرد. داروین بسیار مضطرب بهنظر میرسید. انگشتانش با عصبیت منقبض شده، حالت رنج بر چهرهاش نمایان شد و گفت: (من مرد جوانی بودم با افکاری شکل نیافته. تحقیق و بررسی میکردم، پیشنهادات و نظریه هایی ارائه میدادم و در کمال حیرت متوجه شدم که این افکار بَدَل به ماده قابل اشتعالی شدهاند و مردم از آنها مذهبی ساختهاند.

سپس کمی مکث کرده، چند جمله درمورد (قدوسیت خدا) و (عظمت این کتاب) بر زبان راند و به کتابمقدسی که همیشه با عطوفت در دست می داشت نگریسته، ناگهان گفت: (من یک خانهٔ تابستانی در باغ دارم که حدود سی نفر در آن زندگی میکنند.) و با انگشت از پنجرهٔ گشوده به آن اشاره کرده، ادامه داد: (آنجاست. از تو تقاضا دارم که در آنجا صحبت کنی. من می دانم که تو در دهکده ها کتابمقدس را می خوانی. میل دارم فردا بعد از ظهر خدمهٔ محل و چند تن از همسایه ها در آنجا جمع شوند. آیا با آنها صحبت خواهی کرد؟) خانم پرسید: (درمورد چه باید صحبت کنم؟)

داروین پاسخ داد: «درمورد عیسی مسیح و نجات او. آیا این بهترین موضوع نیست؟ سپس می خواهمکه با آنها چند سرود بخوانی. اگر ساعت سه شروع کنی، این پنجره باز خواهد بود و شما خواهید فهمید که من هم در سرود خوانی به شما ملحق شدهام.»

اً یا تمام گناه بر گردن یک نفر است که در آن هنگام مرد جوانی بود با افکار ناپخته؟ یا بر دوش بسیاری از دانشمندان است که ایمان میلیونها نفر را با ارائه نظریه های بی پایه نابود کردند؟

تنها اَنچه که در بستر مرگ میاندیشیم به حساب می اَید. در جوانی خود عجله نکنید که نظریه هایی تدوین نمایید و طبق اَنها عمل کنید. طریق قدیمی عدالت را بطلبید.

20 سپتامبر

«...تا به نام عیسی هر زانویی خم شود.» (فیلیپیان ۲: ۱۰)

یک برهمن جوان روزی نزد مبشر مشهور (استانلی جونز) (E. Stanly Jones) آمد و به او گفت: (گفتههای شما طرفداران بسیاری پیدا کرده است. خوب می بود اگر مسیح را تنها به عنوان یکی از طرق موجود موعظه می کردید. طرق دیگر هم وجود دارد. ما کریشنا را دوست داریم. عده ای کالی را دوست دارند. اگر این را بپذیرید، تمام هندوستان به حرفهای شما گوش خواهند داد.)

این وسوسه از همان آغاز مسیحیت وجود داشت. امپراطوری روم درقبال مذاهب بسیار بردبار بود. ایشان با خوشحالی مسیح را بهعنوان یکی از خدایان پانتئون می پذیرفتند – در ردیف دیانا، مارس، آپولون، میترا و امپراطوران. آنچه که منجر به شکنجه و آزار مسیحیان اولیه گردید، اصرار بر روی این مطلب بود که مسیح تنها طریق است و تمامی دیگر طرق کذب هستند.

شخصاً خیلی می پسندیدم اگر طرق بسیاری وجود می داشت. اما عالم به هیچوجه برطبق خواسته های من بنا نشده است. کسی خردمند تر از من که همه چیز را بهتر می داند، آن را خلق کرده است. من باید آن را بپذیرم. انتخاب دیگری ندارم. مایل می بودم که در شرایط دیگری به دنیا می آمدم و رستاخیز می کردم. این بار نیز زندگی من بدون مشورت با من مقدر شده است. من نمی توانم تصمیم بگیرم که انسانها چگونه باید نجات یابند. رئیس عالم تنها یک طریق نجات را مشخص کرده است.

جایی برای بحث با او نیست. عیسی مسیح را بپذیرید تا نجات را یابید. اگر او را رد کرده، نادیده انگارید، ملعون خواهید شد. مسأله به همین سادگی است که میبینید. خدا درمورد ذوق و سلیقهٔ ما از ما سؤال نمیکند. ما میل میداشتیم که فقط بهشت وجود میداشت، اما جهنم نیز وجود دارد. خیلی راحت می توانید از آن اجتناب کنید.

26 سپتامبر

| (متی ۱۳:۲۴) | «هر که تا به انتها صبر کند» |
|-------------|-----------------------------|
|             |                             |

یکی از روزها، کودکی سه ساله مادرش را به طرز خاصی به ستوه آورده بود. مادر بعد از آنکه دیگر از کوره در رفته بود، به دخترش گفت: (ربکا دیگر کافی است، تحملم تمام شده است!»

کودک با لحنی معصومانه گفت: (خوب، پس بهتر است که به رختخواب بروی.» دخترک حق داشت. یک ضرب المثل چنین میگوید: (روزی که نمی توانی لبخند بزنی، مغازهات را باز نکن.» و من میل داشتم اضافه کنم که: (هر گاه که دیگر نمی توانی لبخند بزنی، مغازهات را ببند.» منظور این است که ما باید همواره خوش رو و خوش برخورد باشیم. البته نمی توانیم تمام بیست و چهار ساعت روز را چنین باشیم. گاهی اوقات به انتهای ظرفیت خود می رسیم. و این بهترین موقع است که یا به بستر برویم و یا حداقل، گشودن دهان خود و نوشتن نامه ها را متوقف سازیم.

ما همگی امیال متناقضی داریم که با یکدیگر همزیستی دارند. یک مرد ممکن است در آن واحد بخواهد هم زیبا، هم شیکپوش، هم ریاضتکش، هم میلیونر، هم دفقیر» خدا نظیر فرانسیس آسیسی قدیس، هم جنگاور، هم مردی صلح طلب، هم کسی که از تمام لذایذ زندگی برخوردار می شود، و هم یک قدیس باشد. دخواهش جسم به خلاف روح است و خواهش روح به خلاف جسم، (غلاطیان ۱۷:۵). در درون جسم و در درون روح، گرایشهای متفاوتی ما را وسوسه میکنند. ما نمی توانیم مرتکب دو گناه متضاد شویم، یعنی در آن واحد هم فقیر باشیم و هم اسرافکار؛ همچنین نمی توانیم دو نوع قدیس باشیم یعنی هم ژاندارکِ جنگاور باشیم و هم راهبی عزلتگزین. داین دو با یکدیگر منازعه میکنند به طوری که آنچه می خواهید نمیکنید.»

ویلیام جیمز میگوید که شما باید اختیارات را به دقت مرور کرده، بهترین را انتخاب کنید.

اگر برگزیده اید که یک مادر باشید، تا به آخر رفتاری مادرانه داشته باشید و هرگز آن را ترک نکنید. آنچه که فرزند یا برادر ایمانی تان میکند، نباید شما را عاصی کند؛ نباید از کوره در بروید!

سيتامبر 27

(امثال ۱۳:۱۵)

«دل شادمان چهره را زینت می دهد.»

دو پسر بچه که هرگز به کلیسا نرفته بودند، دزدکی از پنجره به یک جلسهٔ دعا مینگریستند. ظاهراً جلسهای خشک بود. یکی از پسربچهها به دیگری گفت: (آنها آنجا چه کار میکنند؟) دیگری پاسخ داد: (نمی دانم، اما هر چه است مطمئناً کسالت اور است.) درمقابل این حکایت، این واقعه نیز وجود دارد که یک بار مردی هندو از یک مسیحی پرسید: (چه کِرِمی به صورتت میزنی که باعث می شود این قدر درخشش داشته باشد؟)

مرد پاسخ داد: (هیچ چیز!)

هندو درمقابل گفت: (چرا! شما مسیحیان حتماً یک کاری میکنید که چهر، تان میدرخشد.»

مذهب مسیحیت زیر و بم بسیاری دارد. آن روی شادی آور را برگزینید. مسیحیان بواسطهٔ یک عمل نجات می یابند، به واسطهٔ آنچه که مسیح برای ما در جلجتا انجام داد. باشد که مذهب ما مذهب اعمال باشد همانند مذهب طابیتا «زنی که از اعمال صالحه و صدقاتی که می کرد، پر بود» (اعمال ۳۶:۹). هیچ کِرِمی بهتر از وجدانی پاک نمی تواند چهرهٔ شما را به درخشش وادارد، و نیز معرفت به اینکه پاسخ شما به عمل مسیح زندگی تان را تا لبهٔ آن از اعمال نیکو پر کرده است.

مذهب یک انسان کمتر اهمیت دارد از انسانی که دارای مذهب است. اهمیت مناسک برای روح انسان کمتر اهمیت دارد از روح فرد که برای مناسک عبادتی مایه میگذارد. هیچ مذهب یا مناسکی نمی تواند هرگز شما را خوشبخت کند مگر آنکه کل شخصیتتان در آنها باشد. (پس احشای رحمت و مهربانی و تواضع و تحمل و حلم را بپوشید و متحمل یکدیگر شده، همدیگر را عفو کنید، (کولسیان ۱۲:۳، ۱۳). در اینصورت، دلتان آزاد گشته، چهره تان مزین خواهد شد.

۲٨ سيتامبر

«اما هنوز دور بودکه پدرش ... دوان دوان آمده او را در آغوش خودکشیده، بوسید.»

در دهکدهای، زن فقیری بود که فقط یک دختر داشت. وی تصمیم گرفت که دخترش به کار مستخدمی مشغول شود به امید آنکه بتواند از درآمد او قطعه زمینی بخرد. دختر در خانهٔ یکی از ثروتمندان به خدمت مشغول شد. او زیبا و باهوش بود. بهزودی متوجه شد که می تواند بدون کار کردن، درآمد بیشتری داشته باشد. چیزی نگذشت که صاحب اتومبیل، پالتوهای پوست و جواهرات گردید. اما روحش را از دست داد و مادرش را نیز فراموش کرد. ده سال بدین ترتیب در میهمانی ها و سرگرمی ها سپری شد.

شبی، عذاب وجدان گریبانش را گرفت و به خود گفت: وچه طور توانستم از مادرم غفلت ورزم؟، بلافاصله با اتومبیل به دهکدهٔ مادرش رفت و بعد از نیمه شب بسه آنجا رسید. در خانه کاملاً باز بود. با خود فکر کرد که یقیناً مادرش بیمار بوده و دکتر بر بالینش آمده است. بعد از گذشتن از محوطهٔ حیاط، دید که چراغ اتاق مادرش روشسن است.

وقتی که پایش را بر اَستانهٔ در گذاشت، صدای مادرش را شنید که میگفت: (دخترم، تو هستی؟)

او گفت: (بله مادر، اما چرا در تا این موقع شب در اتاق باز است؟» مادر گفت: (از ده سال پیش که رفتی، هرگز آن را نبستم.» دختر دوباره پرسید: (مادر، چرا چراغ اتاقت تا این موقع شب روشن است؟»

مادر گفت: «زیرا از موقعی که رفتی، هرگز آن را خاموش نگردم؛ دل پر محبت مادرت همیشه در انتظار تو بود.»

شما نـیز اگـر سـالها از راه راست مـنحرف شـده بـاشید، بـعد از بـازگشت، خـانهٔ اَسمانی تان را همینگونه خواهید یافت. در راگشوده و چراغ را روشن خواهید دید. خدا با محبتی مادرانه انتظار بازگشت شما را میکشد.

29 سيتامبر

(اول يوحنا ١٨:۴)

«در محبت خوف نیست!»

مبشری در اندونزی حکایتی درمورد بومیان نقل میکند که بعد از آنکه از گناهانشان نجات یافتند، از ترسهایشان نیز که شدیداً بر زندگی شان حاکم بود، رهایی یافتند؛ مثل ترس از رفتن بهدنبال صدای پرنده ای که از جنگل آوازش به گوش میرسید زیـرا کـه عقیده بر این بود که پرندهٔ مزبور قدرت خاصی از ابلیس دارد. ایشان در اطراف گشته، روانهٔ خانه می شدند زیرا که از عواقب آن می ترسیدند.

همچنین اگر موقع آمادهسازی شالیزار پیش از کاشتن برنج، ماری می دیدند، کار را متوقف می کردند و دیگر ادامه نمی دادند، تا طبق نظر جادوگر محله، قربانی های لازم را تقدیم کنند، مثل خوک، برنج، پول، تعدادی مرغ یا هر چه که جادوگر تقاضا می کرد. اگر از عهدهٔ قربانی کردن برای ابلیس برنمی آمدند، می بایست زمین را، حتی اگر بسیار حاصلخیز بود رها می کردند، یا اینکه عواقب آن را متحمل می شدند.

اگر به هنگام سوزاندن زمینشان، حیوانی به اَتش افتاده، می مرد، از بی ثمر ماندن کشت و زرعشان می ترسیدند. لذا می بایست یا قربانی به ابلیس تقدیم می کردند، یا اینکه عواقب اَن را متحمل می شدند.

اگر می ترسیدند که فرزند بیمارشان را از دست بدهند، می بایست دست به (جیمات) میزدند، یعنی می بایست مراسم عجیب و غریب خاصی به جا می آوردند.

ما انسانهای امروزی نیز از اینگونه ترسها داریم منتها در زمینههای دیگر: مثل ترس از از دست دادن شغل، ترس از بیکاری، ترس از اندوه و جنگها و غیره ...

عبارت «مترسید» ۳۶۶ بار در کتاب مقدس آمده است، یعنی یک بار برای هر روز. حتی روزهای اضافی برخی سالها هم حساب شده است. اگر خدا را دوست داشته باشیم، در بحبوحهٔ طوفانهای زندگی احساس امنیت خواهیم کرد، انگار که در آسمانیم، زیرا که همه چیز برای خیریت ما در کار است (رومیان ۲۸:۸). هر روز تقویم حساب شده است: مترسید.

۳٥ سيتامبر

«هر که به من ایمان آورد، اگر مرده باشد زنده گردد.» (یوحنا ۲۵:۱۱)

یکی از صاحبان صنایع بزرگ آلمانی به نام «کروپ» (Krupp) جنگافزار تولید میکرد. وی بسیاری از کشورها را مجهز به تسلیحاتی برای کشتار میلیونها انسان کرد. خود او دچار کابوس ترس از مرگ بود. کسی که زندگی نامهٔ او را می نوشت، میگوید که وی به کار بردنِ کلمهٔ مرگ را در خانهاش قدغن کرده بود. وقتی که یکی از بستگانش در خانهٔ او مرد، وی از خانه گریخت و هنگامی که زنش او را به خاطر این کار ملامت کرد، او را طلاق داد.

وقتی که بهشدت بیمار شد و رو به مرگ بود، به پزشک معالجش یک میلیون مارک پیشنهاد کرد تا زندگی او را تا ده سال دیگر تداوم بخشد. اما به عبث.

حال، واکنش یک ایماندار چقدر با چنین واکنشی تفاوت دارد.

فرزند سرایدار قبرستانی را می شناسم که وقتی از او سوال کردم که اَیا از راه رفتن در قبرستان به هنگام شب می ترسد یا نه، پاسخ داد: «خیر، زیرا که خانهٔ من در انتهای اَن قرار دارد.» ما نیز می دانیم که خانهٔ ما در انتهای جاده ای است که به مرگ منتهی می شود.

ما با تمام کسانی که برای جامعهای بهتر تلاش میکنند تا انسانها در آن ثروتمندتر، آزادتر، و خوشبخت تر باشند، احساس همدلی میکنیم. فرض کنید که این ایده آل حاصل شود. دراین صورت چه کسی خواهد خواست که چنین زندگی زیبایی را رها کند؟ انسانهای خوشبخت با دشواری بیشتری میمیرند تا انسانهای بینوا. ساکنان خوشبخت مدینهٔ فاضلهٔ آینده نیز باید جان سپارند.

هر کسی که جوانیِ جاودانی را بدون کهنسالی، و زندگی بی پایان را بدون مرگ تضمین نکند، فریبی بیش نیست. یک زندگی غنی که منتهی به مرگ می شود، همانند ضیافتی است به افتخار محکومین به اعدام، درست پیش از اعدام!

عیسی مرگ را مغلوب ساخت. وی از قبر قیام کـرد. اوست کـه حـیات جـاودانـی میبخشد. او امید ماست.

(كولسيان ١:٣)

«آنچه راکه در بالاست بطلبید.»

یک مسیحی این نوشته بر سردر خانهاش آویخت: "Linquenda" که به زبان لاتینی یعنی داَن را ترک خواهم کرد!»

خوب است که بهخاطر داشته باشیم که روزی باید کار، کتابخانه، عزیزان و جسممان را ترک کنیم.

گدایی در خانهٔ مرد ثروتمندی را کوفت و برای یک شب از او تقاضای جا کرد. مرد ثروتمند فریاد زد: (نمی توانم به تو اجازهٔ دخول دهم، اینجا که هتل نیست!) گدا پاسخ داد: (لطفاً مرا ببخش. میروم و جای دیگری مأمن می طلبم. خانهٔ تو به خاطر زیبایی اش مرا تحت تأثیر قرار داده است. مزاحم تو نخواهم شد، اما خواهش میکنم کنجکاوی مرا پاسخ ده؛ چه کسی این خانه را ساخته است؟) مرد ثروتمند وقتی فهمید غریبه دیگر انتظار جا ندارد، رفتار دوستانهای در پیش

مرد مروممند وقتی فهمید عریبه دیدر انتظار جا ندارد، رفتار دوستانهای در پیش گرفت و گفت: (پدرم اَن را ساخته است.)

- (چه خوب، اَیا او هنوز زنده است؟)
 - (خیر، او مرده است و من این خانه را به ارث برده م.)
 - (اَیا فرزندانی داری؟ بعد از مرگ تو چه کسی وارث اَن خواهد شد؟)

- دپسر بزرگم. او به تازگی ازدواج کرده است. بعد از مرگ من او در اینجا زندگی خواهد کرد.»

اَنگاه گدا گفت: (خوب، خانه درست همان چیزی است که من فکر میکردم، یعنی هتل. این اولین باری است که می بینم صاحب هتل از اینکه کسی از او اتاق می خواهد، خشمگین می شود.»

تمام خانههای ما هتل هستند. در این خانهای که هم اینک مشغول نوشتن این مطالب هستم، پیش از ورود به آن کوچکترین اطلاعی از صاحب قبلی آن نداشتم. هـمچنین نمی دانم که چه کسی بعد از من در آن زندگی خواهد کرد. Linquenda – باید همه چیز را ترک کنیم.

عیسی آمد تا ما را دعوت به مسکن ابدی یعنی فردوس بنماید. فکر و امیال خود را از آنچه که موقتی است برگیرید. به هرحال باید آن را ترک کنید.

دعیسی گفت: بچه های کوچک را بگذارید و از آمدن نزد من ایشان را منع مکنید»

جملهٔ کامل خداوند چنین است: (بچههای کوچک را از آمدن نزد من منع مکنید.) اما این جمله را می توان کو تاهتر کرد و گفت: (بچههای کوچک را از آمدن منع مکنید.) بچهها برای اینکه بتوانند نزد عیسی بیایند، نخست باید (بیایند) یعنی متولد شوند!

این سؤال که آیا جنین حق حیات دارد یا نه، امروزه موضوع بحث شدیدی است. آیا یک موجود انسانی حق دارد به صورت نطفه ای وجود داشته باشد، یا اینکه این حق باید به واسطهٔ قرصهای ضد بارداری نقض شود؟ طرفداران سقط جنین و مسؤولین تنظیم خانواده، دلائل خود را بر پایهٔ انفجار جمعیت، فقر، و رنج بسیار استوار می سازند.

به عقیدهٔ من مسأله بر سر این نیست که آیا جنین حق زندگی دارد یا نه، بلکه سؤال من است که آیا تسلیحات هسته ای، گرسنگی و فقر حق موجودیت دارند یا نه. در این زمینه باید انقلابی صورت پذیرد. من فقط مخالف آن انقلابیونی هستم که در کشتن دیگران و کشته شدن خود به هنگام ضرورت، مصمم بوده، اما کوچکترین درکی از چگونگی تغییر دادن جامعه ندارند.

ایالات متحدهٔ آمریکا سومین کشور ثروتمند جهان است، و در زمینهٔ کلیساروندگان مقام اول را دارد؛ با اینحال نسبتِ کل تولید نـاخالص مـلی آمـریکا کـه بـرای کـمک اقتصادی به کار میرود برطبق گزارش بانک جهانی پایین تر از درصد سیزده کشور دیگر دنیای آزاد است. این نسبتِ از سال ۱۹۶۰ به بعد کاهش یافته است.

ما راز انقلاب موفقیت آمیز را می دانیم که عبارت است از محبت کامل. عزم راسخ تروریستها در پیگیری اعمال شرارت ارشان چیزی است که در بین کسانی که اسلحه شآن محبت است مشاهده نمی شود. تنها در آن هنگام است که خطر جنگ هسته ای و نیز بدترین جلوه های فقر و گرسنگی از میان خواهد رفت. چرا در این شرایط کودکان نباید متولد شوند تا نزد او آیند؟

«پس [عیسی] تازیانه ای از ریسمان ساخت.» (یو حنا ۱۵:۲)

پولس به جادوگری علیما نام گفت: «ای پر از هر نوع مکر و خباثت، ای فرزند ابلیس»، و او را نفرین کرد تا کور شد (اعمال ۹:۱۳–۱۱). اگر پولس نسبت بـه دشـمن راستی نرمخویی نشان میداد، مرتکب گناه میشد.

لوتر به یک دوک که با کلام خدا مخالفت می کرد چنین نوشت: (ای الاغ الاغها، ای سگ خونخوار، دهان دروغگو، سوسیس گندیده، پسر شیطان!) وی بعداً در نامهای شگفتی خود را از اینکه توانسته بود با چنین ملایمتی بنویسد ابراز کرده، توضیح می دهد: (یک مسیحی کسی است که با هیچ کس دشمنی نداشته، از هیچ کس متنفر نیست، و فقط محبت و نیکویی را در خود می پروراند؛ اما یک واعظ باید جرأت کرده، می کند. کلام خدا کل جهان را به لرزه وا می دارد، دست خود را بر گلوی حکام و شاهزادگان دراز می کند، رعد و برق صادر کرده، کوههای بلند را مورد حمله قرار می دهد ... اما تا آنجا که به من مربوط می شود، هیچ صدمهای به کسی نزده، حرفی علیه کسی نخواهم زد، اما درمورد دشمنان کلام خدا دوستی و محبتی نباید وجود داشته باشد. مسیحیان باید علیه شر در کلیسا و در جهان مبارزه کند. ایشان باید برای عدالت در مسیحیان باید علیه شر در کلیسا و در جهان مبارزه کند. ایشان باید برای عدالت د

مسیعیان باید عید سر در نیسا و در جهان مبارزه نست. ایسان باید برای عدامت در جامعه، برای صلح و پیشرفت نـزاع کـنند. (مـلکوت آسـمان مـجبور مـی شود؛ (مـتی (۱۲:۱۱).

یک مسیحی در اختلافات ناچیز از کوره به در نمی رود. مثلاً با همسر یا همسایه اش به منازعه نمی پردازد، اما هرگاه که لازم باشد با شری که وارد کلیسا شده است مقابله نماید، همواره باید تصویر عیسی را در برابر خود داشته باشد که تازیانه ای در دست گرفته است. او باید بزند و پشیمان هم نشود. عیسی هرگز از کاسبانی که آنها را بیرون راند پوزش نطلبید. نفرت از گناه نمی تواند با کلمات محترمانه بیان شود همان طور که محبت را نمی توان به صورتی سرد و رسمی ابراز کرد. ادبی درقبال گناه نمی تواند وجود داشته باشد.

گناهکار را دوست بدارید و بی باکانه بر گناهش ضربه بزنید تا بیدار شود.

«از ایشان [اسرائیلیان] مسیح به حسب جسم شد که فوق همه است، خدای متبارک تا ابدالاباد.» (رومیان ۵:۹)

در یک زندان اتحاد شوروی، یک مسیحی زندانی به نام (پتروف) (A. Petrov) شعری نوشت تحت عنوان (اگر یک یهودی بودم). در اینجا قطعات منتخبی از آن را به نثر قید میکنیم.

اگر یک یهودی بودم، خود را هرگز به نام دیگری نمیخواندم. ما همگی برادر هستیم و پاریسها، رمها و واشینگتن های خود را داریم. اَن قوم در اَن واحد هُم قائن و هم هابیل است، خادم و مخدوم است. از آن، آزادی و حقیقت و بزرگترین گناهان و عمیق ترین توبه ها ناشی می شود. وی آغاز و انجام است – یک معجزه است – و نجات برای همگان از آن نشأت میگیرد. اگر یک یهودی بودم! این چیزی است که هر کسی باید باشد، یعنی نه کسی را داوری کند و نه به کسی افترایی وارد آورد، فخر و کرامت را برای وطن و قوم خود به ارمغان آورد. یهودیان، نمک، مفهوم و جوهر همه چیز هستند. به یاد آورید که شما نوادگان مردانی نظیر داود هستید، خداوند از شما برخاست. قوای خود را نگاه ندارید، در منازعات، وسوسهها و طوفهانها، در روزهای ظفر و اندوه عظيم، لايق اجداد خود باشيد، به ياد آوريد كه يك يهودي هستيد. آه، اگر یک یهودی می بودم!

اً یا واقعاً یهودی بودن چیز بخصوصی است، یعنی عضو قوم برگزیده بودن، داشتن شهری که مسکن آسمانی ما نیز همان نام را داشته باشد، یعنی اورشلیم جهان بالا؟ ما باید از خدا سپاسگزار باشیم که «در ظاهر یهودی نیست... بلکه یهود اَن است کـه در باطن باشد... که مدح اَن نه از انسان بلکه از خداست» (رومیان ۲۸:۲، ۲۹).

«اسیران را بهخاطر آرید مثل هم زندان ایشان» (عبرانیان ۳:۱۳)

در بوستون مجمسهای به افتخار (مری دایر، (Mary Dyer)، کواکری (Quaker) که دو بار زندانی شد، دو بار تبعید گشت و سرانجام به خاطر ایمانش به دار آویخته شد، بنا گردیده است.

این اتفاق در قرن هفدهم روی داد. ماساچوست توسط پاک دینان اداره می شد. اینان آن قدر متعصب بودند که نمی توانستند تحمل کنند که مسیحیانی به نور باطنی اعتقاد داشته، بدون وساطت روحانیون یا مناسک، مشارکت مستقیم با خدا داشه باشد. لذا قانونی تصویب شد که به تبع آن هر کواکری که به این مهاجرنشینی می آمد (به شدت شلاق خورده، به زندان افکنده شده و طی مدت زندانی شدن به کار اجباری وا داشته شود. امردی که خود یک کواکر نبود اما از یک کواکر دفاع کرده بود، مورد حملهٔ یک پاک دین متعصب واقع شده، شلاق خورده و تبعید گردید. هر کواکری که کس دیگری را به مسلک خود دعوت می کرد، می بایست تبعید می شد و درصورت بازگشت به دار آویخته می گردید.

مری دایر از «رود اَیلند» به بوستون اَمد تا از چند کواکر زندانی عیادت نماید. وی را شلاق زدند و تهدید کردند که اگر بازگردد محکوم به مرگ خواهد شد. سه ماه بعد او بازگشت تا از برادران زندانیاش مراقبت کند. او و دو تن از هم ایـمانانش محکوم بـه اعدام شدند.

وی شاهد اعدام برادرانش بود. سپس دستان او را بسته، صورتش را پـوشاندند. از نردبان بالا رفت و سرش را در حلقهٔ طناب دار گذاشت. در آخرین لحظه بخشوده شد، اما تبعید گردید.

وی دوباره بازگشت زیرا که میدانست که برادرانی در زندان دارد. او خطر شلاق خوردن در ملاً عام را به جان پذیرفت و زبانش را با سیخ داغ سوراخ کردند.

هنگامی که او را به حضور دادگاه بردند، گفت: (اگر قوانین غیر عادلانهتان را لغو نکنید، بعد از مرگ من، خداوند کسانی را خواهد فرستاد تا بر راستی شهادت دهـند. زندگی من در مقایسه با آزادی حقیقت هیچ است.»

امروزه هزاران نفر از برادران و خواهران در کشورهای مختلف بهخاطر ایمانشان در زندان به سر میبرند. ما نیز باید اَماده باشیم که زندگی خود را بهخاطر اَنان فداکنیم.

(يوحنا ۴:۴)

«و لازم بود که از سامره عبور کند.»

هنگامی که اکثریت قوم یهود به اسارت بابل برده شدند، بقیهای که در سامره ماندند، با ساکنین جدیدی که توسط ظالمین در سرزمینشان اسکان داده شدند ازدواج کردند و مذهبی را در پیش گرفتند که مخلوطی بود از مذهب یهود و مذهب مشرکین. وقتی که یهودیان از اسارت بازگشتند، این مردم را که سامری نامیده می شدند، حقیر می شمردند.

دشمنی میان آنها آن قدر عظیم بود که یهودیان و سامریان حتی یک لیوان آب هم به یکدیگر نمیدادند و تلمود چنین تعلیم میداد که نان خوردن از دست یک سامری همان قدر گناه است که خوردن خوک؛ طبق عقیده یهودیان، سامریان هیچ سهمی در حیات ابدی نداشتند و شیطان قلمداد میشدند.

پایتخت سامره شکیم نامیده میشد. یهودیان به آن لقب "Sichar" را دادند به معنی «میخواره»، گویی که خود ایشان در بین خود میخوارهای نداشتند.

یهودیان از عبور از سامره اجتناب میکردند. عیسی با وجود اینکه یهودی بود، به سامره رفت. وی درکنارکسانی ایستاد که مورد نفرت و تحقیر هم مذهبان او بودند. وی در اریحا ترجیح داد که به خانهٔ زکی باجگیر که منفور همگان بود برود.

ما هنگامی که از کسی نفرت داشته، حقیرش می شماریم، به خود صدمه میزنیم. زیرا با این کار، عیسی را در کنار او قرار می دهیم.

به استدلالهای ذهن خود برای توجیه نفرتتان از یک هم نوع گوش فرا ندهید. عیسی دوست گناهکاران است. شما نیز دوست ایشان باشید.

(لوقا ٧: ٢)

«خداوندا، زحمت مکش.»

اوضاع جهان درنظرمان کمتر سردرگمکننده مینمود اگر درک میکردیم که توسط خدایی غمگین آفریده شده است. عالم درست بعد از لغزش فرشته مقرب و محبوب یعنی لوسیفر آفریده شد، کسی که یک سوم لشکر فرشتگان را با خود به عصیان کشاند.

رابطهٔ میان الوهیت و جهان را بهتر درک میکردیم اگر بر روی این واقعیت تعمق مینمودیم که خدایی مضطرب و بیزار داریم. خدا از زبان اشعیا چنین میگوید: (غرهها و عیدهای شما را جان من نفرت دارد: آنها برای من بار سنگین است؛ (۱۴۱۰). اشعیا همچنین چنین نوشته است: (اَیا شما را چیزی سهل است که مردمان را بیزار کنید، بلکه میخواهید خدای مرا نیز بیزار کنید؟؛ (۱۳:۷).

ما همواره از خدا تسلی و رهایی از زحماتمان را تقاضا میکنیم کـه البـته اشکـالی ندارد، اما چه می شد اگر گاهی اوقات ما نیز برای او تسلی می شدیم؟

قدیس «تِرِز لیسیو»، راهبهٔ جوانی را در حالی غافلگیر کرد که از اندوه خود به دیگری شکایت مینمود. ترز قدیس به او توصیه کرد که دیگر این کار را نکند، یعنی دل دیگری راگرانبار نسازد. این راهبه پاسخ داد: «حق با شماست. از این به بعد مشکلاتم را فقط با عیسی درمیان خواهم گذاشت.»

قدیس پاسخ داد: (آه نه، نه با او. آیا او به اندازه کافی گرانبار نیست؟ غم و انـدوه خود را برای خود نگاهدار. به او آرامش بده.»

خود او این عادت را داشت که صبحها صلیبش را بر روی بالش بنهد و بـه عـیسی بگوید: «اکنون استراحت کن. من به جای تو کار میکنم.»

خدا ما را نجات داده است. باشد که ما نیز او را بیش از این با غم و خستگی مضاف بر اَنچه که دارد، گرانبار نسازیم.

(افسسیان ۲۱:۴)

«هر قسم … بلگویی … را از خود دورکنید.»

در زبان لاتینی ضرب المثلی هست که میگوید: (درمورد مردگان جز به نیکویی سخن مگویید.» این پندی است غلط. دقت تاریخی و عدالت و نیاز به درس گرفتن از شرارتهای دیگران، گاهی اوقات ما را وادار می سازد که گناهان ایشان بازگو نماییم. این ضرب المثل متعلق به روزگاری است که مردم از انتقام ارواح می ترسیدند.

من خواهم گفت که بهتر است تصمیم بگیریم که درمورد زنده ها بدگویی نکنیم. کتابمقدس قواعد ثابتی را برای مواردی که امر قابل ملامتی در کسی یافت می شود مقرر کرده است. اولین نکته این است که شما یک انسان را علیرغم گناهانش دوست بدارید. تنها دوستداران اجازه دارند که ملامت و انتقاد کنند. ثانیاً باید ابتدا به او بگویید که چه خطایی را در او یافته اید. اگر اندرز شما را نپذیرفت، آنگاه دیگران را بیاورید تا او را متقاعد سازند. سپس باکلیسایش صحبت کنید. درمورد گناهان علنی، ممکن است گاهی اوقات مجبور شوید که موضوع را به طور علنی حل و فصل نمایید، اما هیچ گاه تهمت و افترا وارد نیاورید.

افترا یک گناه قدیمی است که قدمت آن به پیش از آفرینش انسان می رسد. شیطان بر برادران دعوی دارد (مکاشفه ۱۲:۱۰). وی پیش از آنکه ما گناهی ورزیده باشیم، ما را متهم کرده بود و از خدا خواست که ما را نیافریند. تهمت اغلب پیش از ورود یک شخص به زندگی تان به او زده می شود. پیش از آنکه حتی با او آشنا شده باشید، احتمالاً به شما اشاره شده است که مسألهای درمورد پیراهن او وجود دارد، یعنی به طور ضمنی به شما فهمانده می شود که او آن را دزدیده است.

عیسی بهواسطهٔ تهمت کشته شد. دروغهایی درمورد او شایع شد که او یک سامری بوده، دیو دارد و شریعت را نقض کرده، یک کفرگوست. مسیحیان با دانستن اینکه تهمت باعث مصلوب شدن مسیح گردید، از آن پرهیز کرده، هرگز به آن گوش نمی دهند.

(اول قرنتيان ٢٧:١)

«بلکه خدا جُهّال جهان را برگزید»

بسیاری از مردم، افسردگیها، اختلالات روانی و جنون را پشت سر گذاشته اند. برخی مدتی را در تیمارستانها سپری کرده اند. هنگامی که ایشان به حال عادی باز میگردند، احساس میکنند که برای تمام عمر باید داغ ننگ را تحمل کنند. ایشان می دانند که بیمار روانی بوده اند و لذا مورد توجه اطرافیان نخواهند بود.

من به عنوان کسی که در بین افرادی زیسته که به دنبال شکنجه و اعتیاد در زندانهای کمونیستی، بحرانهای جنون را پشت سر گذاشته اند، می توانم بر مبنای شناخت مستقیم صحبت کنم. هیچ دلیلی وجود ندارد که به خاطر گذشته و حتی یک مورد واقعی (بیماری روانی) دچار عذاب شویم. اگر این مخمصه ای است که در آن گرفتار شده اید، آن را با سبکبالی تحمل کنید، و دیگرانی را که در چنین موقعیت هایی قرار دارند، تسلی دهید. نقاشی های (آدولف وُلفلی) در سراسر اروپا به نمایش گذاشته شده اند. کتب و

مقالههای (ادولف ولفلی) در سراسر اروپا به نمایس دراسته سدهاند. کتب و مقالههای بی شماری درمورد هنر او نوشته شده است زیرا او نه تنها نقاشی بود که شهرتی کسب کرد، بلکه همچنین یک نویسنده و یک موسیقیدان نیز بود.

اما او سرگذشت تلخی داشت. او هفت ساله بود که پدرش دراثر اعتیاد به الکل درگذشت. مدتی بعد هم مادرش چشم از جهان فرو بست. او در سن ده سالگی می بایست امرار معاش کند. در سن سی سالگی به خاطر اقدام به تجاوز به یک دختر سه ساله، او را به دارالمجانین بردند. ولفلی مدت سی و پنج سال در تیمارستان بسر برد و همانجا در سال ۱۹۳۰ درگذشت. او هرگز به مدرسه نرفت و هیچ کس هم به او طراحی یا نقاشی کردن را نیاموخته بود. او هیچ امکانی برای خود – آموزی به جز چند کتاب کتابخانهٔ آسایشگاه و تعدادی نت موسیقی در اختیار نداشت.

اگر انسانها با استفادهٔ نیکو از عطیههایی که خدا به ایشان داده است، می توانند بر جنون و اسکیزوفرنیا فائق آمده، نه تنها مفید واقع شده، بلکه حتی بـدل بـه اعـضاء برجسته جامعه گردند، چه قدر بیشتر کسانی که بهواسطهٔ ایمان به مسیح فرزندان خدا می شوند و روح او را دارند، باید بتوانند چنین کنند.

اگر قبلاً دچار اختلال عصبی شده اید یا هنوز هم دچار آن هستید، بدانید که این نیز از نقشه خدا خارج نبوده است (روت ۱: ۲۰، ۲۱). ایوب گفت که خدایی کـه میگیرد می تواند هفت برابر آنچه که از دست داده اید به شما بازگرداند. کسالت روحی نه فقط ضعف نیست، بلکه می تواند سرمایه ای ارزشمند باشد. اگر چنین کسی استعداد هنری نداشته باشد، لااقل می تواند بدل به عضو مفید خانواده تان یا کلیسایش شود.

(متی ۲۶: ۳۰)

«پس تسبیح خواندند...»

مراقب باشید که به چه نوع موسیقی گوش فرا می دهید. موسیقی راک می تواند مرگبار باشد. مکاشفهٔ خدا یعنی کتابمقدس تنها شامل حرف نیست، بلکه کتابمقدس عبرانی حاوی علایم موسیقی نیز می باشد. منظور این است که این بخشها برای قرائت نبوده، بلکه باید برطبق ملودی خاصی خوانده شوند. یک کلمه ممکن است برحسب دانگ آواز معانی متفاوتی داشته باشد. کتابمقدس تنها با ملودی خود حاوی مکاشفهٔ کامل خداست.

به همین شکل، موسیقی پلید، وقیح و فاسد کننده نیز وجود دارد. غولهای ادبی نظیر سروانتس، گوته و تولستوی از بی عصمتی برخی موسیقی ها شوکه شده بودند. امروزه موسیقی هایی وجود دارد که خانواده ها را متلاشی می سازد. تفاهم میان دو نسل هنگامی که به دو نوع موسیقی کاملاً متضاد با یک دیگر گوش می دهند غیر ممکن می شود. حتی همهٔ موسیقی های کلاسیک نیز خوب نیستند. تولستوی بر این عقیده بود که هیچ کس نمی تواند با گوش دادن به سونات Kreutzer بتهوون در بر اس اشارات شهوانی موسیقی مقاومت ورزد. لذا اخلاقیات به مخاطره افتاده، اگر فرصت دست دهد، اَنچه که اجتناب ناپذیر است اتفاق می افتد.

شنیدن موسیقی زیبای اتللوی وردی، هنگامی که مغربی دزدمونا را خفه میکند وحشتناک است. موسیقی اشتراوس وقتی که سالومه برهنه شده، سر یحیی تعمید دهنده را می طلبد انسان را به هیجان وا می دارد. اکثر قطعات اپراها توسط اعضاء مافیا نوشته شدهاند. جنایت بر روی صحنهٔ نمایش تبلیغ می شود و موسیقی آسمانی آن را همراهی میکند.

مردم موسیقی مصائب مسیح به روایت متی اثر بتهوون را گوش میدهند و هنگامی که خواننده درمورد شلاق خوردن عیسی آواز میخواند، نجواکنان به یکدیگر میگویند: «اَه چه ملودی زیبایی!»

بسیاری از گناهان بدین طریق در جان ما تقویت میشوند. بنابراین مسیحیان باید مراقب موسیقیها باشند.

عیسی سرود خوانان روانهٔ جتسیمانی گردید. همواره نغمه های او را بخوانید و فقط به موسیقی گوش دهید که مطبوع خداست.

(متی ۲۶:۲۶)

«بگیرید و بخورید، این است بدن من.»

طی جنگ جهانی اول، دو میلیون ارمنی، بهخاطر ایمان و ملیتشان توسط ترکها به شهادت رسیدند.

در Der Es Zor یک گروه از ارامنه مقابل جوخهٔ اَتش ایستادند. یکی از ایشان به نام (ماوی) به سربازان گفت: (در کتاب شما اَمده که نباید کسی را بکشید مگر اینکه اول به او اجازه بدهید که خدایش را عبادت کند.) تقاضای ماوی پذیرفته شد.

وی پیام کوتاهی از مکاشفه ۲: ۱۰ را به گوش رساند: (از آن زحماتی که خواهی کشید مترس ... لکن تا به مرگ امین باش تا تاج حیات را به تو دهم.» ایشان به اتفاق هم سرود خوانده، و عشاء ربانی گرفتند. آنان نانی نداشتند، اما مقداری شن از روی زمین برداشته، گفتند: (بگیرید و بخورید، این است بدن من.» همگی مقداری شن خوردند و سپس تیرباران شدند. آنهایی که فوراً نمردند، انگشتان خود را به خون خود آغشته کردند. ماوی درحال مرگ به ایشان گفت: (بگیرید و بنوشید، این است خون من که برای شما ریخته شده است.»

مسیح شخصیتی است با دو طبیعت: طبیعت انسانی و طبیعت الهی. او همچنین دارای دو بدن است: بدن یک یهودی نجار که بعد از مرگ جلال یافت و به آسمان صعود کرد، و کلیسا که آن هم بدن اوست. در عشاء ربانی هنگامی که جملهٔ (بخورید، این است بدن من) گفته می شود، به هر دو بدن اشاره می شود. عیسی در محدودهٔ بدنش، ۲۰۰۰ سال پیش متحمل رنج شده، خونش ریخته گردید. هم اوست که در تمام کسانی که خونشان به خاطر او ریخته می شود، رنج برده، خونش ریخته می شود. ایشان با خون خود که خون او نیز هست در عشاء ربانی شرکت می کنند.

شما عضو بدن او هستید. برطبق آن رفتار کنید.

«ای احمق، در همین شب جان تو را از تو خواهند گرفت!» (لوقا ۱۲: ۲۰)

روزهای عمر ما چه قدر است؟ یادشاهی به دلقکش عصای سرکردگی را داده، به او گفت: (من تو را به سمت سرکردهٔ احمقها منصوب میدارم. اگر روزی احمق تر از خودت را یافتی، عصا را به او بده.) سالها گذشت و پادشاه به بستر مرگ افتاد. دلقک از او پرسید: ( اَیا می دانی که به کجا می روی؟) پادشاه پاسخ داد: (نه. فقط می دانم که باید بمیرم.) دیس به این ترتیب کلمهٔ "باید" شامل پادشاهان نیز می شود. آیا برای خود در جهانی که به سوی آن می روی، گنجی اندوخته ای؟) (هرگز به آن فکر نکرده بودم.) دبا اینکه می دانستی که باید روزی بمیری، دست به انتخاب معینی نزده ای، یعنی نه خود را برای آسمان آماده کردهای و نه از جهنم می توانی اجتناب کنی؟، «من هرگز وقتی برای اندیشیدنِ عمیق درمورد این امور صرف نکرده ام.» دلقک عصا راکه در آستینش پنهان کرده بود درآورد و به پادشاه بازگرداند و گفت: «من اکنون تو را به سمت سرکردهٔ احمقها منصوب می دارم.» بهخاطر داشته باشید که خواهید مرد، و نمیدانید که این اتفاق چه هنگام روی خواهد داد.

دو نه بزرگی از خلق جستیم، نه از شما و نه از دیگران، هرچند چون رسولان مسیح بودیم می توانستیم سنگین باشیم.» (اول تسالونیکیان ۴:۲)

فرض بر این است که یک مسیحی فروتن و مطیع باشد و وقتی که بر گونهٔ او سیلی میزنند، گونهٔ دیگر را نیز بر گرداند. بوم هرگز با نقاش مشاجره نمی کند. او آزاد است که هر آنچه را که می خواهد بر روی آن نقاشی کند، خواه یک گدا یا یک پادشاه. مسیحی هر شرایطی را که در زندگی پیش می آید می پذیرد زیرا که آن را از خدا می داند. اگر فردی موفق باشد، به آن مباهات نمی کند. آیا یک قلم مو به خاطر اینکه تصویر زیبایی با آن کشیده شده است به خود فخر می کند؟ تنها استاد نقاش شایستهٔ تکریم است. رابطهٔ ما با مسیح نیز چنین است. یک مسیحی انتظار تکریم از هیچ کس را ندارد.

مسیح فروتن بود، همان طور که پولس نیز چنین بود، باوجود اینکه فروتنی ایشان جلوهٔ خاصی داشت: فهماندن آن به دیگران دشوار بود. عیسی برآن شد که بگوید: «جلال خود را طالب نیستم» (یوحنا ۵:۸) و «حلیم و فروتن هستم» (متی ۲۹:۱۱). پولس نیز می بایست به انسانها می قبولاند که طالب تکریم نیست.

معمولاً یک انسان فروتن نمیکوشد بهخاطر فروتنی خود فخر بفروشد . تنها وقتی که غرور زیاد یا حتی تکبر از خود نشان میدهد، باید توضیح دهد که چـه چـیزی در اوست.

یک مسیحی در امور خود فروتن است، با وجود اینکه مطمئن است که پیامی از جانب خدا دارد. او در زمینه پیام خدا با اقتدار تمام عمل کرده، آماده است که با هرکسی مقابله کند، حتی به قیمت اینکه فردی غیرقابل تحمل یا کسل کننده تلقی شود، یا این تأثیر را بر جای گذارد که گویی بیش از دیگران می داند. رسولان مسیح می توانند سنگین باشند (اول تسالونیکیان ۶:۲). پولس هنگامی که می نوشت که طالب تکریم اشخاص نیست، چنین بود.

بدانید که چگونه اقتدار را در خدمت خدا اِعمال کنید.

«به آنانی که از شما نفرت دارند، احسان کنید.» (متی ۴۴:۵)

برخی حکایات واقعی در رومانی بر سر زبانهاست که نشان میدهد کـه مسیحیانِ تحت آزار چگونه از این تعلیم عیسی پیروی کردهاند.

آقای (ب، یک مأمور پیگرد دولت کمونیستی بود که مورد بی التفاتی حزب واقع شد و توسط رفقای خود به زندان افتاد. یک بار او از زندانی که گرسنگی بر آن حاکم بود، به معدنی منتقل گردید که به زندانیان به خاطر اعمال شاقه ای که انجام می دادند، خوراک بیشتری می دادند. درمقابل در زندان به غریبه ای برخورد کرد که بلافاصله به او چیزی برای خوردن داد. غریبه مادامی که او مشغول خوردن بود، کنار او نشست. از غریبه پرسید که محکوم به چند سال زندان شده است. پاسخ داد: (برای بیست سال.) و به خاطر چه ؟)

> (بهخاطر اینکه به یک شبان فراری که تحت تعقیب پلیس بود غذا دادم.) (چه کسی تو را بهخاطر این کار نیک محکوم کرد؟)

(تو مأمور پیگرد دولت بودی و مرا محکوم کردی. تو مرا نشناختی، اما من تـو را شناختم. من یک مسیحی هستم. مسیح به ما آموخته است که بدی را با خوبی پاسخ دهیم. میل داشتم که به تو بیاموزم که دادن غذا به یک مرد گرسنه کار درستی است.)

پدر دکتر «مانتینو» که یک کشیش ارتدوکس در رومانی بود، بهخاطر کشیش بودن کشته شد. دکتر بعداً با قاتلین پدرش به زندان افتاد. وقتی که قاتلین بیمار شدند، وی نه تنها از ایشان مراقبتهای پزشکی به عمل می آورد، بلکه همچنین نان و غذای خود را نیز به ایشان میداد.

دتسوتسی؛ که مسیحی بود، غیرمنصفانه به بیست سال زندان محکوم شد. بعد از مدتی قاضی که او را محکوم کرده بود نیز زندانی شد و تا سرحد مرگ بیمار گردید. بیماری او نفرتانگیز بود یعنی می بایست مدفوع و ادرار او دائماً تحت شرایط زندان بدون آب لوله کشی، پنبه و کاغذ، پاک می شد. تسوتسی قربانی، دشمن خود را محبت نموده، از او همچون یک برادر مراقبت کرد و تا هنگام مرگ او با او بود. قاضی با خدا مصالحه کرده، آمرزیده شد.

«اگر نزد خدا صواب است که اطاعت شما را بر اطاعت خدا ترجیح دهیم حکم کنید!»

ازمایشهای روانشناسی به عمل آمده در دانشگاه (پیل) نشان دادهاند که افراد معمولی تا حد ترس اوری از اقتدار اطاعت میکنند، حتی به قیمت وارد اوردن درد تحمل ناپذیر بر اشخاص دیگری که نسبت به ایشان احساسات شخصی ندارند.

وسائل اَزمایش عبارت بود از یک دستگاه شوک الکتریکی و سه نفر. اَزمایشکننده سمبل اقتدار بود، و یک هنرپیشه درحالت تبانی با اَزمایشکننده قرار داشت. وی نقش یک شاگرد را ایفا میکرد. به سه شخص مورد اَزمایش این باور القا شده بود که اَزمایشگر درحال اَموزش به شاگرد است.

دستگاه شوک الکتریکی واقعی به نظر میرسید و دکمه هایی بر روی آن قرار داشت که معرف درجات مختلف ولتاژ برق بودند که از پانزده ولت آغاز می شد به چهار صد و پانزده ولت خاتمه مییافت با این برچسبها: (شوک سبک»، (شوک قوی»، (خطر: شوک شدید.) بر روی آخرین ورچسب علامت (XXX) نقش بسته بود. دستگاه درواقع دروغین بود و به هنرپیشه ای که نقش شاگرد را بازی می کرد، شوکی وارد نمی نمود.

کسی که آموزش می داد، می بایست چند چیز ساده را به شاگرد بیاموزد و سپس او را امتحان کند. اگر (شاگرد» پاسخ غلط می داد، آزمایش شونده یعنی (معلم) می بایست شوکی به او وارد می کرد، ابتدا شوک سبک، سپس قوی تر و قوی تر. هنرپیشه رل بازی کرده، فریاد می زد و از ناراحتی قلبی شکایت می کرد و سرانجام غش می کرد. (معلم) فقط می توانست فکر کند که این اتفاق واقعی است. آزمایش کننده وارد کردن شوک قوی تر را دستور می داد و به معلم پیشنهاد می کرد که علیرغم درد (شاگرد) باید شوک قوی تر یا وارد کند. دو سوم افراد تحت آزمایش در (پیل) از آزمایش کننده اطاعت کردند. ایشان تحت تأثیر دردی که (شاگرد) ابراز می کرد قرار نمی گرفتند. به اینان دستوری داده شده بود و می بایست آن را اجرا می کردند.

در اَلمان ۸۵ درصد اتباع از قدرت اطاعت کردند.

مسیحیان تنها هنگامی از اقتدار اطاعت میکنند که در تضاد با قانون محبتی که خدا مقرر کرده است نباشد. مسیحیان به خاطر این استقلال روحی مورد نفرت حکمرانان حیوان صفت می باشند. ما هرگز نباید استقلال خود را ترک کنیم. درغیر این صورت ممکن است بدل به شریک جرم جنایتکاران شویم.

«سارای به ابرام گفت: ... به کنیز من درآی، شاید از او بـنا شـوم، و ابـرام سخن سارای را قبول کرد.»

تلمود در تفسیر این آیه میگوید که ابرام خود را تسلیم سخن مقتدرانهٔ سارای نمود که از او خواست که یک کنیز را متعهٔ خود سازد.

جملهٔ «سخن ... را قبول کرد» را می توان در زبان عبرانی به سه طریق بیان نمود: «شموعه بِکُل»، «شموعه الکُل»، و «شموعه لِکُل». لِکل عموماً فقط هنگامی بکار می رود که شخص باید از آنچه که به او دیکته می شود اطاعت کند. یک تفسیر یهودی دیگر یعنی «میدراش» در اشاره به پیدایش ۱۷:۳ یعنی در جایی که خدا به اَدم می گوید: (چون که سخن زوجهات را شنیدی»، توضیح می دهد که حوا نیز حالت سلطه آمیزی نسبت به او داشته، خواست خود را بر اَدم تحمیل کرد. لذا اَدم میوهٔ ممنوع را خورد. این تفسیر بر پایهٔ این واقعیت قرار دارد که عبارت بکار برده شده برای شنیدن سخن در هر دو مورد «شموعه لِکل» می باشد.

شما می توانید به راحتی متوجه شوید که شخص با نحوهٔ گفتارش میخواهد اِعمال قدرت نموده، شما را به گناه وسوسه کند.

خداوند عیسی گفته است: (حکام امتها بر ایشان سروری میکنند و رؤسا بر ایشان مسلطند... و هر که میخواهد در میان شما مقدم بود، غلام شما باشد.) (متی ۲۵:۲۰–۲۷). یک خادم با فروتنی از شما میخواهد که کاری را انجام دهید؛ او هرگز فرمان نمیدهد. شما آن سخن را یا بهخاطر محبت و یا بهخاطر خردمندانه بودن توصیهاش میشنوید، نه از این جهت که میترسید که طرف مقابل زندگی را بر شما سخت گرداند. شخص مهربان به شما آزادی انتخاب میدهد.

مسیحیان نباید خود را تسلیم جباران کنند و نه اینکه تسلیم استبدادهای کـوچکی شوند که در زندگی روزمره اعمال میشود.

(رومیان ۲۳:۳)

«همه گناه کردهاند.»

یک بی ایمان، مسیحیت را مسخره کرد. یکی از دلائل او رفتار بد برخی مسیحیان بود. یکی از مسیحیان پاسخ داد: (آیا هرگز به کسی برخورد کرده ای که از رفتار بد ملحدین شگفت زده شود؟» فرد بی ایمان پاسخ داد: (خیر!» ایماندار گفت: (خوب تمام تفاوت در همین است.» مسیحیت رفیع ترین استاندارد اخلاقی و روحانی زندگی را تعلیم می دهد. مسیح

خود سرمشق زندگی درست بود. طبیعی است که انسانهایی که در گنام متی دهند. مسیع خود سرمشق زندگی درست بود. طبیعی است که انسانهایی که در گناه متولد می شوند، صرفنظر از سختکوشی شان، در تلاشهایشان موفق نشوند؛ و طبیعی است کـه میان اصول والای اعلام شده و موفقیت های اندک ما شکافی وجود داشته باشد.

الحاد اصولی برای رفتار ندارد. مارکس در مانیفست کمونیست نوشت که آرزو دارد که نه تنها تمام مذاهب منسوخ شوند، بلکه همهٔ اخلاقیات نیز ملغی گردند. جایی کـه اخلاقیاتی وجود نداشته باشد، ناسازگاری نیز نمی تواند وجود داشته باشد.

برای ما افتخاری است که در این زمینه مورد تمسخر واقع شویم. ما به خاطر گناهکار بودنمان متأسفیم. این واقعیت که علیرغم تلاشمان همچنان از هـدف خـود بسـی دور هستیم نشان میدهد که ما جزو آن بخش از بشریت می باشیم که برای خود رفیع ترین هدف را وضع کرده است.

به ما ملحق شوید. اگر ما بَدَل به گروه وسیع تری گردیم که به یکدیگر متصلند، بهتر موفق می شویم.

۱۸ اکتبر

«از مباحثات معرفت دروغ اعراض نما!» (اول تیموتائوس ۶: ۲۰)

هرگز اجازه ندهید که علم، ایمان شما را متزلزل سازد. علمی که معجزه را نمی پذیرد، علمی نیست.

در فیزیک، قانونی به نام قانون چارلز وجود دارد. برطبق این قانون، حجم یک گاز مطلوب تحت فشار ثابت، نسبت مستقیم دارد با حرارت مطلق. از آنجا که برای هر درجه حرارت که گاز مورد نظر تحت فشار ثابت قرار می گیرد، مقدار ۱/۲۷۳ از حجم خود را از دست می دهد، در ۲۷۳ – درجه سانتی گراد، گاز مطلوب حجمی معادل صفر خواهد داشت. اما این اتفاق نخواهد افتاد. قبل از هر چیز به خاطر اینکه به صفر مطلق نرسیده است؛ اما همچنین به این دلیل که پیش از رسیدن به آن، تغییر فازی صورت می گیرد. دبالون، این مشاهده را به عمل آورد که منحنی فشار /حرارت، هنگامی که ارتفاع به ۵۰۰ رست می می می می از می پایین می آید، یعنی جایی که حرارت سنج در -۶۷ – درجه فارنهایت متوقف می شود.

دو راه درمقابل دانشمند وجود دارد، یا اینکه باید بپذیرد که فراسوی ۵۰۰ر۱۳ متر یک معجزه اتفاق میافتد، لذا قانون طبیعی نقض شده، قانون چارلز درهم می شکند؛ یا اینکه باید قانون دیگری را ابداع کند که هنوز ناشناخته است، تا موقعی که قانون چارلز نقض می شود، جای اَن را بگیرد.

درمورد اول وی میپذیرد که معجزات اتفاق میافتند. بنابراین معجزهٔ قیام عیسی نیز ممکن است. اگر دانشمند شق دوم را بپذیرد، یعنی این شق که قوانینِ هنوز ناشناخته می توانند بر برخی آزمایشها حاکم باشد، دراین صورت برخی قوانینِ هنوز نـاشناخته می توانند معجزات کتابمقدس را نیز توجیه کنند.

كتابمقدس را باور كنيد. هيچ علمى نمى تواند با آن مخالفت كند.

«حیات … مگر بخاری نیست که اندک زمانی ظاهر است و بعد ناپدید می شود.» (یعقوب ۱۴:۴)

هنگامی که خود را مهم احساس کرده، شیفتهٔ خود میگردید، وقتی که میل دارید باور کنید که مرکز جهان بوده، قابل جایگزینی نمی باشید، دست خود را درون کاسهای آب فرو برید. هنگامی که دست خود را از آب بیرون می آورید و به دنبال اثر جای دست خود میگردید، دقیقاً به میزان واجب بودن خود پی خواهید برد. آب حتی کم ترین اثری از اینکه دست شما در آن بوده است نشان نمی دهد.

مسیحیان مهمی را میشناختم که نقش بزرگی را در کار کلیسایی ایفا کرده بودند. ایشان تحت رژیمهای استبدادی به زندان افکنده شدند. بعد از آزاد شدن، دریافتند که کلیسا بدون ایشان نیز به همان خوبی که با حضور ایشان کار میکرد، کارکرده است. در برخی موارد حتی غیبت آنان به افراد جوانتر و باکفایت تر امکان رشد بهتری را داده بود.

عیسی پسر خدا در قبر نهاده شد. سیاره ها همچنان مسیر خود را طی میکردند. گلها شکفته می شدند و کودکان بازی میکردند. عیسی جهان را برای مدت کوتاهی بدون حضور خود گذاشت، تا ما را تشویق کند که همان کار را کرده، خود را اندکی «کمتر مهم» بپنداریم. او سپس قیام کرد و قدرتی تماماً نوینی را دراختیار گرفت.

قدیسین از این جهت قدیس بودند که حضور خود را در این جهان مطلقاً ضروری نمی دانستند. «بازیل» کبیر با علم به اینکه رفتن او هیچ لطمه ای به کلیسا نخواهد زد، به «مودست» شکنجه گرگفت: «من از تبعید نمی ترسم زیرا که کل زمین از آن خداوند است. گنجی نیست که بتوانی از من بگیری، زیرا که هیچ مایملکی ندارم. مردن برای من سود است زیرا که مرا با مسیح که برای او زندگی و کار میکنم، یکی خواهد گرداند.» قدیسین با مهم نشمردن خود، مهم شدند.

(اول قرنتيان ١٩:٤)

(به من اقتدا نما یید!»

یک شب، پدری عازم میکده شد. کمی بعد پسر کوچکش نیز به او ملحق شد. پدر پرسید (چه طور فهمیدی کجا هستم؟»

پسر پاسخ داد: دخیلی راحت! جای پایت را روی برف دنبال کردم.» سیب خیلی دور از درخت نمیافتد. بستگان ما به دنبال گامهای ما روان میشوند. گامهای ما به کجا منتهی می شوند؟

روزی مقابل در زندانی ایستاده بودم که در آن، یک مجرم محکوم به اعدام، با غل و زنجیر به دست و پایش نگاهداری میشد، چرا که او را بسیاَر خطرناک میدانستند. پلیسی مجرمین جدیدی را مقابل در متوقف ساخت. در بین ایشان پسر مجرم قبلی نیز دیده میشد که او نیز بهخاطر قتل محکوم به مرگ شده بود و دست و پایش با غل و زنجیر بسته شده بود. پدر و پسر اَنجا یکدیگر را ملاقات کردند!

پسر دستهای خود را که به زنجیر بسته شده بود، به طرف پدر بالا برد و به او گفت: «بهخاطر این بود که مرا به دنیا آوردی؟»

مجرم سابقهدار از خجالت سرخ شد و سرش را پایین انداخت و کلمهای بـر زبـان نیاورد.

گامهای شما به کجا منتهی می شوند؟

ما دربارهٔ جای پایی که ابراهیم پشت سر خود گذاشت میاندیشیم. بعد از هـزاران سال، یهودیت و مسیحیت و اسلام همچنان بر روی این گامها طی طریق میکنند. بادها و سیلابها نتوانستند اثر آن را پاک کنند، پولس بر گامهای خون آلود مسیح کـه خـود را قربانی کرد گام نهاد. مسیحیان دو هزار سال از سرمشق او پیروی کردند. مراقب گامهای خود باشید. شما تنها کسی نخواهید بود که این گامها را برمیدارد.

دای تیموتاؤس، تو آن امانت را محفوظ دار»
(اول تیموتاؤس ۶: ۲۰)

یکی از بزرگترین ضایعات کلیسا بعد از اصلاحات مذهبی، فراموش شـدن تـعالیم زیبا و سرمشق.های قدیسین قدیم بوده است.

آنان فروتن بودند. به هنگام دومین شورای بین الکلیسایی، مشاجراتی درمورد اسقف قسطنطنیه شدن درگرفت. یوحنای زرین دهان (John Chrysostom) گفت: رمن

بهتر از یونس نبی نیستم. کافی است که مرا به دریا افکنید تا منازعات پایان پذیرد.» وی برای همیشه از مقام اسقفی کـناره گـرفت و بـرای هـمکاران سـابق خـود اول تیمو تاؤس ۶: ۲۰ را بهعنوان اَخرین سخن خود نقلقول کرد.

او آماده بود تا از همه چیز چشم پوشی کند، اما حاضر نبود یک بند انگشت از حقیقت ضایع شود. وی برای ما این تعالیم را برجای گذاشت: «همان طور که اختلاف نظرهای باشکوهی وجود دارد، توافق هماهنگ نیز وجود دارد ... هنگامی که اقتضا می شود که برخلاف امانت عمل کنیم، یا خشونت و شمشیر را بکار ببریم، باید مقتضیات زمانه و نظر حکام را نادیده انگاریم (به جرأت می گویم که نه فقط نظر مقامات غیرروحانی بلکه همچنین نظر مقامات کلیسایی را)؛ ما نباید با شیطان مشارکت داشته و نباید به بدیهای مُسری دست بزنیم. هولناک ترین چیز برای خادم حقیقت، ترس از چیزی به غیر از خداست و به خاطر این ترس است که بدل به خائن ایمان و حقیقت می شویم.»

یو حنای زرین دهان یک واعظ بود، اما نه در مفهوم امروزی کلمه یعنی کسی که هفته ای یک بار به مدت بیست دقیقه سخنرانی می کند؛ او هر روز انسانها را به سوی توبه دعوت می کرد. وی بدون ملاحظه با مستمعین خود صحبت می کرد؛ مثلاً درمورد لباسهای شرم آور و خوشگذرانی مطالبی می گفت؛ اما بیش از همه عشق روحانیون را به قدرت و نیز انشقاق در کلیسا را افشا می کرد. وی می گفت: «هیچ چیز بیش از نزاع و اختلاف، نفرین خدا را برنمی انگیزد. اگر ما کامل ترین کارها را انجام دهیم اما وحدت را نابود سازیم، همانگونه مجازات خواهیم شد که گویی بدن خداوند را تجزیه کرده ایم.»

وي زندگياش را در تبعيد با اين كلمات به پايان رساند: «تسبيح خدا را باد بهخاطر همه چيز!»

«و در مـحبت رفـتار نـماييد، چـنانكه مسيح هـم ما را مـحبت نـمود!» (افسسيان ۲:۵)

در سال ۱۹۶۹، مسیحیان در کنیا ایام سختی را پشت سر گذاشتند. ایشان از سوگند خوردن برای قبیلهٔ بت پرست (کیکویو) امتناع ورزیدند. بسیاری به خاطر این امر چاقو خوردند و بقیه تا سرحد مرگ مورد ضرت و شتم قرار گرفتند. این اتفاق برای برادری نیز افتاد که به بیمارستان منتقل شد، در حالیکه همسرش نیز با چاقو مضروب شده بود. اما شوهرش فوت کرد. در مراسم تدفین حدود هزار نفر شرکت جستند، و در بین حاضرین قاتلین و کسانی که از مقتول نفرت داشتند نیز حاضر بودند.

زن مجروح در کنار قبر شوهرش ایستاد. ایمانداران سرودهای مسیحی می خواندند؛ اَنگاه زن بیوه شروع به صحبت کرد. سخنان او روز بعد در روزنامه به چاپ رسید. (پیش از خاتمه دادن به این مراسم تدفین، میل دارم آنچه را که شوهرم پیش از مرگ گفت بازگو کنم. او از من خواست که به تمام قاتلین او بگویم که او به اَسمان می رود و از صمیم قلب همه را دوست دارد، از جمله قاتلینش را. او تمام آنچه را که ایشان انجام داده اند، بخشیده است، زیرا که عیسی آنان را نیز محبت نمود. من به عنوان بیوه او به همهٔ شما در حضور شوهر متوفایم می گویم که از هیچ یک از کسانی که شوهرم را کشته اند متنفر نیستم. من جانیان را دوست دارم و آنها را می بخشم چرا که می دانم که مسیح به خاطر آنان نیز مرد.»

این است بخشایش مسیحی. فهرستی دقیق از تمام کسانی که به شما توهین کردهاند تهیه کنید. در بالای آن صفحه با حروف درشت بنویسید که: «عیسی آنها را محبت نمود.» سپس فهرست را سوزانده، یک بار برای همیشه تمام کسانی را که به شما لطمه زدهاند ببخشایید. بهخاطر داشته باشید که شما نیز به چه تعداد افراد صدمه زدهاید. کینهورزی طریق مسیحی نمی باشد.

(اول قرنتيان ١٣:٣)

«کار هرکس آشکار خواهد شد!»

اینشتاین که اَخرین قوانین فیزیک راکشف کرد و نامش مورد احترام جهانیان است، در پایان زندگیاش گفت: «اگر میدانستم، یک لوله کش می شدم.» این بدین خاطر بود که وی نمیدانست چگونه برخی از کشفیات علمیاش را از مردان شریر پنهان سازد. فرمول او پایهای شد برای ساختن اولین بمب اتمی.

این نتیجه گیری چه قدر با نتیجه گیری پولس در پایان زندگیاش تفاوت دارد: «بعد از این تاج عدالت برای من حاضر شده است) (دوم تیمو تاؤس ۸:۴).

پولس نیز مانند اینشتاین رازی راکشف کرده بود، اینکه غیر یهودیان نیز همانند قوم برگزیده یعنی یهودیان به ملکوت خوانده شده، همان پایگاه به ایشان داده شده است. خدا رازهای دیگری را نیز بر او مکشوف ساخت که همگی مفید بودند. وی از اینکه آنها را بر عالمیان اَشکار سازد، پشیمان نشد.

به خاطر اقدامات دانشمندانی که هدایت خدا را برای اَشکار کردن کشفیات خود بر بشرگناهکار طلب نکردند، امروزه میزان رادیواکتیویته در جهان سی و پنج بار بالاتر از مقدار آن در اَغاز قرن است. برخی از دانشمندان با مذهب مخالفت کردهاند. مشکلی که اکنون مطرح است این است که اَیا بشریت اَن قدر دوام خواهد اَورد تا پیروزی علم نافی خدا را شاهد باشد. هوا، رودخانهها و دریاها همگی اَلوده شدهاند.

درنتیجهٔ فعالیت هر مسیحی که برای خداوندش شهادت میدهد، تعداد کمثیری از مردم از حیات موقتی به حیات جاودانی گذر میکنند.

اً یا در پایان زندگی تان از اُنچه که کردهاید پشیمان خواهید شد یا ایـنکه مسـیح را خدمت میکنید و مطمئن هستید پایان زندگی شما تبدلی به سوی جلال خواهد بود؟

«وای بر شما ای کا تبان و فریسیان ریا کار!» (متی ۱۳:۲۳)

خداوند عیسی ریاکاران را بسیار سرزنش کرد. او به ما گفته است که در قبال ریا هشیار باشیم. با اینحال او هرگز به ما نگفته است که از جمع ایشان دوری جوییم.

بسیاری از مسیحیان، کلیسا را به خاطر اینکه ریای بسیآری در آن وجود دارد، ترک گفتهاند. کار و تجارت نیز مملو از ریاست، اما هیچکس به خاطر آن از پول درآوردن دست نمیکشد. رابطهٔ میان زن و مرد، نسل ها و ملت ها پر از ریاست. با اینحال مردم عاشق می شوند و با فرزندان و والدین زندگی میکنند. ملت ها با یک دیگر همزیستی دارند. چه تعداد از افراد به خاطر اینکه زندگی زناشویی پر از ریاست، مجرد و عزب می مانند؟

یقیناً یک جا هست که اَکنده از ریاست و اَن جهنم است. به جای اینکه از کلیسا رفتن امتناع ورزید چون نمی توانید کسانی را تحمل کنید که فقط تظاهر به مذهبی بودن میکنند، بهتر است مراقب باشید که راهی جهنم نشوید زیرا اَنجا پر از افرادی دغلکار است. در کلیسا فقط برای یک ساعت همراه ریاکاران هستید، اما در جهنم برای ابد.

اگر از ریا بیزار هستید، گامهای مصمم خود را به سوی آسمان بردارید، یعنی تنها جایی که صداقت کامل حکمفرماست.

نجاتی خارج از کلیسا وجود ندارد، علیرغم نقصانهای انسانی بسیار آن. کسی که خدا را پدر خود می داند، کلیسا را نیز باید مادر خود بینگارد. یک فرزند با محبت مادرش را به هنگام بیماری ترک نمی کند. همچنین یک مسیحی نیز کلیسا را به خاطر اینکه در آن خطاهایی می یابد ترک نمی گوید. کلیسا حافظ کلام خدا و آیین هاست. در آن، مشارکت مقدسین متحقق می شود.

در ارتباط با ریا بهتر است که به خسی که در چشم برادرتان هست ننگرید، بلکه چوب را از چشم خودتان بدر آورید.

وليكن رحمت خداوند از ازل تا ابدالاباد است.» (مزمور ۱۷:۱۰۳)

اولین حرف حروف الفبای عبری الف است که شکل مردی است که به اَسـمان و زمین اشاره میکند تا نشان دهد که جهان زیرین اَینهٔ جهان زبرین است.

(جرج کانتور»، نابغهٔ ریاضی که در حال دیوانگی جان سپرد، الف را بعنوان سمبل عدد فرضی برای سنجش غنای عناصر موجود در ارقام بینهایت، وارد ریاضیات کرد.

این عدد فرضی (transfinite) چیست؟ بر روی یک قطعه کاغذ، خطی به طول ده اینچ ترسیم کنید. همه می دانند که تعداد نقاط روی این خط بی نهایت است. (کانتور) میگوید: (به طور بدیهی، خیر!) خط را به ده قطعه تقسیم کنید. هر خط یک اینچی دارای بی نهایت نقاط است، لذا تعداد نقاط بر روی اولین خط باید بیشتر از بی نهایت باشد، یعنی تعداد کثیری از بی نهایت ها که او آن را transfinite می نامد. تنها درایس صورت است که می توانیم اصطلاح کتابمقدسی (از ازل تا ابدالاباد) را درک کنیم. تعداد کثیری ابدیت وجود دارد.

عدد الف تنها عددی است که مساوی با هر یک از بخشهایش میباشد. تعداد نقاط بر روی اولین خط به همان بزرگی است که تعداد نقاط بر روی هر یک از قطعات آن، زیرا که آن نیز قابل تقسیم است. هر جزئی مساوی کل است. یک نجار یهودی به رسولی گفت: دآنکه مرا دید، پدر را دیده است. مسیح واحد میتواند (کل در کل) باشد. او در کلیت خود در وجود هر ایماندار است.

مسیحیانِ اولیه ضربالمثلی در بین خود داشتند: (هرگاه برادری را میبینی، خدا را دیدهای.) لوتر چنین نوشت: (مسیحی همان مسیح است.) خداوند تعلیم داده است که هر بار که به گرسنه یا رنجدیدهای نیکویی میکنید، به او نیکویی کردهاید. او خود همانا اَن شخص گرسنه یا دربند است.

این امر از لحاظ منطقی پوچ به نظر میرسد. اما حقیقتی در مـورد ایـمان است، و بهتازگی تبدیل به موضوعی عادی در ریاضیات گشته است.

(اول قرنتيان ٥٥:١٥)

«ای موت، نیش تو کجاست؟»

یک حکایت قدیمی مسیحی وجود دارد که تنها برای برگزیدگان پنهان نگاه داشته شده است. ایشان آن را تنها در لحظات حداعلای رنج از یک انسان یا از یک فرشته میشنوند.

یک ایماندار تمام عمر خود را وقف جستجوی مکاشفه در طبیعت، در چهرهٔ انسانها و در درون دل خود نموده بود. او مفهوم نام توصیف ناپذیر یهوه را می جست. در کهنسالی به خاطر ایمانش محکوم به مرگ شد و او را مقابل پلنگی انداختند تا خورده شود.

هنگامی که در صحن میدان انتظار میکشید، از وراء میلههای آهنی حیوان وحشی را مشاهده کرد که قرار بود خوراک او شود. وی بر لکههای پوستش خیره شده، شگفتی را مشاهده کرد. توازن طرح و الگوی آن، مفهوم نام خدا را که دهههای متمادی طالب آن بود، برایش آشکار ساخت. یکباره دریافت که چرا محکوم به چنین مرگ بیرحمانهای شده است. این تنها وسیله برای تحقق آرزویش بود. خدا این رویارویی با پلنگ را برای او فراهم ساخت تا راز را بر او آشکار سازد.

شهید میدانست که چنین مرگی، مرگ نیست.

ما همگی به طریقی توسط مرگ بلعیده خواهیم شد. سؤال این است که «در زندگی چه چیزی را جستجو کرده اید؟» اگر چیز درست را جستجو کرده باشید، مرگ آن راز را بر شما آشکار خواهد ساخت، و آن فقط حجابی خواهد بود که از طریق آن به حضور خداوند وارد خواهید شد. این امر فقط درمورد مرگ صدق نمیکند، بلکه همچنین درمورد هر رنج عظیمی صادق است. در اَشکال آن نام خدا را بجویید.

«... عیسی به شاگردان خود خبر دادن آغاز کرد که... کشـته شـدن [او] ... ضروری است.» (متی ۲۱:۱۶)

هر ارتشی دارای قوای منتخب است: پارسیان گارد جاویدان را داشتند، آمریکایی ها کلاه سبزها را، آلمانی ها اس اس ها را، و شوروی ها گواردیا را. خلبانان کامیکاز ژاپنی احتمالاً مشهور ترین اینها هستند. ایشان مادامی که زنده بودند، مراسم تشییع جنازهٔ خود را بهجا می آوردند. ایشان بعد از آنکه وارد اتاقک خلبان هواپیما می شدند، اتاقک از بیرون مهر و موم می شد. سپس به سوی مواضع دشمن پرواز کرده، با تمام مواد منفجره ای که داشتند، کشتی ها و مواضع دشمن را منفجر کرده، خود نیز کشته می شدند. عیسی نیز همین کار راکرد؛ وی خود را داخل اتاقک خلبان هواپیمای کامیکاز نمود.

او آگاهانه و مصمم به سوی مرگ بر روی صلیب به خاطر گناهکاران رفت.

ما نیز زندگی خود را همچون قربانی زنده برای خدا میبریم (رومیان ۱:۱۲)؛ تعمید ما همانا مراسم تدفین ماست. ما با مسیح دفن میشویم. تنها کسانی که از این تجربه عبور میکنند، به برگزیدگان کلیسا تعلق مییابند، زیرا که با سهیم شدن در زحمات مسیح، قدرت رستاخیز او را نیز خواهند شناخت.

در سال ۱۹۵۵ پروفسور سینگِلتون در یک کنفرانس اتمی در ژنو نشان داد که در میدان رادیو اکتیو رئاکتور عظیم هستهای در بروکهاون نوعی میخک روییده است. آنها سفید بودند و اکنون سرخ ارغوانی شده بودند، یعنی نوعی که تاکنون ناشناخته بوده است. تمام سلولهای آنها تغییر یافته بود؛ آنها همین حالت نوین خود را نگه داشته، آن را تداوم خواهند بخشید.

انسان نوین قیام کرده با عیسی نیز همین گونه خواهد بود، یعنی یک جنگاور پیشگام برای ملکوت خدا.

«لیکن نه من [زندگی میکنم] بلکه مسیح در من زندگی میکند!» (غلاطیان ۲:۰۲)

خدا عطیهٔ بزرگی به ما بخشیده و آن داشتن شخصیتهای خاص خودمان می باشد. شخصیت جزوی از عالم نیست. عالم جزوی از همه چیز است که شخصیت آن را ادراک میکند. زیرا که عالم، انرژی، و هر نوع جوهر مادی که می تواند وجود داشته باشد، موضوعات اندیشه می باشند. شخصیت شیء نیست، بلکه فاعل متفکر است.

عیسی گفت: (من راه و راستی و حیات هستم.) یک (من) یعنی یک فاعل الهی این سخن را بر زبان رانده است. بر پایهٔ این کلمات، مدت ۲۰۰۰ سال ادعا کرده ایم که او راه و راستی و حیات است و این ادعا درست نیست. هنگامی که او را به حد یک (او) تقلیل می دهیم، مسیح بدل به شیء یا موضوع اندیشهٔ ما گردیده است. یک شیء نمی توانید راستی باشد. عیسی هرگز نمی خواست که بدل به (او) شود. عیسی همواره یک (من) است. عیسی در کاملیت خود به عنوان یک (من) در هر ایمانداری زیست می کند. ایماندار نیز یک (من) است، یک (من) همانند عیسی. چشمانی که عیسی به واسطهٔ آن مرا می بیند و چشمان من، همگی یکی هستند.

عاشقی که تحملش سرآمده بود، درِ خانهٔ معشوق خود را شب دیـر وقت کـوبید و اجازهٔ ورود خواست. معشوق پرسید: (کیست؟) عاشق پاسخ داد: (منم!)

دختر از داخل گفت: (اتاق من تنگ و تخت من باریک است، جایی برای تو ندارم. برو!» عاشق رفت بی اَنکه درک کند که چرا معشوق او را نپذیرفت. او می دانست که دختر وی را بسیار دوست می دارد. بعد از اَنکه سالها در جهان سرگردان شد، ناگهان منور گردید. یک شب دیر وقت بار دیگر در خانهٔ معشوق را نواخت.

دختر پرسید: (کیست؟) او جواب داد: (تو هستی!)

آنگاه در گشوده شد و او این سخنان را شنید: (سالهاست که انتظار تو را میکشیدم.» هنگامی که به دروازهٔ آسمان میرسیم، باید افرادی آزاد باشیم – آزاد از یکی از متعدد اشیاء این جهان بودن. ما باید شخصیت خاص خود را داشته باشیم یعنی صاحب یک (من» باشیم، اما این (من» باید بدل به (من» او شده باشد یعنی تجلی دوبارهٔ عیسی به صورت مینیاتور. شما باید مقابل دروازه بتوانید بگویید که (این تو هستی». آنگاه در وسیماً برای شما گشوده خواهد شد.

(غلاطيان ١٧:٥)

«آنچه میخواهید نمیکنید!»

سربازی نقشههای بزرگی کشید که چگونه با دشمن بجنگد و او را مغلوب کند، اما هنگامی که سعی کرد که تفنگ خود را آماده سازد، متوجه شد که نمی تواند. به هنگام طرح نقشههایش، فراموش کرده بود که کیست. او یک سرباز بود، اما سربازی کاغذی که کودکان با او بازی میکردند.

بسیاری از ما نقشه های زیبایی برای یک زندگی پر از خدمت به خداوند و بشریت میکشیم. اما همه بیهوده هستند. ما فراموش کرده ایم که در گناه زاده شده و در شرارت شکل گرفته ایم، طوری که حتی اعمال نیکوی ما نیز شبیه به کهنه های چرک می باشند؛ و اینکه در درون خود قدرت هایی داریم که ما را بی کفایت میکنند طوری که نتوانیم نقشه های زیبا را پیاده کنیم. ما چیزی بیش از بازیچه ای در دستان نیروهای شریر و شهوات پست نمی باشیم. ما سربازان کاغذی هستیم. پیش از انجام کارهای واقعی، باید با گوشت و خون بَدَل به سرباز شویم.

این معجزه توسط عیسی متحقق گشت. او به ما تولد تازهای بخشیده، به ما میگوید که گوشت او را خورده، خونش را بیاشامیم.

او ما را شریک طبیعت الهیاش میگرداند. او به ما حیات نوین و قوت فیض خود را میبخشد.

او سرباز کاغذی را بَدَل به سربازی واقعی میکند و تنها آن موقع است کـه مـبارزه می تواند آغاز شود.

(يوحنا ١٣: ١٠)

«تمام او پاک است!»

اَهنگری یک پسر داشت که قلب او را شکسته بود. هر بار که پسر کار خطایی میکرد، پدر میخی را به در میکوبید. پس از مدتی تمام در پر از میخ شد. پسر این را از سرزمین دوری که به اَنجا رفته بود شنید. وی بسیار پشیمان شد و از پدرش طلب بخشش کرد. اولین میخ از در بیرون اَورده شد. سپس پسر به سوی خدا بازگشت، و خیلی زود خبر در مورد کارهای نیک او منتشر شد. پدر به دنبال هر خبر خوبی که می شنید، یک میخ از در بیرون میکشید.

یک روز پسر به صورت مردی شریف، بله حتی یک قدیس بازگشت. او شادی پدر گردید. آخرین میخ نیز بهدر آورده شد. پدر به او در را نشان داده، توضیح داد که چه اتفاقی افتاده است.

پسر گفت: «البته میخها همه بیرون کشیده شدهاند، اما سوراخها باقی ماندهاند.» پدر با خوشوقتی به پسر اظهار داشت که کسی هست که می تواند حتی حفرهها را نیز ترمیم کند. واژهٔ عبری «اَشام» (asham) نه تنها به معنی «کفارهٔ گناه» است بلکه به معنی «اعاده» نیز می باشد. در اشعیا ۵۳: ۱۰ نوشته شده است که عیسی نه تنها جانش را به عنوان (اَشام» فداکرد، یعنی نه تنها کفارهای بود برای گناهان ما، بلکه همچنین آنها را نیز شست. عادل شمرده شدن مثل این است که «دقیقاً» هیچ گناهی از من سرنزده باشد. ما سفیدتر از برف می شویم.

دلیکن تو را از آنچه در کتاب حق مرقوم است اطلاع خواهم داد.» (دانیال ۲۱:۱۰)

فرشته با دانیال درمورد کتاب حق صحبت کرد و از اَن نقل قولهایی را اَورد که در کتابمقدس نبی یافت نمیشد. کتابمقدس ما ترجمهٔ واقعیات غیرقابل بیان خدا به زبان انسانی است که در این کتاب حق موجود است. هر واعظ حقیقی کلام، کتابمقدسش را که ترجمهای از عبرانی و یونانی است، بالا میبرد و میگوید: «این است کتاب خدا.» اگر عبرانی و یونانی خود نیز ترجمههایی بودند که گنجینههای ناگفتنی خدا را به زبانهای ابتدایی بیان میکردند، اَنگاه چه؟

بر کتابمقدس ارج بگذارید اما در مقابل کلمات توقف نکنید. عیسی گفت: (و بسیار چیزهای دیگر نیز دارم به شما بگویم، لکن الان طاقت تحمل آنها را بدارید، (یوحنا (۱۲:۱۶) چرا نباید بَدَل به انسانهایی شویم که می توانند همه چیز را تحمل کرده، از زبان او این امور را پنهان را فراگیرند؟ پولس هنگامی که خود را وادار دید که دوباره امور ابتدایی را به عبرانیان توضیح دهد، شکایت میکند که فرصت ندارد که درمورد توضیح روحانی حکایات جدئون، یفتاح و غیره صحبت کند (عبرانیان ۲۲:۱۱ مشاهده شود).

اگر همواره همچون کودکان به امور اولیهٔ آغازین باز نمیگشتیم، شاید می توانستیم این توضیحات را که ۲۰۰۰ سال پیش از خوانندگان رساله به عبرانیان دریغ شد بیاموزیم. یهوداگفته است که هنگامی که میخواهد درمورد یک موضوع مهم یعنی نجات مشترک ما مطلبی بنویسد، مجبور میشود از آن انصراف کرده، درمورد معلمین کذبهٔ کلیسا هشدار دهد (یهودا ۳).

اگر این مطلب را کنار بزنیم، می توانیم آنچه را که یهودا قـصد تـعلیم آن را داشـته است، فراگیریم.

از کتابمقدس به سوی واقعیاتی که کتابمقدس به آنها اشاره میکند گذر کنید. اَنگاه کتاب حق اَسمان را خواهید یافت.

«آیا هیچ کس یافت نمی شود که برگشته، خدا را تمجید کند جز این غریب؟»

خدا یک بار تمام فضائل را به ضیافتی دعوت کرد. آنها به یکدیگر خوشامد گفته، یکدیگر را در آغوش گرفتند. آنها دوستان خوبی بودند، مگر دو تن از ایشان که دور از یکدیگر ایستاده بودند. خدا از ایشان پرسید: (آیا با هم آشنا نیستید؟) ایشان پاسخ دادند: (ما هرگز قبلاً یکدیگر را ملاقات نکرده ایم.) نام آنها (سخاوت) و (قدرشناسی) بود.

افسانهای درمورد یک بردهٔ رومی به نام «آندروکُلِس» وجود دارد که از نزد ارباب خشنش گریخت. وی خود را در یکی از غارهای صحرای لیبی پنهان کرد. یک بار شیری را مشاهده کرد که از درد به خود می پیچید زیرا که خاری به درون گوشتش فرو رفته بود. آندروکلس خار را بیرون آورد، جراحت را مرهم نهاد. بعد از آن شیر و مرد دوستان جدانشدنی شدند.

در پایان، ارباب بردهٔ خود را یافته، دست بسته به روم آورد، جایی که برطبق رسوم می بایست مقابل حیوان وحشی در میدان بازیها افکنده شود. تصادفاً شیری را که مقابل او آوردند، همان شیری بود که او جراحتش را درمان کرده بود. شیر دوست خود را شناخت و به جای انیکه او را ببلعد، به آرامی در پای او نشست. آندروکلِس رفتار شیر را توضیح داده، بخشوده شد.

قدرشناسی را نزد حیوانات راحت تر می توان یافت تا نزد انسانها. یک ضرب المثل ترکی میگوید که داگر به کسی خوبی کرده اید، از او مثل یک سگ هار دوری کنید، چون که شما را گاز خواهد گرفت. انجربهٔ قرنها در این مَثَل نهفته است. ما همگی از ناسپاسی دیگران نسبت به خود گله و شکایت میکنیم. اما بگذارید که فهرستی از تمام کسانی که به ما خوبی کرده اند تهیه کنیم، کسانی که از ایشان حتی تشکر هم نکرده ایم.

باشد که ابتدا از خدا به خاطر آفرینشش سپاسگزار باشیم. باشد که از مسیح به خاطر نجات و از روحالقدس به خاطر ارشادش تشکر کنیم، و باشد که از والدیـن، مـعلمین، دکترها، نانواها، خیاطها و کشاورزان سپاسگزار باشیم.

به عبارت دیگر باشد که از تمام کسانی که برای ما کار میکنند و تمام کسانی که در لحظات دشوار زندگیمان به دادمان رسیدهاند، تشکر کنیم.

«و بعضی از حکیمان به جهت امتحان ایشان لغزش خواهند خورد کـه تـا وقت آخر طاهر و سفید بشوند.» (دانیال ۳۵:۱۱)

کلمهٔ «یأس» بسیار «یأس آور» است. «پُل فرانسیس دانِی» معروف به «پلِ صلیب» چنین نوشته است: «به راستی، هنگامی که اقدامی کاملاً شکست خورده به نظر میرسد، همان لحظه است که مشاهده میکنیم که آن کار چقدر موفقیتبار بوده است.» در روز جمعه، عیسی، امید جهان، مرد درحالی که فریاد زد: (خدایا، خدایا چرا مرا رها کردی؟» همه چیز از دست رفته به نظر میرسید. این مقدمهٔ قیام ظفرمندانه بود.

لینکلن یک تاجر ورشکسته بود، با اینحال توانست کارش را بهعنوان بزرگترین سیاستمدار آمریکایی آغاز کند. بسیاری از تعهدات و ازدوجها هنگامی که از دست رفته بهنظر میرسیدند، پایان خوشی پیداکردند. بسیاری از افراد تقریباً مرده تلقی می شدند، اما بعد سالهای متمادی را در سلامتی کامل زیستند.

من بارها خود تا لب مرگ پیش رفتم. برخی از مسیحیان که مرتکب گناهان فاحشی شده بودند، بعداً بَدَل به قدیسین خداگشتند. ظاهراً موقعیت پطرس، بهعنوان یک رسول، با آن انکار پست خداوندش در شب آخر، در خفت و رسوایی پایان می یافت. هیچ امیدی نبود که او بار دیگر بتواند رهبر مقتدری در کلیسا شود، او که به هنگام تجربه به طرز شرم آوری توخالی از آب درآمده بود. اما از سوی عیسی بخشوده شده، بازگشت و زندگی پرباری را ادامه داده، سرانجام شهید شد.

در سال ۱۷۵۹ پُلِ صلیب چنین نوشت: «در عمیق ترین دعاهای ذهنی، خود را برای مرگ آماده میکنم.» اما او انصراف ورزیده، چراکه شهرهای بسیاری بودند که می بایست تبشیر می شدند. لذا قدیسِ درحال مرگ، فعالیت خود را شانزده سال دیگر نیز ادامه داد.

او نوشته است: ( در بد-اقبالیهایی که در این جهان پیش می اَیند، هنگامی که مطیع ارادهٔ قدوس خدا شده، اَنها را از دست خدای زنده می پذیریم، می توانیم در مسیر احکام الهی بدویم. بهعلاوه، تسلیم شدن به این وقایع، وسیلهٔ بسیار سودمندی برای حصول فایده، حتی فوائد دنیوی می باشد.»

یأسهای خود را عزیز بدارید. ثابت خواهد شد که آنها تقدیر و خواست او بودهاند.

«... و شراب که دل انسان را شادمان میکند.» (مزمور ۱۵:۱۰۴)

و خدا هر چه ساخته بود دید و همانا بسیار نیکو بود، (پیدایش ۳۱:۱). شراب نیز نیکوست، همانطور که تمامی دیگر شادیهای انسانی نیکو هستند. گناه غم و غصه را ببار آورد، اما زمانی برای خنده و زمانی برای رقص باقی مانده است (جامعه ۴:۳).

درست است که مسیح به ما اَموخته است که این زندگی فقط دالانی است به سوی حیات ابدی، اما در یک خانهٔ منضبط دالان نیز باید زیبا باشد.

عیسی با تبدیل آب به شراب در قانا به ما نشان داد که مذهب اگر بهخوبی درک شود، شادی زمینی را نفی نمیکند، البته اگر بدی در آن نباشد و آنقدر مهم نشود که بیش از حد لزوم وقت و انرژی را بگیرد.

در داخل این حدود، خطا نیست که یک مسیحی زندگی مملو از شادی داشته باشد. مسیحی باید گناه را رها کند، اما نه چیزهایی که این زندگی را لذت بخش مینمایند.

بسیاری از انسانها تنها دو راه را می شناسند. زندگی بدون خدا یا خدا بدون زندگی. عیسی این دایرهٔ بسته را درهم شکست. او زندگی شادمانه ای را با خدا می بخشد. شادی غریزیِ یک کودک سالم، نمونهٔ ایده آلی است که در عیسی می بینیم – و نه شکنجه هایی که مرتاض بر خود تحمیل می کند. ریاضت ممکن است که دعوت فردی خاصی باشد، اما قاعده ای برای زندگی عموم مسیحیان نیست.

اگر در قانا می بودید، اَیا اَن چه را که عیسی انجام داد تأیید میکردید؟ یا ایـنکه ترجیح میدادید که او در یک موعظه مبسوط، لب به مذمت کسانی بگشاید کـه مـایل بودند در ضیافت عروسی خوش بگذرانند؟

«حال آنکه نمی دانید فردا چه می شود، از آنرو که حیات شما چیست؟ مگر بخاری نیستید کـه انـدک زمـانی ظـاهر است و بـعد نـا پدید مـی شود؟ » (یعقوب ۱۴:۴)

گفته شده است که داود پادشاه یک بار جواهرسازی را فرا خواند و به او گفت: «برای من یک انگشتری بساز که ظاهرِ آن، وقتی که غمگین هستم، دلم را شاد کند و وقتی که شادمان هستم مرا غمگین سازد. دو روز برای این کار وقت داری. اگر انگشتری را آماده کرده بیاوری، پاداش ارزشمندی خواهی یافت؛ درغیر این صورت، سرت همانجایی قرار خواهد گرفت که اینک پاهایت قرار دارند.

جواهر ساز با نومیدی روانه شد. او دانست که زندگیاش در خطر است. چه کسی می توانست چنین انگشتری بسازد؟

وقتی که حیاط قصر را پشت سر میگذاشت، سلیمانِ کوچک که مشغول بازی بود، متوجه اندوه او شده، علت را سؤال کرد. جواهرساز تقاضای نامعقول پادشاه را بـه او بازگو کرد.

کودک خندیده، گفت: (یک انگشتری سادهٔ حلبی بساز و بر روی آن این کلمات را بنویس "gam ze iavoh"، جملهٔ عبری که معنایش این است: "ایـن نـیز بگـذرد!" چـیز بیشتری لازم نیست. پادشاه به هنگام دلگرفتگی خواهد خواند که این حالت نیز بگذرد و تسلی خواهد یافت. در اوقات شادمانی نیز انگشتر به او یادآوری خـواهـد کـرد کـه شادیهای این جهان همه موقتی هستند.»

جواهر ساز انگشتری را ساخته، پاداش گرانبهایی دریافت کرد. همه چیز مثل بخار در گذر است. هرباری که امروز بر دوش شماست خواه د گذشت. مشغول غصههای کنونی خود نشوید. آیا بهیاد دارید که پنج سال پیش، در چهارم نوامبر برای چه غمگین بودید؟ حتی آن را بهخاطر هم ندارید. لذا غصههای امروز نیز فراموش خواهند شد. و هنگامی که شادمان هستید، فراموش نکنید که هنوز به آسمان نرفتهاید. همهٔ شادیها در این جهان موقتی هستند.

مسیحیان مسکن ابدی را میجویند که در آن تمام اشکها پاک می شوند.

«خداوند خدای خود را با تمامی دل دوست بدار!» (متی ۳۷:۲۲)

در روایات خارج از اناجیل، حکایت ذیل درمورد زندگی خداوندمان عیسی آمده است:

«روزی عیسی گروهی از مردم را دید که با چهرهای گرفته در اطراف ایستادهانـد؛ پرسید که علت ناراحتیشان چیست. پاسخ دادند که درمورد جهنمی هولناک مـطالبی شنیدهاند و می ترسند که سرانجام روانهٔ اَنجا شوند.

«سپس به گروه دیگری برخورد کرد که آنان نیز دچار غم و غصه بودند. وقتی کـه علت را پرسید، در پاسخ گفتند که مشکلشان از نوع دیگری است: یعنی درمورد بهشت مطالبی شنیدهاند که می ترسند به آنجا راه نبرند.

«سرانجام گروه سومی را مشاهده کرد که مملو از نیکبختی و خوشی بودند. ایشان به وی گفتند که حقیقت را یافتهاند و از اَن شادمانی میکنند.

(عیسی فرمود: (این افراد از جهنم رسته اند و مطمئن هستند که به بهشت می روند!» خدا پاداشهایی را برای عادلین و مجازات ابدی را برای شریران وعده داده است، اما انگیزهٔ اعمال مسیحیان، محبت نسبت به خداوند و اشتیاق برای حقیقت است. اگر پیروان طریقِ نورانیِ عیسی مطمئن می بودند که راهشان منتهی به هلاکت ابدی می گردد، و از سوی دیگر شریر بهشت باشکوهی را تقدیم خواهد کرد، باز هم طریق صلیب مسیح را برمی گزیدند.

ما او را بهخاطر بهشت خدمت نمیکنیم، بلکه بهخاطر محبت نسبت به او.

مادام «دوگویون» چنین دعا میکرد: «خداوندا، هر آن چه راکه میخواهی در جهان ماوراء به من بدهی، به دوستانم بده. و هر چه راکه میخواهی در این جهان بـه مـن بدهی، به دشمنانم ده. به من فقط خودت را بده!»

(متی ۲۳:۸)

رداخل کشتی شد...»

در روزگاران گذشته، پادشاهی در مشرقزمین بر ایوان قصر خود نشسته، با لذت کشتیهایی راکه از نزدیکی ساحل میگذشتند نظاره میکرد. هر یک از آنها نشانهٔ رونق شکوفان سلطنت وی بودند.

او از کاهنی که نزدیک وی ایستاده بود پرسید: «بهنظر تو چه تعداد کشتی طی یک سال در بندر ما وارد و خارج میشوند؟» کاهن پاسخ داد: «فقط چهار کشتی!» غـضب پادشاه برانگیخته شد، زیرا که کاهن جرأت کرده بود که علناً او را مسخره کند.

پادشاه گفت: (چطور جرأت میکنی که این طور به من پاسخ دهی؟ هم اینک دست کم یکصد کشتی را مقابل خود می بینم و تو به من میگویی که در تمام سال فقط چهار کشتی رفت و اَمد میکنند؟»

کاهن تکرار کرد: «همین طور است که گفتم، فقط چهار کشتی! یکی کشتی "ماجراجویی"، دیگری "میل به تفریح"، سومی "جستجوی شهرت"، و چهارمی "دویدن به دنبال پول"! اینها نامهای واقعی تمام کشتیها هستند. حال هر چه که بر روی آنها نوشتهشدهباشد مهم نیست. اینها تنها نیروهایی است که انسان را به حرکت وا میدارند.» در دریاچهٔ جنیسارت یک کشتی بسیار کوچک لنگر انداخته بود. عیسی وارد آن

گردید. این کشتی نام دیگری داشت: (فداکردن خود برای جلال خدا.)

آن کشتی منحصر بفردی است. در مرقس ۲۷:۴–۳۹ آمده است که عیسی یک بار بر طوفان نهیب زده، به حکم او باد ساکن گشت. اما همان شب معجزهٔ بزرگتری از ساکن شدن طوفان روی داد. امواج به کشتی میخوردند (طوری که برمیگشت) (آیه ۳۷). هنگامی که کشتی پر از آب میشود، غرق میگردد. حال چه دریا طوفانی باشد، چه آرام، تفاوت چندانی نمیکند. کشتی پر از آب غرق میشود، اما نه کشتی عیسی. چنین کشتی حتی هنگامی که بادی نمیوزد و ملوانها پارو نمیزنند همچنان به جلو میرود. کلیسا نیز حتی هنگامی که مملو از ارتداد و تفرقه باشد و هنگامی که گناهان، آن را مضحکهٔ انسانها میکند، به پیشروی خود ادامه میدهد. این کشتی برخلاف قوانین هیدرودینامیک جلو میرود. این تنها کشتی است که حتی پر از آب نیز شناور است زیرا که نیروی محرکهٔ آن از نوع درست است.

«پس اگر کسی در مسیح باشد، خلقت تازهای است» (دوم قرنتیان ۱۷:۵)

ا این روز، سالروز انقلاب کمونیستی در روسیه است، یعنی مهمترین واقعهٔ تـاریخ سیاسی قرن بیستم. این انقلاب چه ارمغانی برای انسانها اَورد؟

در یک جلسهٔ الحادی در مسکو، سخنران یک لیوان آب را به حضار نشان داده، سپس پودری را درون آن ریخت. آب به رنگ ارغوانی شراب درآمد. وی چنین توضیح داد: (عیسی در قانا یک چنین پودری را در آستینش مخفی کرده بود. مردم آن ایام عقب مانده بوده، باور کردند که وی دست به یک معجزه زده است، درحالی که این فقط یک حقهٔ شعبده بازی است. من حتی می توانم بهتر از عیسی عمل کنم، یعنی شراب را دوباره بَدَل به آب کنم.) آنگاه پودر دیگری را بکار برد و این اتفاق افتاد. (و حالا دوباره آن را تبدیل به شراب میکنم.) باز هم پودر دیگری را بکار برد و گفتهاش متحقق شد.

یک مسیحی برخاسته گفت: (رفیق سخنران، شما ما را بهخاطر قدرت معجزه آسایتان متحیر ساختید. ما فقط یک چیز دیگر از شما میخواهیم و آن این است که لطفاً از معجون خود اندکی بنوشید.»

سخنران پاسخ داد: (متأسفم، پودری که در آب ریختم مسموم کننده است.)

آنگاه مسیحی گفت: «تمام تفاوت میان شما کـمونیستها و عیسی همین است. او شرابی ساخت که دل مردم را شاد کرد و اکنون مدت ۲۰۰۰ سال است که اذهان را منور و دلها را شاد می سازد. شما هم آب را بَدَل به شراب کردید، اما آن شرابی است که دلها را با ترس و نفرت مسموم می کند!»

انقلابی که دل انسانها را متبدل نمی سازد، نمی تواند خیریت مداومی برای نوع بشر به ارمغان آورد. انقلاب مورد نیاز، تولد جدید است که انسانها را بَدَل به خلقت نوینی میگرداند.

«وقتی که دعا میکنید، بگویید...» (لوقا ۲:۱۱)

بیایید دعای زیر را که در کلیسای قدیم خوانده می شد، با هم بگوییم. این دعا را (اوزبیوس) (Eusebius) نوشته است.

ای خدا، عطاکن که دشمن هیچ انسانی نباشم، بلکه دوست تمام چیزهایی باشم که ابدی و دائمی هستند! باشد که هرگز علیه کسی بدی را نپرورم، و اگر بدی بر من واقع شد، باشد که از آن چشم پوشی کنم، بي أنكه به كسى كه بدخواه من بوده است زياني رسانم. باشد که فقط نیکویی را دوست بدارم، و آن را بجویم و حاصل نمایم. باشد که هنگامی که کاری نادرست کرده یا حرفی نادرست زدهام، هرگز انتظار نداشته باشم که کس دیگری مرا مذمت کند، بلكه خود خود را سرزنش نمايم تا بهتر شوم. باشد که هرگز پیروزی بدست نیاورم، که باعث اَزار خود و رقیبانم شود. باشد که دوستانی را که نسبت به یکدیگر خشمگین شدهاند، اَشتی دهم. باشد که با تمام توان خود به کسانی که به کمک من نیاز دارند، کمک کنم. باشد که هرگز دوستی را که در خطر است رها نکنم. باشد که به خود احترام بگذارم؛ و به همین، خاطر باشد که تمام غرایزم را طوری مهار کنم که مرا به دیوانگی نكشانند. باشد که هرگز درمورد کسی که بد است و بدی کرده است صحبت ننمایم، بلکه انسانهای نیک را بجویم و جای پای آنان را دنبال کنم.

«خوشابه حال صلح كنندگان!» (متی ۵:۹)

نقل شده است که در بین اولین نسل راهبان در صحرای تیباید، راهبی بهنام (اَوَّا پاهون، برای خود کلبهای در دره بناکرد زیراکه سالخورده شده بود. کلبهٔ قدیمی خود را که در تپه واقع بود به (اَوَّا جرج، بخشید. وی بهزودی از این کار پشیمان شد زیرا که می دید که صدها نفر نزد اَوَا جرج می روند تاکلام را از این قدیس بشنوند.

پاهون که مغلوب حسد شده بود، شاگردی را نزد آوا جرج فرستاده، به او امر کرد که فوراً کلبه را ترک کند. شاگرد به اَوا جرج چنین گفت: (پدر پاهون مرا با پیام سلامتی نزد تو فرستاده، از تو تقاضای دعا دارد، زیرا که بر تقوای تو بسیار ارج میگذارد.)

وقتی که شاگرد بازگشت، پاهون از او پرسید: «اَیا اَنچه امر کرده بودم به او گفتی؟» شاگرد در پاسخ گفت: «مطمئناً به او اَن چه را که لایقش بود گفتم.»

اًوا جرج مقر خود را تغییر نداد و مردم همچنان نزد او می اَمدند. پاهون برای بـار دوم شاگرد را فرستاد و گفت: (به اَن ریاکار بگو که کلبهٔ مرا بدون وقفه ترک کند، درغیر این صورت با چوب او را بیرون خواهم کرد.)

شاگرد نزد اَوّا جرج رفته به او گفت: (پدر پاهون تو را بسیار دوست دارد. او از من خواسته تا محبتس را به تو ابراز دارم. او روز و شب از دعا کردن برای تو باز نمی ایستد.»

شاگرد بازگشته، به پاهون گفت: (به او هر آن چه که لازم بود گفتم.) بار سوم نیز به همین ترتیب گذشت. از آنجا که اَوّا جرج همچنان در مقر خود باقی مانده بود، پاهون با یک چوب روانه شد تا او را بیرون راند. شاگرد که چابکتر بود، از مسیر دیگری دویده نزد اَوَا جرج اَمد و گفت: (نتوانستم مانع استادم شوم. او که بسیار سالخورده است از تپه بالا اَمده، تا از تو برکت یابد.)

جرج به استقبال پاهون رفته، مقابل او زانو زد و گفت: (از تو به خاطر آن همه پیامهای محبتی که توسط شاگردت فرستادی تشکر میکنم. من شایستهٔ این همه محبت و زحمتی که کشیده ای و از چنین تپه ای بالا آمده ای تا به طور خاص مرا برکت دهی نیستم.) پاهون دریافت که شاگرد چگونه مأموریت خود را انجام داده است. وی آؤا جرج را در آغوش کشیده، به کلبهٔ خود بازگشت و به شاگرد چنین گفت: (تا امروز من استاد تو بودم و تو شاگرد من بودی. از این به بعد تو مرا تعلیم خواهی داد زیرا که طرق محبت را بهتر می شناسی.)

(پیدایش ۹:۲)

«و درخت حیات را نیز در وسط باغ.»

هر درختی، درخت حیات است. در وهلهٔ اول بدین جهت که پناهگاهی است طبیعی برای پرندگان. آن چه که خداوند گفته است، درمورد هر درختی صدق میکند: (مرغان هوا آمده، در شاخههایش آشیانه میگیرند؛ (متی ۲۲:۱۳).

درختان فقط برای پرندگان نیستند. گورکنها نیز در ریشهٔ آنها پناه میگیرند. صدها گیاه، حشره و حیوان در زیر شاخههای آن خوراک و سرپناه می یابند و عشاق نیز مکانی تنها بودن با یکدیگر پیدا میکنند.

بیش از ۲۰۰ نوع مختلف حشره بر روی درخت بلوط زندگی میکنند. تعداد بی شماری زنبور و ساس از گلهای بلوط تغذیه میکنند؛ سوسکها پوست درخت را میخورند؛ و انواع هزارپاها از برگهای آن تغذیه میکنند. سنجابها و موشهای جنگل نیز وجود دارند. جغذها به نوبهٔ خود موشها را میخورند و در تنهٔ پوک بلوطهای کهنسال لانه میسازند.

از سوی دیگر پاپیتال، دارواش، خزه، جلبک، گلسنگ، و سرخسها نیز وجود دارند. درخت بلوط به هنگام مرگ پوشیده از قارچ می شود.

بلوط پذیرای هر چیز و همه کس می باشد. عشاق در سایهٔ آن با شادمانی با یکدیگر مکالمه میکنند. درختان حتی مکانهایی هستند که انسانها با فرشتگان ملاقات میکنند. ابراهیم هنگامی که در سایهٔ یک بلوط استراحت میکرد با فرشتهها ملاقات کرد. ایمانداران را به درخت نخل تشبیه کردهاند (غزل غزلها ۷:۷). آنها شبیه به درختانی هستند که نزد نهرهای آب کاشته شدهاند (مزمور ۲:۱). آنها نه تنها حیات را در خود دارند، بلکه همچنین امکان زندگی به صدها نفر دیگر را هم میدهند. آنیان درختان حیات برای تعداد کثیری از مخلوقات هستند.

درختی، بعد از مرگ چوب خود را برای ساخته شدن صلیبی داد که نجات نوع بشر را متحقق ساخت. درخت حتی بعد از مرگ نیز قابل استفاده است. باشد که ما درختانی در باغ خدا باشیم.

نوامبر 11

(متى ٢٤: ١٠)

«[بسیاری] یکدیگر را تسلیم کنند.»

یکی از تاریکترین جلوه های کلیسای چین تحت حکومت کمونیستی، حرکتی بود که طی آن دوستان و اعضاء یک خانواده، یکدیگر را منفور داشته، تسلیم میکردند و هر کس فقط به فکر حفظ جان خود بود. در یک کنفرانس (مسیحی) در سال ۱۹۵۱ که با حضور ۱۵۲ رهبر پروتستان برگزار شده بود، مجازات اعدام برای اسقف متدویست (چن) و اسقف انجیلی (کو جن اِن) تقاضا شد. حزب کمونیست رحیم تر از برادران بوده، اسقف را فقط به پنج سال زندان محکوم کرد. دیگر کسی درمورد (کو) چیزی نشنید. احتمالاً او در زندان جان سپرد.

شبان مسیحی «لو چیه وِی» در یک جلسهٔ عمومی مورد حملهٔ دختر خود واقع شد: «اینک من پدرم را متهم میکنم به خاطر اینکه چشم مرا بست و باعث شد که موقعیت خود را در بین مردم از دست بدهم.» پدر میگریست و دختر ادامه داد: «فکر میکنی که اشکهای دروغین تو می توانند وجدان مرا تطمیع کنند؟»

هزاران مسیحی نیکو ممکن بود به حدی اغوا شوند که عزیزان خود را لو دهـند. برادر «سون»، سردبیر مجلهٔ کشاورز مسیحی، در معرض چنان فشار روانی قرار گرفت که دست به خودکشی زد. تنها تعداد اندکی مقاومت کردند کـه از بـین ایشـان مـی توان «واچمن نی» و «وانگ مین تائو» را نام برد.

مقاومت شما به هنگام تجربه های سخت و ایستادگی در برابر وسوسه خیانت، بستگی به زندگی اولیه شما دارد. هنگامی که بعد از توبهٔ سولس طرسوسی، خداوند بر حنانیا، شبان کلیسا ظاهر گشت، به او گفت که چگونه یک نوایمان را می توان تعلیم داد: «من او را نشان خواهم داد که چه قدر زحمت ها برای نام من باید بکشد» (اعمال ۱۶۰۹).

هر کلیسای مسیحی که به اعضاء خود درس اصلی مذهب، یعنی رنجشناسی را اَموزش ندهد، وظایفش را بهجا نیاورده است. ریاضتهایی را بر خود تحمیل کنید. فرا گیرید که رنج ببرید، اما تسلیم نشوید. ممکن است زمانی فرا رسد که به این معرفت نیاز داشته باشید.

«خداوند بر [ابراهیم]ظاهر شده، گفت: ... پیش روی من بخرام و کامل شو.» (پیدایش ۱۱:۱۷)

در حکایتی آمده است که شیطان با دوستی در طول خیابانی راه میرفت که ناگاه مردی را در آن سوی خیابان دیدند که خم شده، چیزی را برداشته، آن را در کیفش نهاد. شیطان به دوستش گفت: (این مرد الساعه تکهای از حقیقت را یافت.) دوست گفت: (این برای تو یک فاجعه است.)

شیطان پاسخ داد: ( اَه، نه. من این فکر را به ذهنش القا خواهم کرد که سـازمانی را برای تبلیغ اَن بنیانگذاری کند. دراَن صورت حقیقت خنثی خواهد شد.)

ما نمی توانیم از نهادها و سازمانها چشم پوشی کنیم. اگر عیسی بعد از تعالیم خود، می مرد و قیام می کرد، بدون اینکه کلیسایی پشت سر خود برجای گذارد، امروز دیگر شاگردانی برای مسیح وجود نمی داشتند. ما کتابمقدس را از کلیسا داریم. کلیسا صحت و اقتدار آنها را تضمین کرده، بخشهای دشوار را تفسیر می نماید، و تجربهٔ غنی مسیحیان را طی نسلها حفظ کرده، انسانها را در تعمید و عشاء ربانی شرکت می دهد.

ممکن است اَرزو کنیم که هر انسانی همچون ابراهیم غول ایمان باشد، او راه خود را به تنهایی اَغاز کرد و در حضور خدا خرامید، درحالی که به جز خانوادهاش هیچ کس به او ایمان نیاورد. ممکن است بخواهیم که هر نوزادی بَدَل به مرد کامل شود و هر فرد عقبافتادهای بَدَل به یک نابغهٔ بافرهنگ گردد. اما انسانها همانی هستند کـه هستند و برای یک عمرْ ایمان، نیاز به کلیسای سازمان یافته دارند.

درعین حال، باید هشیار باشیم زیرا که نهادهای کلیسایی نه فقط همیشه حقیقت را منتقل نمیکنند، بلکه گاهی اوقات نیز آن را منحرف می سازند. هدایت این قبیل نهادها بر عهدهٔ کسانی است که دچار قصور و کاستی هستند. هیچ چیز نمی تواند جایگزین تجربهٔ دست اول و کشف ملکوت در درون خودمان گردد.

لذا به نهادها وفادار باشيد و سلوك شخصي تان را با خدا نيز حفظ كنيد.

«مرشدان پاسبانی جانهای شما را میکنند.» (عبرانیان ۱۷:۱۳)

اَشوبگر نباشید، یعنی کسی که همواره خطاهایی را در خادمین یافته، اَماده است که از کلیسا جدا شده، تفرقه ایجاد کند.

هر خادمی ستارهای است در دست راست عیسی، حتی آن کسی که کلیسایی نظیر کلیسای لائودکیه را هدایت میکند، یعنی جایی که مسیح به عوض آن که مرکز باشد همچون گدایی پشت در نگاه داشته شد (مکاشفه ۱:۲). بر عهدهٔ او و بر عهدهٔ معدود کسانی که از سوی او منصوب شدهاند میباشد که خادمین منحرف شده را نکوهش کرده، برکنار سازند. ممکن است فکر کنیم که با پایین کشیدن یک مرد مقدس از منبر و با تلخ کردن زندگی بر او با انتقادهای دائمی خود، به خدا خدمت میکنیم، حال آنکه به این طریق خود را فریب میدهیم.

شبانی به خاطر بدگویی های بسیاری که از او می شد، نتوانست هیچ کار نیکی در جامعهٔ کلیسایی اش به انجام رساند. لذا آنجا را ترک گفت. بعد از آن، افراد با یاد آوری موعظه های قبلی او در ایمان تقویت شدند. مادامی که خادم با آنان بود، جماعت قدر او را نشناختند. شماسی که بیش از همه از او نفرت داشت، توبه کرده، به دیدن او رفت. همسر شبان او را با این کلمات پذیرفت: (او در حال مرگ است. سعی نکن که او را ببینی. دیدن چهرهٔ تو ممکن است بر اضطرابش بیفزاید.

چه وحشتناک است که یک مسیحی منشأ اضطراب یک قـدیس درحـال احـتضار باشد.

درهر حال شماس وارد اتاق شد. شبان درحال مرگ توانست تنها چشمان خستهاش را لحظهای بگشاید و بگوید: ("بر مسیحان من دست مگذارید و انبیای مرا ضرر مرسانید" (مزمور ۱۵:۱۰۵)". من یک گناهکار بودم، هر چه که به من کردی درست بود. نگران نباش. اما این سخن را به خاطر داشته باشد که وقتی در کسی خطایی می یابی، ممکن است او مسیح خدا باشد. "بر مسیحان من دست مگذارید و انبیای مرا ضرر مرسانید". ۴ شبان این راگفت و درگذشت.

هیچ خادمی کامل نیست، نه در تعلیمش و نه در زندگیاش. با اینحال باید آنان را محترم شمرد. یک شبان نامحبوب نمیتواند کار نیکویی برای جماعت مذهبیاش انجام دهد. (اعمال ۲۱:۱۶)

#### «تو و اهل خانهات نجات خواهید یافت.»

مقدسین ممتازی وجود دارند که ایمانشان درحد نهایی خود اَزموده شده، می توانند وفاداری خود را در حد نهایی نشان دهند.

در قرن شانزدهم در اسپانیا، (اَنتونیو هِرِزوئلو) توسط سازمان تفتیش عقاید، به خاطر اعتقاد انجیلیاش محکوم به مرگ شد. (خولیان هرناندِز) کتابمقدس اسپانیایی و ادبیات مسیحی پروتستان را در خمرههای شراب پنهان کرده، وارد کشور میکرد. قاچاق کتابمقدس عادتی قدیمی درکلیسای مسیح است. هرناندز وقتی که دستگیر شد، مدت سه سال به طرز وحشیانهای شکنجه شد، اما نام کسانی را که به ایشان کتابمقدس داده بود فاش نکرد. هِرِزوئلو به دنبال دراثر چنین کتابمقدسی ایمان آورد.

وقتی که هرزو ثلو را به چوب اعدام بستند، دریافت که همسرش که یک ایماندار بود به خاطر ترس از مرگ ایمان خود را انکار کرده است؛ به همین جهت، دچار عذاب شد. مأمورین سخاو تمند تفتیش عقاید محکومیت همسر او را از مرگ به حبس ابد تقلیل دادند. لذا یک کلمه از زبان هرزو ثلو نیز کافی بود تا از چوبهٔ اعدام خلاص شود. او می توانست به زندان رفته، امیدوار باشد که روزی عفو شامل حالش شده، دوباره به همسرش خواهد پیوست.

اما او امید بهتری را می شناخت: وعدهٔ خدا که به تمامی ایمانداران داده شده و برطبق آن ایشان و اهل خانه شان نجات خواهند یافت. او آن قدر به همسرش توصیه کرد که توبه کند که سرانجام دهانش را بستند. او ایمان داشت که کلام خدا که برای نجات گناهکاران مؤثر است، همچنین در بازگرداندن یک مقدس از دین برگشته به آغل مسیح نیز سودمند خواهد بود.

او مرد و همسرش به زندان رفت، اما آرامشی نیافت. نزاع باطنی هشت سال به طول انجامید. بعد از این دوره، وی دوباره ایمان خود را درمقابل مأمورین تفتیش عقاید تأیید کرد. او نیز سوزانده شد و رفت که در آسمان به شوهرش بپیوندد. به وعدهٔ خدا برای اهل خانهتان ایمان داشته باشید.

«از اعلام نمودن شما به تمامی ارادهٔ خداکوتاهی نکردم.» (اعمال ۲۷:۲۰)

زن و شوهری به یک فروشندهٔ کتابمقدس برخورد کردند. فروشنده سعی کرد کـه کتابمقدسی بفروشد. شوهر با خشونت امتناع ورزید، لذا فروشنده، یک عهد جدید را مجاناً به زن اهداء کرد.

شوهر شروع به مسخره کردن نموده، گفت: (ما ازدواج کردهایم. لذا نیم اَن چه که او صاحب اَن است، به من نیز تعلق دارد.) اَنگاه تیشهای برداشته، عهد جـدید را بـه دو قسمت تقسیم کرد.

چند هفته بعد به همسرش گفت: (نیم دیگر کتاب را کجا گذاشته ای؟ آن را لازم دارم. نیمهٔ من با حکایت پسر گمشده که به خانهٔ پدر باز میگردد پایان یافته است. او چیزی میگوید و من کنجکاو هستم ببینم که چه گفته است. سخنان او در نیمهٔ کتاب توست.»

او تنها انسانی نبود که کتابمقدس را به دو نیم کرده است. عیسی آمد پر از فیض و راستی. برخی واعظین فقط درمورد راستی سخن میگویند و صحبت درمورد فیض را بر عهدهٔ دیگران میگذارند. دیگران ضد آن را انجام میدهند. کتابمقدس همواره آمرزش گناهان را با توبه تو اُم میگرداند. کتابمقدس را به دو نیم تقسیم نکنید.

درمقابل این واقعیت که عیسی بهخاطر گناهان ما مرد توقف نکنید. همچنین مکتوب است که ما باید بدن خود را بهعنوان قربانی زنده بگذرانیم (رومیان ۱:۱۲).

(دوم يوحنا ١)

«همهٔ کسانی که راستی را میدانند.»

یک انسان چگونه می تواند راستی را بیابد؟ آیا خصوصیات روحانی و عقلانی ضروری برای یافتن آن را دارا هستیم؟ آیا اگر با آن مواجـه شـویم، آن را تشـخیص خواهیم داد؟

ما کوچک هستیم. اَیا کسی می تواند خورشید را با یک تور پروانهگیری بگیرد، یا اقیانوس را در یک انگشتانه جای دهد؟ یک کودک سه ساله را به کتابفروشی بـزرگی بفرستید و از او بخواهید که کتاب کمدی الهی دانته را یافته، اَن را بیاورد. کودک اَن را چگونه تشخیص خواهد داد؟

برای یافتن راستی، باید تعریف دقیقی از راستی را در اختیار داشته باشیم. برای اینکه بدانم کدام تعریف از تعاریف مختلف راستی، درست است و کدام یک از ادعاهایی که خود را در عرصهٔ مذهب، سیاست، اخلاقیات و غیره، حقیقت غایی اعلام میکنند واقعاً درست است، باید نشانه هایی را بشناسیم که به واسطهٔ آنها راستی قابل تشخیص باشد. کسی که از پیش راستی را نشناخته است، هرگز نمی تواند آن را بیابد. ما در یک دایرهٔ بسته به دام افتاده ایم. راستی قابل یافتن نیست. تاریخ اندیشهٔ بشری قبرستان ادعاهای علمی و غیر علمی است که بشریت ابتدا به درست بودن آنها غره شده،

لیکن بعداً معلوم شده که غلط بودهاند. تملک راستی که متمایز از شخص من باشد، راستی یی که بتوانم آن را پذیرفته، یا

مملک راستی که متمایز از شخص من باشد، راستی یی که بتوامم آن را پدیرفته، یا ترک نمایم، راستی نیست. راستی فقط می تواند یک (من) باشد. برای همین عیسی گفت: (من راستی هستم) (یو حنا ۶:۱۴).

قاعدهٔ راستی در یک انسان نمی تواند قاعدهٔ این یا اَن شخص باشد.

راستی شیوهٔ بودن یک شخص عیسی گونه است. هر چه من بیشتر عیسیگونه باشم، راستی بیشتر در من ساکن است، راستی که لزومی ندارد آن را بجویم، چرا که خصلت من است. پاسخ دیگری برای جستجوی راستی وجود ندارد.

خدا نمی خواهد ماکس دیگری شویم، بلکه می خواهد با (او) یکی شویم.

(اول پطرس ۳:۳)

«و شما را زینت ظاهری نباشد!»

(پرپتوئا) به خاطر ایمانش به سیاهچال افکنده شد. او اگر نجات دهـنده را انکار میکرد، می توانست آزاد شود. پدر سالخوردهاش به او توصیه کرد که چنین کند. دختر گفت: (پدر، آیا این کوزهٔ کوچک را در اینجا می بینی؟) پدر گفت: (آری.) دختر دوباره گفت: (آیا می توان نام دیگری به جز کوزه بر آن نهاد؟) پدر گفت: (خیر!) لذا پرپتو ٹا گفت: (من هم نمی توانم خود را چیزی جز آن چه که هستم یعنی یک مسیحی، بنامم) هنگامی که پدر از او خواست که به موهای سپیدش رحم کرده، او را تسلیم کسانی

نکند که وی را به خاطر داشتن دختری مجرم و زندانی آزار رسانند، و اینکه به فکر نکند که وی را به خاطر داشتن دختری مجرم و زندانی آزار رسانند، و اینکه به فکر کودکش نیز باشد، دختر همچنان در عقیدهٔ خود استوار باقی ماند. چیزی او را تکان نمی داد. زیرا که نمی توانست چیزی جز یک مسیحی باشد، همان طور که یک کوزه نیز نمی تواند چیزی جز آن باشد.

هنگامی که او را در مقابل حیوانات وحشی انداختند، لباسش از کنار پاره شد. وی بلافاصله پاهایش را پوشاند، و بیشتر نگران برهنگی خود بود تا زجری که انتظارش را میکشید. این آخرین حرکت او پیش از مردن به عنوان یک شهید بود.

مسیحیان، صرفاً اَن چیزی باشید که هستید. شما نمی توانید چیز دیگری باشید.

(رومیان ۲:۱۲)

«همشکل این جهان مشوید!»

یک مسیحی نمی تواند به اندازهٔ کافی مراقب باشد که در کدام مجلس عمومی شرکت جسته، چه برنامهٔ تلویزیونی را نگاه کند، یا چه کتابی را بخواند. (ترتولیان)، یک معلم بزرگ مسیحی قرن سوم، حکایت یک بانوی مسیحی را نقل کرده است که به دیدن نمایشی شرم آور رفته بود و در بازگشت جن زده شده بود. در جلسهٔ جنگیری، روح پلید به خاطر اینکه جرأت یافته بود که به یک ایماندار حمله کند، مورد سرزنش قرار گرفت؛ اما روح پلید با استواری پاسخ داد: (من این کار را در نهایت انصاف انجام دادم، زیرا که او را در قلمرو خود یافته.

تصدیق میکنم که در بسیاری از نمایشها چیزهایی وجود دارند که به خودی خود دلپذیر و معصوم هستند و گاه حتی برخی نکات بسیار عالی در آنها یافت میشود. توضیح آن ساده است. هیچ کس سم را با صفرا رقیق نمیکند. زهر را در خوراک لذیذ زده و با طعم شیرین عرضه میکنند. پیش از رفتن به نمایشی که ظاهراً معصومانه بهنظر میرسد احتیاط کنید.

به شادیهای مسیحی، و ضیافت عروسی ایمانداران هم باید اشاره کنیم. برای کسب لذات زندگی نباید عجله کرد. ما می توانیم همانقدر با دنیا و سرگرمی هایش مشارکت داشته باشیم که دنیا می تواند در عبادت ما مشارکت کند!

خداوند گفته است: (جهان شادی خواهد نمود، شما محزون می شوید) (یو حنا ۱۶: ۲۰). مادامی که جهان شادی میکند، ما باید به خاطر تفوق بی انصافی گریه و زاری کنیم، چرا که در روز مجازات جهان ما شادمانی خواهیم کرد.

هیچ کس نمی تواند لذایذ هر دو جهان را داشته باشد. توجه خود را هر روز متوجه روزنامهها نکنید که ببینید چه سرگرمی می توانید در آن بیابید، بلکه روزانه صلیب خود را برداشته، از او پیروی نمایید.

«دامـاد بـرسید، و آنـانی کـه حـاضر بـودند بـا وی بـه عـروسی داخـل شدند.»

ما که چهارصد صال بعد از اصلاحات مذهبی زندگی میکنیم، خیلی دشوار می توانیم تفکر مسیحیان قرون وسطی را درک کنیم.

در قرن سیزدهم هیچ کس با سخنانی که توسط یک راهب نوشته می شد، مخالفتی نمی کرد، نظیر این نوشته: (همگان، هرگاه که استفادهٔ مناسبی از خون نجات دهنده شان و شیر با کرهٔ مقدس یعنی مادرشان بنمایند، مستحق ورود به خانوادهٔ مسیحی می باشند؛ اَری اَن خون قابل پرستشی که شهیدان را تشویق کرده، عذابهای اَنان را تسکین می دهد و اَن شیری که با تخفیف نفرین خدا، تلخی جام ما را شیرین می کند.»

در آن زمان مردم خیلی کم از کتابمقدس آگاهی داشتند. نمی دانستند که کتابمقدس فقط در مورد قدرت طاهر کنندهٔ خون مسیح با ما صحبت میکنند، و قدرت نجات دهندهٔ شیر مریم صرفاً یک خیالبافی زیبای انسانی است.

همچنین مردان در اَن ایام دوست داشتند که قدیسین زن را کمتر مورد تکریم قرار دهند. شاید که در این زمینه بسیار افراط کرده باشند، باوجود ایـنکه بسـیاری از اَنـان شخصیتهای شریفی بودهاند.

دوار تبورگ امروز تنها یاد آور مکانی است که لو تر موعظه می کرد، حال آنکه درعین حال محلی بود که الیزابت، قدیس مجارستانی، در آن پرورش یافته و دعا می کرد. وی بیمارستانی را احداث کرد که هنوز هم می توان مقابل دروازه های قصر مشاهده کرد ! او با این عمل، کوشید که هیچگاه مذلت انسانها را در پر تو مقام سلطنتی اش فراموش نکند. آخرین کلمات وی چنین بود: (آن لحظه فرا رسیده است که خدا، دوستانش را به ضیافت عروسی فرا خواند. داماد، عروسش را می جوید. سکوت، سکوت. آن روز، روز ۱۹ نوامبر بود.

40 نوامبر

(اول پطرس ۱:۳) (اول پطرس ۲:۳) (اول پطرس ۱:۳)

در یک روز سَبَّت، استاد مایر به کنیسه رفت. مادامی که وی اَنجا بود، دو پسر کوچک او از درختی بالا رفته، از اَن افتادند و مردند. همسر او «بروریا» جسدها را به اتاق بالایی برده، اَنها را با ملحفهای پوشاند و سپس پایین رفت تا سفره را بـرای شـوهرش بچیند.

هنگامی که شوهر به خانه بازگشت، دعاهای مرسوم را خوانده، بر سر سفره نشست و سراغ کودکان را گرفت. زن پاسخ داد: (خوب آنها کودک هستند، چه انتظاری از آنها داری؟)

بعد از آنکه شوهر غذایش را به اتمام رساند، زن گفت: «از تو یک سؤال دارم، همسایه ای به من یک جفت گوشوارهٔ قیمتی داد تا برای او نگاه دارم، زیرا که شوهرش مشروبخوار است و ممکن بود که آنها را بفروشد. الان شوهرش مرده است و او از من خواسته است که گوشواره ها را به او باز گردانم. من آنها را دوست داشتم. وقتی که تو در خانه نبودی، آنها را آویزان می کردم و در مقابل آینه لذت می بردم. آنها یکی از شادی های من بودند. آیا به نظر تو باید آنها را پس بدهم؟»

استاد پاسخ داد: «از سوَّال تو تعجب میکنم، البته که باید اَنها را پس بدهی، و باید از او تشکر کنی که این امتیاز را داشتهای که چنین مدت طولانی اَنها را نگاه داری.»

سپس گفت: «با من بیا! میخواهم به تو نشان دهم که آنها چه قدر زیبا هستند.» وی شوهر را به اتاق بالا برده، ملحفه را پس زد و گفت: «جواهرات اینها هستند. مدتی را با حضورشان به خوشی سپری کردیم. باشد که اکنون آنها را با سپاسگزاری به صاحبشان بازگردانیم.»

مرد پاسخ داد: (خوشابحال شوهری که زنی خردمند دارد. خدا داد، خدا گرفت، پس نام خدا متبارک باد.)

باشد که ما نیز در قبال زیانهایمان چنین واکنش نشان دهیم.

41 نوامبر

(دوم قرنتيان ٧:٩)

«خدا بخشندهٔ خوش را دوست دارد.»

یک مسیحی به برادر ایمانی خود چنین گفت: (من هر یکشنبه اَن چه را که باید به کلیسا بدهم کنار میگذارم. اگر نتوانستم به کلیسا بروم، پول را به همسرم میدهم تا اَن را برای دفعهٔ بعد نگاه دارد و عشر را بر هدیهٔ هفتهٔ بعد اضافه کـند. نـظرت در ایـن بـاره چیست؟»

برادر پاسخ داد: (من پیش از آنکه به کلیسا بروم در خانه، به اتفاق خانوادهام زانـو زده، خدا را بهخاطر داشتن موهبت زندگی در یک سرزمین آزاد که در آن میتوانم بـه کلیسا بروم شکر میکنم. از او بهخاطر شبان و کار بشارتی گروهمان، و بـهخاطر تـمام چیزهای دیگر تشکر میکنم. سپس تصمیم میگیرم که چـه مـقدار بـاید بـرای کـلیسا اختصاص دهم.»

بعد از مدتی، دو مسیحی یکدیگر را ملاقات کردند. دومی گفت: (روش تو را امتحان کردم. فوق العاده است. بعد از دعا و تشکر از خدا و پیش از تصمیم گرفتن درمورد اینکه چه مقدار هدیه بدهم، می دیدم که مبلغ کنار گذاشته شده در مقابل نعمتهایی که دریافت کرده ام بسیار اندک است؛ لذا هر بار هدیهٔ خود را افزایش می دهم. متعاقب آن برکات من نیز افزایش یافتند. در بخشش شادی بی نظیری را می یابم. بیش از هر وقت دیگر احساس رضایت و خوشبختی می کنم.»

اًیا شما به طور تصادفی هدیه میدهید یا برطبق هدایت خدا؟

(متی ۱۷:۵)

«اَمدهام تا [تورات] را تمام کنم»

«شون شائوک»، رئیس سابق انجمن کتابمقدس ژاپن حکایت ذیل را بازگو میکند. در پایان جنگ جهانی دوم، استقبال گرمی از سربازان آمریکایی در «شینمانبوک»، دهکدهای در جزیرهٔ اوکیناوا به عمل آمد. خانهها و خیابانهای این دهکده پاکیزه بودند و برخلاف نقاط دیگر، ساکنینش خوشحال تر از دیگر ژاپنی ها بهنظر می آمدند.

تفاوت از اینجا حاصل شد که سی سال قبل یک مبشر آمریکایی از آن دهکده گذر کرده بود. وی نتوانست مدت زیادی در آنجا توقف کند، و فقط چند کـلمه بـا ایشـان صحبت کرده، کتابمقدسی را برایشان باقی گذاشت.

دو برادر، «شوسهای» و «موگون» شروع کردند به زندگی برطبق این کتاب، بی اَنکه با مسیحیان دیگر نقاط ارتباطی داشته باشند. ایشان نجات دهنده را از طریق کتاب یافته، احکامش را به جا آوردند و به دیگران شهادت میدادند. یکی از این برادران شهردار دهکده شده و دیگری معلم اَنجا گردید. کتابمقدس هر روز در مدرسه خوانده می شد. دهکده برطبق کتابمقدس اداره می شد.

کشیش اَمریکایی می توانست ببیند که از کتابمقدس سیساله بـه خـوبی اسـتفاده شده، زندگی یک دهکده را تغییر داده است.

اَیا کتابمقدس شما اغلب بر روی قفسه قرار دارد؟ اَیا زندگی شما را تغییر داده است؟ اَیا تصمیم گرفته اید که هر روزه از اَن اَموخته و بلافاصله اَن چه راکه اَموخته اید درعمل پیاده کنید؟ اَیا تعالیم اَن را به مدرسه، کارخانه و انجمن خود می برید؟

اگر تاکنون استفادهٔ خردمندانهای از کتابمقدس نکردهاید، از ایـن بـرادران ژاپـنی بیاموزید.

«امـروز کـاش آواز او را مـی شنیدید ! دل خـود را سـخت مسازید.» (مزمور ۸،۷:۹۵)

مرد جوانی به مادرش گفت: (نمی توانم کتابمقدس را بپذیرم، چون حاوی مطالبی است که نمی توانم آنها را هضم کنم. آنها برایم هیچ مفهومی ندارند.»

مادر پاسخ داد: (هنگامی که در جنگ بودی، یک بار به من نامهای نوشتی بـدین مضمون: "نامههای تو موقعیتی را توصیف میکنند که برای من غیرقابل درک هستند. سه سال تمام از خانه دور بودهام؛ شاید اگر با تو بودم، اَن را درک میکردم.")

مقیاس اینکه چه قدر کتابمقدس برای ما غیرقابل درک است، نشان میدهد که برای چه مدت و چه مقدار از وطن آسمانی مان دور هستیم. در کتابمقدس مفاهیم مربوط به این موطن آسمانی بیان شده است. به خانهٔ پدری باز گردید و آنگاه درک خواهید کرد. یک بار این کار را بکنید.

مستبد یونانی ( اَرخاکوس ؟ وقتی که در راهِ رفتن به یک ضیافت بود، کسی نامهای را به دست او داد و گفت: (خیلی مهم است! ؟ وی پاسخ داد: ( کارهای مهم را بـرای فـردا میگذاریم. ؟ کمی بعد، هنگامی که مست شده بود، خنجر یک جانی قـلبش را سـوراخ کرد. خون او بر روی نامهای ریخت که حاوی هشداری درمورد توطئه بود. مراقب هشدار باشید و بازگشت کنید. (لوقا ۱:۱۱)

«خداوندا، دعا کردن را به ما تعلیم نما!»

هنگامی که مسیحی جوانی بودم، به من اَموخته شده بود که اگر در ایام خشکسالی به جلسهٔ دعا برای باران میرویم، باید چتری را همراه خود برداریم، زیرا که این نشانهٔ ایمان است.

بعدها در تلمود خواندم کـه کـاهن اعـظم يـهود، وقـتـی کـه یک بـار در سـال وارد قدسالاقداس می شد، همواره دعای خود را با این کلمات خاتمه می داد: (خداوندا، به دعاهای رهنوردان گوش فرا مده.»

هر رهنوردی به هنگام سفر خواهان هوای خوب است. جهان ما چگونه می شد اگر خدا برحسب دعای هر کس، هوا را تغییر می داد، چون کسی برای باریدن دعا میکند و دیگری برای نباریدن؟

من آن کشیشی را ترجیح میدهم که هنگامی که از او خواسته شد تا برای باران دعا کند، پاسخ داد: (نه مادامی که باد در این سمت میدمد.)

خداوند ما گفت: (باد هر کجا که میخواهد میوزد.) قوانین مشخصی بر طبیعت حکمفرماست. دعا کردن برخلاف پیش بینی هواشناسی، از این جهت که مناسب خواست شما نیست، همان قدر غلط است که دعا کنید که دو ضرب در دو چهار نشود.

دعای پیشوای مسیحیان این است: «ارادهٔ تو بشود!» ایلیا می توانست باران را بباراند. عیسی توانست بر بادها نهیت زند. آیا می خواهید که از ایشان تقلید کنید؟ مادامی که در سطح خود هستید، نمی توانید این کار را بکنید. شما باید بَدَل به یک شخصیت قدر تمند روحانی شوید که خواست خدا را درمورد آب و هوا می داند. شما باید چیزهایی را بدانید که کارشناسان هواشناسی آن را نمی دانند.

«اسم تو را به آن مردمانی که از جهان به من عطا کردی ظاهر ساختم.» (یوحنا ۶:۱۷)

هنگامی که «پولینوس» در دربار «ادوین»، پادشاه اومبریای شمالی، در سال ۶۲۷ تلاش نمود تا او را متقاعد سازد که مسیحیت را بپذیرد، پادشاه دچار دودلی گردید، تا اینکه یکی از جنگاورانش چنین گفت:

دای پادشاه، حیات کنونی انسانی بر روی زمین بهنظر من در مقایسه با زمانی که بر ما ناشناخته است، شبیه به پرواز چابک پرستویی است به درون خانهای که در آن برای صرف شام در زمستان به همراه اعوانتان نشسته اید، و آتش افروخته است و تالار مجهز؛ اما طوفان زمستانی و باران و برف در بیرون خانه بی داد میکند؛ پرستو از یک در وارد می شود و از در دیگر خارج می گردد. مادامی که در داخل است، از طوفان زمستانی در امان است، اما بعد از مدت کوتاهی از نظر ما ناپدید می شود. از زمستان دوباره وارد زمستان می شود. لذا این حیات انسان برای مدت کوتاهی است؛ آن چه که قبلاً گذشته، و آن چه که خواهد آمد، ابداً چیزی از آن نمی دانیم. حال اگر این عقیدهٔ جدید چیزی قطعی تر به ما بگوید، به حق سزاوار این است که از آن پیروی کنیم.

عقیدهٔ جدید، یعنی اصول عقیدتی مسیح به این سؤال پاسخ میدهد. عیسی بر ما نام پدر را آشکار کرد (یوحنا ۶:۱۷). معرفت بر این نام تمامی درهای اینجا و ابدیت را بر به روی روح انسان میگشاید. در تمامی ادبیات کهن اقوام مختلف این باور وجود دارد که اگر انسان نام واقعی چیزی را بداند، قدرتهای موجود در آن تحت کسنترل او در می آید. این اندیشه درست بود. وقتی فرمول شیمیایی یعنی آخرین نام یک چیز را بدانیم، می توانیم بر روی آن عمل کنیم.

به واسطة عيسى مىدانيم كه خدا محبت است. محبت خدا كليد حل معماست.

| () | ٦ | :۴ | ايوب | ) |
|----|---|----|------|---|
|    |   |    |      |   |

«خاموشی بود.»

دانشجویی به نزد حکیم بزرگی رفت و گفت: (استاد، درمورد خدا به من تعلیم ده!) حکیم خاموش ماند.

دانشجو دوباره به او گفت: «استاد، درمورد خدا به من تعلیم ده.» او همچنان خاموش ماند.

هنگامی که دانشجو برای بار سوم سؤال کرد، حکیم گفت: «درمورد خدا به تو تعلیم دادم. من خاموش هستم.»

بیان کردن خدا با کلمات مثل این است که سعی کنیم امواج را با تور ماهیگیری بگیریم. کلمات از ضرورتی برخاستهاند که انسانها برای درک یکدیگر به هنگام شکار، تولید و روابط شخصی بدان نیاز داشتهاند. ما نمی توانیم بدون آنها زندگی کنیم، اما هنگامی که کلمات انسانی را درمورد خدا بکار می بریم و او را دارباب، پدر، محبت» می نامیم، می توانند تداعی های غلطی را به همراه آورند. یک ارباب ممکن است یک استثمار کننده باشد. لوتر به دشواری می توانست دعای خداوند را اداکند، زیرا که میل نداشت او را دپدر، بنامد، چون پدرش بسیار خشن بود. محبت و دوست داشتن؟ من کلوچهٔ سیب و سگم را دوست دارم. آیا همان احساس را نسبت به خدا دارم؟

هنگامی (لیوینگستون) میخواست به وحشیان توضیح دهد که خدا محبت است، نمی توانست این کار را بکند، زیرا که ایشان در زبان خود کلمه ای برای (محبت) نداشتند. او متوجه شد که چیزی که ایشان بیش از هر چیز دوست می داشتند، گوشت بازوی کباب شدهٔ انسان بود. آنها آن را (آنبوی) می نامیدند. او موعظهٔ معروف خود را ارائه داد و طی آن گفت که (خدا بهترین آنبوی است.) از او به خاطر این امر انتقاد کردند. اما او آن کاری را کرد که پیش از وی یوحنا انجام داده بود یعنی خدا را (محبت) خواند.

محبت، یک احساس انسانی است. اَیا کسی اعتقاد دارد که خدا یک احساس است؟ از اَنجا که محبت رفیع ترین چیزی است که انسان می شناسد، یوحنا اَن را درمورد خدا بکار برد، همان طور که لیوینگستون او را داَنبوی، خواند.

اما اَن چه را که خدا نهایتاً هست، هنگامی خواهید فهمید که خاموش باشید.

«خسدا رضا بدین داد...که پسر خود را در من آشکار سازد.» (غلاطیان ۱۵:۱، ۱۶)

یک انسان چه می تواند بکند تا پسر خدا را در خود کشف نماید؟ چگونه می تواند صورت خدا را که مطابق آن خلق شده است و به خاطر گناه مکدر شده، بازیابد؟ طریقی وجود ندارد.

هنرپیشهای نقش اتللو را ایفا میکند. شاید او هیچگاه امکان این را نیافته باشد که حسادت ورزد و شاید هیچگاه این احساس را نشناخته باشد. او سعی میکند نقش شخصیتی را که با طبیعت او بیگانه است ایفاکند: یعنی نمونه یک مرد حسود. شخص تهی از شخصیت یعنی نقش اتللو، هرگز نمی تواند خصلت هنرپیشه را تغییر دهد. هنرپیشه همواره می تواند تصمیم بگیرد که دیگر نقش اتللو را بازی نکند.

هر یک از ما در وهلهٔ اول اَنَ چیزی است که هست. در وهله دوم است که او در زندگی خود حالات متفاوتی را در پیش میگیرد، مثلاً رفتار یک شخصی که با گناه بازی میکند، یک گناهکار دل سخت، یا یک گناهکار توبه کرده. هیچ یک از این نقشها نمی تواند درمورد اَن چه که او باید باشد تصمیم بگیرد. اَن (من) بنیادین است که تصمیم میگیرد که چه نقشی را بازی کند.

تمام تغییر هنگامی آغاز میشود که اتللویی که من نقش او را ایفا میکنم، خود را دیگر جدی نگیرد. او میداند که درواقع اهمیتی به دزدمونای جعلی نداده، و هرگز او را نکشته است – یعنی کل صحنه یک نمایش بوده است، آنگاه شخصیت واقعی شما، یعنی پسر خدا در شما، در کلیت زیباییاش ظاهر خواهد شد. شخصیت قدیمی، یعنی بازیگر، محو شده است.

در تمثیل پسر گمشده، آمده است که هنگامی که پسر تصمیم گرفت نـزد پـدر بـاز گردد، به خود آمد (لوقا ۱۷:۱۵). هر بازگشتی به سوی خدا بازگشتی است بـه سـوی خویشتن حقیقیتان.

۲٨ نوامبر

(رومیان ۱۵:۱۲)

«ماتم نمایید با ماتمیان.»

یک مسیحی به سختی با چاقو زخمی شد. مجرم دستگیر شد و توسط پلیس بـه بیمارستان برده شد تا با قربانی مواجه شود. پلیس به مسیحی اطمینان داد که مرد مزبور به مجازات خود رسیده، زندانی خواهد شد.

مسیحی پاسخ داد: (چه افتخاری نصیب من شده است که هم اینک با او ملاقات میکنم. عیسی گفته است که هر که در زندان است، برادر کوچک اوست.) مسیحی در مقابل مجرم زانو زده، جان سپرد.

در برابر هر که در زحمت است، زانو بزنید حتی اگر رنج او بهخاطر اهانت به شـما باشد. عیسی، اَن صاحب غمها، با رنجبران همدلی میکند.

در تلمود چنین آمده است: «اگر مرد شریر، یک مرد عادل را آزاد دهد، خدا طرف مرد عادلی است که مورد آزار قرار گرفته است. اگر مرد بی انصافی، مرد بی انصاف دیگری را آزار دهد، خدا طرف مرد بی انصافی است که مورد آزار واقع شده است. اگر مرد عادلی مرد بی انصافی را آزار دهد، حتی آن موقع نیز خدا جانب کسی را میگیرد که مورد آزار واقع شده است.

همواره طرف گرسنگان باشید، حتی اگر گرسنگی شان به خاطر تنبلی باشد. طرف تشنگان باشید، حتی اگر به خاطر غفلتشان از حفر چاه در تشنگی بسر می برند. طرف برهنگان باشید، حتی اگر لباسهایشان را در قمار باخته باشند. طرف بیماران باشید حتی اگر سلامتی شان را به خاطر گناه نابود کردهاند. طرف زندانیان باشید حتی اگر مجرم باشند، فقط مراقب باشید که به ایشان بیش از قربانیانشان التفات ننمایید، قربانیانی که آنان نیز افراد معصومی بودند و مورد آزار واقع شدند.

(لوقا ۳۳:۱۲)

«آن چه دارید بفروشید و صدقه دهید.»

مرد دولتمند در حکایت ایلعازر فقیر، لباسی از کتان مرغوب به تن میکرد که برطبق مکاشفه باب ۱۹، نماد عدالت مقدسین است. این مرد جلوهٔ ظاهری عدالت را داشت، اما او را نمی توان یک عادل به حساب اَورد زیرا که نسبت به فقرا سنگدل بود.

تمام مسیحیان کشورهای صنعتی در معرض خطر ارتکاب همان گناه هستند. کشورهای توسعه یافته فقط پانزده درصد قیمت فروش نهایی محصولاتشان را دریافت میکنند. کشورهای تولید کننده موز فقط یازده سنت برای هر دلار موزی که به کشورهای غنی میفروشند، حاصل میکنند. این الگوی استعماری که برطبق آن کشورهای فقیر مواد خام ارزان قیمت و مواد غذایی مناطق حاره را برای کشورهای صنعتی ثروتمند مهیا میکنند، همچنان وجود دارد. بین سالهای ۱۹۶۳ و ۱۹۷۱ سریلانکا به دنبال سقوط قیمتها، ۴۵ میلیون دلار در صادرات چای به انگلستان از دست داد، یعنی دو برابر کمک بریتانیا به این کشور.

در کشورهای توسعه نیافته، بیعدالتی اجتماعی فراوانی هنوز وجود دارد. ده درصد ثروتمند این کشورها چهل درصد کل درآمد را به خود اختصاص میدهند، حال آنکه چهل درصد فقیر فقط از دوازده درصد کل درآمد برخوردار می شوند.

فرد مسیحی باید در مصرف احتیاط کند. برای یک مسیحی با هر مقدار درآمد، باید امری عادی باشد که برای خـود و خـانوادهاش بـیش از مـتوسط دراّمـد یک شـهروند کشورِش خرج نکند. هر چیزی فراتر از این حد، جنبهٔ اصراف و تجمل را دارد.

(اَمبروز) از پدران کلیسا، چنین نوشت: (اگر برادر شما گرسنه باشد درحالی که امکان کمک به او را داشته باشید، یک دزد هستید، و اگر او را از گرسنگی بمیرد، قاتل هستید.)

«ملکوت آسمان از مثل اینها [بچه های کوچک] هستند.» (متی ۱۴:۱۹)

یکی از غمانگیزترین لحظات در زندگی والدین این است که دریابند که فرزندشان عقبمانده است. برای ایشان این حکایت واقعی را از کتاب (فریتز راینه کر) تحت عنوان (بهترین هنوز در پیش است) نقل میکنم.

در خانهٔ مخصوص کودکان عقب مانده، کاترین مدت بیست سال پرورش یافت. کودک از همان آغاز یک ابله تمامعیار بود و هرگز کلمهای بر زبان نیاورد و صرفاً زندگی گیاهی داشت. او یا به آرامی به دیوارها خیره میشد و یا حرکات ناموزونی از او سر میزد. کل زندگیاش خلاصه میشد در خوردن، آشامیدن و خوابیدن. بهنظر می آمد که او هیچ شرکتی در آن چه که در اطرافش رخ می داد نداشت. می بایست یک پای او را قطع میکردند. گروه خیرِ کاترین را می خواست و امیدوار بود که خداوند او را به نزد خود فرا

«یک روز دکتر از رئیس مؤسسه خواست که فوراً بیاید زیرا که کاترین درحال مرگ بود. هنگامی که هر دو وارد اتاق شدند، آن چه را که دیدند و شنیدند نتوانستند باور کنند. کاترین سرودهای مسیحی را که شنیده بود و مناسب بستر مرگ بودند میخواند. او بارها و بارها آن سرود آلمانی را تکرار میکرد: "روح در کجا موطن خود را و آرامش خود را مییابد؟ او نیم ساعت با چهرهای متبدل شده سرود خواند و سپس به آرامی جان سپرد.»

گویا فقط بهنظر می آمد که او آن چه را که در اطرافش می گذرد درک نـمیکند. از نقطهنظر پزشکی این مورد یک معماست، اما خدا یکباره حجاب را بالا زد تـا والدیـن کودکان عقب مانده تشویق شوند. اشتباهی از خدا سر نمیزند. او که از پـرستوها نـیز مراقبت میکند، امور را طوری تنظیم کرده است که عقبمانده های ذهنی نیز جایی در آسمان داشته باشند.

«خداوند خدا پس آدم را از خاک زمین بسرشت.» (پیدایش ۷:۲)

انسان صرفاً از زمین سرشته نشد (یعنی eretz در زبان عبری که کلمهٔ انگلیسی "earth" از آن مشتق شده است). او از خاک سرشته شد. کلمه عبری معادل آن (اَدَمَه) می باشد که در اصل به معنی خاکی است که بسیار مرغوب است. خاک فردوس در پیدایش ۲:۹ (ادمه) نامیده شده است. خاک بیابانی و سنگلاخی نیز وجود دارد. خدا برای سرشتن انسان از بهترین خاک استفاده کرد که در آن درختهای بهشت و حتی درخت حیات نمو کرده بودند. نیروهای بالقوهٔ انسان عظیم است.

سپس خدا در بینی او «روح حیات» دمید. در زبان عبرانی، برای «حیات» واژه ای مفرد وجود ندارد. یهودیان برای اَن کلمهٔ (حییم» ( haiim) را به کار می برند که جمع است و به معنی «حیاتها» می باشد. اگر بخواهید کتابی کافرانه به عبرانی بنویسید و بگویید که انسان فقط یک حیات دارد، نخواهید توانست این کار را بکنید زیرا که در این زبان «حیات» مفرد وجود ندارد. خدا به انسان حیات هایی بخشیده است، حیات جسمانی و حیات روحانی، حیات در این جهان و حیات در جهان بعدی.

انسان باید موجودی استثنایی باشد از این جهت که باید درمورد او گفت که فـقط کمی از یک فرشته پایین تر است (مزمور ۵:۸). در زبان عبری، آیه چنین میگوید: داو را از خدا (Blohim) اندکی کمتر ساختی.»

انسان از لحاظ قامت جسمانی ذره ای غبار در عالم است، اما چه کسی می تواند عظمت او را بیان کند؟ بُلِز پاسکال چنین نوشت: (یک نفس، یک قطره آب می تواند انسان را بکشد. اما حتی اگر عالم او را نابود سازد، انسان عظیم تر از عالم است؛ زیرا که انسان می داند که می میرد، اما عالم نمی داند که او را می کشد.»

عظمت خود را به یاد داشته باشید و از خدا به خاطر دادن آن به شما تشکر کنید.

(يوحنا ١١:١٥)

«تا خوشی من در شما باشد.»

گفته شده است که مردی که دچار افسردگی مالیخولیایی بود، نزد یک روان پزشک رفت، و روانپزشک به او توصیه کرد که مسافرت کند.

بیمار پاسخ داد: (من دائماً در سفر هستم و این به من کمکی نمیکند.) دکتر گفت: (نوشیدن یک گیلاس شراب در یک مهمانی شاد می تواند مفید باشد.) بیمار گفت: (یک بشکه الکل هم سر میکشم و همچنان غمگین باقی می مانم.) فکری به خاطر دکتر رسید و گفت: (در شهر دلفکی هست که بی نظیر است. مردم با

شنیدن جوکهای او و دیدن اطوار او نمی توانند از خنده خودداری کنند. شبی به دیدن برنامهٔ او برو.»

بیمار گفت: (من همان دلقک هستم. همه را به جز خودم شاد میکنم. شادی کسانی که مرا نظاره میکنند نیز پایدار نیست.»

شادیهایی که این جهان عرضه میکند، وهمی بیش نیست، زیرا که در اعماق دل خود در می یابیم که آنها صرفاً گریزگاههایی هستند از این واقعیت که ما انسانهای محکوم به مرگی بیش نیستیم؛ انسانهایی گرانبار از تقصیر هنگامی که میخندیم؛ در ما خاطرهٔ این حقیقت وجود دارد که باعث گریهٔ دیگران شده ایم.

تنها خدا، شادی واقعی را میدهد. او در رستاخیز مسیح نشان داده است که گناهان ما را آمرزیده است. عیسی خداوند ما (به سبب گناهان ما تسلیم گردید و به سبب عادل شدن ما برخیزانده شد، (رومیان ۲۵:۴). رستاخیز عیسی ضامن این است که ما نیز برخیزانده خواهیم شد زیرا که به او تعلق داریم؛ ما دارای شادی باطنی هستیم که حتی بدون محرکهای بیرونی نیز ادامه دارد.

«و اعمال جسم ... يعنى زنا و فسق و نا پاكى.» (غلاطيان ١٩:٥)

در یک جلسهٔ دانشجویی، از واعظی سؤال شد که «روابط جنسی پیش از ازدواج چه اشکالی دارد؟ هر کس پیش از خرید یک دست لباس، چهار یا پنج لباس را امتحان میکند. چرا نباید با چهار یا پنج دختر رابطهٔ جنسی برقرار کنم تا سرانجام با یکی از ایشان ازدواج نمایم؟»

واعظ پاسخ داد: (عیبی در قضاوت شما وجود دارد. برطبق همان استدلال هر دختر هم پیش از اختیار یک شوهر باید با چهار یا پنج مرد جوان رابطهٔ جنسی برقرار کند. لذا دست آخر شما به جای یک لباس نو، لباس فرسودهای را میخرید.)

رابطهٔ جنسی پیش از ازدواج، آمادگی برای ازدواج نیست. آیا دزدی باید آمادگی برای یک زندگی شرافتمندانه به حساب آید؟ چگونه ممکن است تملک جـنسی یک شخص بدون عشق، انسان را برای زندگی با جنسی مخالف، آماده کند، آن هم زندگی بر پایهٔ رفیع ترین احساس محبت میان دو موجود؟

گناهان جنسی امروزه فراوان است. اما خدا می تواند آنها را مانند سایر گناهان ببخشد. اشعیا گفته است: «[مسیحا] به سبب تقصیرهای ما مجروح و به سبب گناهان ما کوفته گردید» (۵:۵۳)، یعنی گناهانی از هر نوع که شامل گناهان جنسی نیز می شود. اما بعد از بخشوده شدن، باشد که گناهان را ادامه ندهیم. بهای روابط جنسی نامشروع بعد از ازدواج سنگینتر است.

به سرنوشت کودکانی بیندیشید که بدون داشتن خانوادهای ثابت به دنیا آمده، رها میشوند. درمورد غصههای والدین خود و والدین دیگران بیندیشید.

برای احتراز از گناه جنسی، بهداشت روحانی را بر خود تحمیل کنید. مراقب کتب و مجلاتی که میخوانید یا فیلمها و برنامههای تلویزیونی که میبینید باشید. زندگی تان را با خدمت خداوند و همنوعانتان لب به لب پر کنید.

٤ دسامبر

(افسسیان ۵: ۳۰)

«اعضای بدن وی میباشیم.»

از آنجایی که اعضای بدن او هستیم، باید امروز نیز برای ادامه مأموریت او فعال باشیم.

سالها پیش پسر جوان ورزشکاری، به هنگام پرش از دایو دچار سانحه گشت و از گردن به پایین برای همیشه فلج شد. ذهن او علایمی را بهسوی اعضایش ارسال میکرد تا به اشتیاق دل جوان او پاسخ داده، او را برای فعالیت آتی آماده کنند، اما بازوها و پاهایش لمس و بیحس بر روی صندلی چرخدار رها بودند.

اسف بارتر و دل شکننده تر از این، این فکر است که مسیح را در کنارهٔ راه بشـریت بیینیم که ذهن شریفش علایمی را به اعضایش میفرستد تا محبت و رحـمت را نشـان دهد، اما اعضاء در ترس و غفلت فلج و خاموش هستند.

در آن روزگار وی مفلوجین را شفا میداد. اما امروز بهخاطر همان بیماری جسمش، یعنی کلیسا، عاجز شده است.

باشد که بیوقفه تمام احکام صادر شده از ذهنش را متحقق سازیم و به خاطر داشته باشیم که ما اعضای او هستیم.

(۸:۳) (فیلیپیان ۲:۳) (مسیح] همه چیز را زیان کردم و فضله شمردم.»

شخص وقتی پول، شهرت، سلامتی، و غیره را از دست میدهد، آنوقت است که میتوان دانست او تا چه اندازه مسیحی است. او برای مسیحی بودن، میبایست همه چیز را فضله شمرده باشد. چه کسی از خلاص شدن از شر فضله که همه چیز را در اطراف خود متعفن میسازد، خشمگین میشود؟

متأسفانه این کلمات کتابمقدسی که برای پولس واقعیت داشت، برای اکثریت ما فقط یک جمله است. حتی کلیساها هم سعی دارند که فضله جمع اَوری کنند. برای اصلاح این امر، اقدامهایی شده است، اما به عبث. فرانسیس آسیسی و یو اَکیم فیوره بنیانگذاران نظامهای کلیسایی، فقر را قاعدهٔ اعلای خود قرار دادند، و وقتی که مشاهده کردند که موفق نشدهاند، از رهبری کناره کشیدند.

پول، عشق به شهرت، وابستگی به مخلوقات، رقبای سـرسخت خـدا هسـتند. در ارتباط با اکثریت انسانها، خدا این مسابقه را میبازد.

شاهزادهای روزی در حسفور همراهانش بهخاطر تملک ثروتی عظیم فخر میفروخت. شبانی که آنجا حضور داشت از او پرسید: (عالیجناب، آیا محبت نموده، این سنجاق را از من می پذیری تا آن را وقتی که در ابدیت یکدیگر را دیدیم، به من بازگردانی؟»

شاهزاده پاسخ داد: (چه طور چنین چیزی میخواهی؟ من هیچ چیز با خود نمی توانم ببرم.»

شبان گفت: «درست است! ما به چیزی مباهات میکنیم که به ما تعلق ندارد و همین امروز ممکن است آن را از دست بدهیم، به جای آنکه به اندوختن آن چیزی بپردازیم که ارزش ابدی دارد.»

نوشتهای بدین مضمون در هندوستان یافت شده است: (عیسی که نامش متبارک باد، چنین گفته است: این جهان یک پل است. از روی آن گذر کن ولی خانهای بـر روی آن مساز!»

پیش از مرگ، برای چیزهای این دنیا بمیرید. همه چیز را بهراستی فضله بشمارید، تا مسیح را بیابید.

«محبت خدا در دلهای ما ریخته شده است.» (رومیان ۵:۵)

برطبق یک روایت، روزی عیسی در کوچههای ناصره راه میرفت که انبوه جمعیت با او شروع به بد رفتاری نمود. وی به آرامی راه خود را ادامه داده، برای تمام کسانی که به او توهین میکردند، دعا کرد.

وقتی که از او پرسیدند که چه طور می تواند این کار را بکند، در پاسخ گفت: (به اَنها تنها چیزی را که دارم، می دهم.)

یک بطری پر از شیر را به شدت تکان دهید، سرکهای از آن بیرون نخواهد آمد زیرا که بطری حاوی سرکه نبوده است. چگونه ممکن است که از دل یک مسیحی کـلمات نفرت و خصومت جاری شود؟ مسیحی انتخابهای متعددی ندارد. او حکم محبت را بدین جهت که مسیح آن را امرکرده است، بهجا نمی آورد. اگر هم بخواهد نفرت ورزد، نمی داند چگونه این کار را بکند، زیرا که خدا دل او را تازه کرده است.

شاگردان اولیه از خداوند پرسیدند: (ای استاد، در کجا سکونت داری؟) او به ایشان گفت (بیایید و ببینید!) اَنان تمام روز را با او ماندند (یوحنا ۳۸،۳۸:۱).

او نمی توانست اَنان را به یک مسکن زمینی ببرد، زیراکه مسکنی نداشت. او اَنجایی سکنی میگزیند که محبت بر اَن حکمفرما باشد، خواه در یک کلبهٔ محقر، خواه در یک قصر. عیسی از چنین خانه هایی افرادی را برگزید. ایشان درک کرده، بَدَل به رسولان او شدند.

«و شاگردان نخست در انطاکیه به مسیحی مسمی شدند.» (اعمال ۲۶:۱۱)

نقل شده است که نهنگها یکبار در نزدیکی سواحل آمریکا شنا میکردند و فیلسوفانه از خود سؤال کردند که حقیقتاً چه هستند. سپس شنیدند که چند کودک فریاد میزدند: «نگاه کن! نهنگ!» آنگاه نهنگها خوشحال شدند. زیرا که نه تنها به اسم خود پی بردند، بلکه همچنین دریافتند که چه هستند.

به همین طریق، برخی ایمانداران نیز از سوی مردان ساحل تحت عنوان (مسیحی) خوانده شدند و به غلط می پندارند که این نام واقعیت باطنی ایشان را آشکار می سازد. چنین نیست. خداوند گفته است: (به همین همه خواهند فهمید که شاگرد من هستید اگر محبت یکدیگر را داشته باشید، (یو حنا ۳۵:۱۳)، نه به خاطر اینکه نامی را با خود حمل میکنید.

در کوههای اَلَبِ ایتالیا، دهقانان عادت دارند که در شب کریسمس درِ خانهٔ خود را باز گذاشته، اجاق را گرم نگاه دارند و غذایی آمـاده بـر روی مـیز بگـذارنـد، تـا مگـر خانوادهای مقدس که تحت تعقیب هیرودیس است، بخواهد اَنجا پناه گیرد.

داوستجاکها»، یک قبیلهٔ مغولی نواحی حاشیهای سیبری، یعنی محل تـبعیدیان در ایام تزارها و در ایام بولشویسم، همیشه پیش از خوابیدن مقداری غذا در بیرون خـانه مینهادند شاید که یک زندانی فراری به آن نیاز پیداکند.

ما آن چیزی هستیم که هستیم و نه آن چیزی که نامیده می شویم. عیسی و مقدسین همواره در این جهان فراری هستند. آیا نگران نیازمندان می شویم؟ آن چـه کـه انـجام میدهیم نشان میدهد که چه هستیم.

(مزمور ۵:۱۰۰)

«خداوند نیکوست.»

یکی از قدیمی ترین مسائل در مذهب، مطرح شدن این سؤال است که اگر جهان از سوی خدایی نیکو اداره می شود، پس چرا این همه رنج و مشقت گریبانگیر بشریت است.

پاسخ ساده تر از آن است که ممکن است تصور کنیم. خدا نه تنها برای نیکان نیکوست، بلکه برای ناسپاسان و شریران نیز نیکوست (لوقا ۳۵:۶). فقط یک نیکویی جهانشمول می تواند نیکو باشد. نیکویی کردن به شریران معمولاً باعث تغییر آنان نشده، بلکه اغلب ایشان را تشویق به ادامهٔ شرارت خود میکند. نیکویی خدا صبور و متحمل است، و این موجب می شود که شریران مرتکب جرمهای جدیدی شوند. خدا حتی با هیتلر و استالین هم صبور بود و طی دهه ها آنها را تحمل کرد. در این سالها، ایشان دست به کشتار دسته جمعی زدند.

برای اینکه جهان نیکو شود، خدا می بایست از نیکویی کردن به شریران دست بکشد. کدامیک از ما جرأت میکند که به خدا بگوید: (نیکویی خود را به گناهکاران متوقف ساز»، درحالی که بدی یی را که در دل خودمان است می شناسیم؟

در سطح دنیوی، با این ذهن انسانیمان، راه حلی برای مشکل شـر و بـدی وجـود ندارد. خدا تدارکی دیده است. او نه فقط نیکوست، بلکه همچنین میداند که چگـونه انتقام بگیرد. وی یک روز غضب را ذخیره کرده است.

فلسفهبافی را بر عهدهٔ خدا بگذاریم (چراکه او بهتر از ما میداند که چه کند)، و به فوریت از غضب خدا بگریزیم.

(پیدایش ۲۲:۵)

«و خنوخ با خدا راه می رفت.»

از اینکه از شخصی پیروی کنید که از سوی کلیسا طرد شده است، نترسید. بسیاری از قدیسین بهدست کلیسا به شهادت رسیدند، اما بعداً تقدیس شدند. کسانی که در طول زندگی این قدیسین با کلیسا به مخالفت برخاستند و از آنان دفاع کردند، با ایس عمل خود، مسیح را بهتر پیروی کردند تا با اطاعت از کلیسا.

ژاندارک بهدست کلیسا سوزانده شد. پاپ «سِلِسْتینِ» پنجم در زندان در گذشت. ظن قوی هست مبنی بر اینکه او بهدستور جانشین خود، پاپ «بونیفاسِ» هشتم کشته شده باشد. با قدیس «یوحنای صلیب» همچون یک دیوانه رفتار شد. «هُـوس» بـمعنوان یک مرتد زنده سوزانده شد. هزاران نفر دیگر نیز به همین سرنوشت دچار شدند.

رویهٔ ما درقبال کلیسا باید دوگانه باشد. هر که پدرش خداست، مادرش کلیسا می باشد و مدیون است که به آنها محبت نموده، مطیع ایشان باشد. اما یک مادر ممکن است دچار پریشانی گردد. کلیسا نه تنها یک نهاد الهی است، بلکه از انسانهایی نیز تشکیل شده که می توانند به نام آن گناهان فاحشی مرتکب شوند. رهبران رده بالای کلیسا نیز از این احتمال مستثنی نیستند. لذا اطاعت از کلیسا دارای محدودیتی است که عقل سلیم و ارشاد روح القدس آن را به شما نشان خواهد داد.

ایده اَلٰ اعلا برای هر مسیحی این است که همانند ابراهیم مردی باشد که با خدا راه میرود. رابطهٔ شخصی با خدا بهترین تضمین در برابر یک زندگی مملو از خطا می باشد.

دسامبر 10

«موسی به خداوند گفت: من مردی فصیح نیستم.» (خروج ۴: ۱۰)

چرا خدا به عنوان پیامبر خود مردی را برگزید که بطیءالکلام و کند زبان بود؟ رابی «مولیور» اهل بیالیستوک توضیح داده است که اگر او به عوض موسی سخنران فصیحی را انتخاب میکرد، چنین شخصی وارد مباحثات طولانی با فرعون و مشاورینش می شد و در مورد بدیهای بردگی از نقطهنظر جامعه شناسی و روان شناسی، ارزش آزادی، زیبایی مذهب، تکخدایی، و ارزش سنتهای یهودیان و اجدادشان بحث میکردند. لذا وی شیفتهٔ گفتار خود میگشت، و محاوره های زیادی پدید می آمد، نظیر گفتگوهای بی پایان و بی فایده ای که مذاهب گوناگون با یکدیگر دارند. نتیجهٔ این کار برای یهودیان هیچ می بود.

از آنجا که موسی لکنت داشت و فقط می توانست چند کلمه را بـدون دشـواری ادا کند، مستقیماً وارد موضوع شده، به فرعون گفت: (قوم را رها کن!» خدا امروز نـیز بـه چنین مردانی نیاز دارد.

گویی تمام کتابمقدس توسط مردانی نوشته شده است که در گفتار مشکل داشتند. ایشان کلمات تک هجایی را انتخاب میکردند.

در یوحنا ۱۶:۳، اَیهٔ مرکزی کتابمقدس، بیست تکهجایی در یک جمله وجود دارد و فقط شش کلمه با بیش از یک هجا به چشم میخورد. در یوحنا ۱۷:۳، بیست و یک تکهجایی و فقط یک کلمه با هجاهای بیشتر وجود دارد. کتاب دیگری را نظیر ایس نمی شناسم.

آنچه اهمیت دارد، کتاب فصیح نیست، بلکه کتابی که ما را به قلب حقیقت ببرد.

11 دسامبر

«خداکه در زمان سلف به اقسام متعدد تکلم نمود...» (عبرانیان ۱:۱)

بودایی های ژاپن افسانه ای دارند که میگوید در ایام قدیم، یعنی چهار ابدیت پیش، پادشاهی به نام آمیدا به کمال یک بودا رسید، اما نخواست که وارد نیروانایی که سزاوارش بود بشود، مگر زمانی که تمام موجودات زنده نیز وارد آن بشوند. به عقیدهٔ ایشان، انسانهایی که به خاطر گناهان بسیار و تعلقات نمی توانند به بودائیت برسند، به واسطهٔ شایستگیهای این قربانی می توانند به آن برسند، به شرط آنکه این فرمول مقدس را تکرار کنند: (نامو آمیدا بودا بو تسوی (کاملاً به آمیدا اعتماد دارم).

خدا که بر بسیاری از ملت ها آرزوها و آمالی را الهام کرده است که در چنین افسانه هایی بیان شده اند، امید گناه کاران را بَدَل به واقعیتی در عیسی نموده است. معنی واقعی نام عیسی (در عبری: یشوعا) (نجات، است. کتابمقدس مکرراً به ما اطمینان می دهد که هر که نام او را بر زبان راند، نجات خواهد یافت. خدا می داند که ما در گناه زاده شده، در شرارت سرشته شده ایم، و نمی توانیم خود را با اعمالمان نجات دهیم. فداکاری که مسیح در جلجتا به انجام رساند، گناه کاران را نجات می دهد، به شرط آنکه نام او را بخوانند، زیرا که خواندن این نام از صمیم قلب، الهام خداست. با خواندن او انتظار پاسخ نداشته باشید، چرا که همان خواندن، خود پاسخ اوست.

یک کنسرت نیاز به دو چیز متفاوت یعنی یک پیانیست و یک پیانو ندارد، بلکه تنها مستلزم یک واقعه است: پیانیستی که پشت پیانو نشسته باشد. لذا در عمل ایمان نیز دو جزء وجود ندارد یعنی گناهکاری که می خواند و خداوندی که ترحم می نماید، بلکه این ترحم اوست که باعث می شود شما بخوانید. این نشانهٔ پذیرش شماست. به اَن ایـمان داشته باشید تا زیست نمایید.

همچنین برای بودائیان نیز دعاکنید تا ایشان نامی راکه در آن نجات است بشناسند.

(متی ۱:۷)

«داوری مکنید!»

واندو شیساکو»، مسیحی ژاپنی درمورد مبشری به نام «رودریگو»، در ایام آزار و شکنجهٔ بزرگ در قرن هیجدهم، چنین نقل میکند. این مبشر به هنگام دستگیری، شکنجه های اجتماعی را تحمل کرد بی آنکه ایمانش را انکار کند. اما باطناً از اینکه خدا سکوت اختیار کرده و به دعاهایش پاسخ نداده است، پریشان بود. او التماس میکرد تا عیسی حداقل دردش را تخفیف دهد؛ اما پاسخی دریافت نمیکرد.

یک روز او با آزمایش بزرگ مواجه گردید. وی می بایست انتخاب می کرد که یا شاهد کشته شدن دوازده مسیحی در برابر چشمانش باشد، یا اینکه آزادی آنان را با لگدمال کردن تصویر عیسی به دست آورد. حتی لزومی نداشت که ایشان اعتقاد خود را تکذیب کنند. وی به خاطر محبت نسبت به برادرانش شق دوم را انتخاب کرد. لحظه ای که این کار را کرد، برای اولین بار عیسی را شنید که با او سخن گفته، وی را تشویق می کند که جان برادرانش را نجات دهد. این خصلت عیسی است که عمداً می خواهد که در تمامی اعصار مورد آزار قرار گیرد تا دیگران رهایی یا بند. هنگامی پیلاطس پیشنهاد کرد که یکی از زندانیان یعنی باراباس یا عیسی آزاد شود، عیسی آرزو کرد که باراباس آزاد شود. آیا او راضی نمی شد که تصویرش زیر پای یک شبان لگدمال شود تا ایمانداران معصوم کشته نشوند؟

رودریگو در خفا یک مسیحی باقی ماند و حتی کسی که او را تسلیم کرده بـود بـه سوی نجات هدایت نمود.

راه حل کتابمقدسی ساده است، یعنی تحمل همه چیز و هرگز انکار نکردنِ خداوند. از سوی دیگر، زندگی پیچیدگیهای خود را دارد که در آن دست به انتخاب درست زدن اَسان نیست.

باشد که محبانه در دعا رهبران کلیساهای رسمی در کشورهای ضدمسیحی را بهیاد داشته باشیم، یعنی کسانی که به طور عام بهخاطر همکاریشان با دولتهای ملحد خائن شمرده می شوند. بسیاری از ایشان این کار را بهخاطر نجات کلیساها و گلههایشان انجام میدهند. خدا درک میکند و رحمت او بسیار است. باشد که ما نیز چنین باشیم.

«با هم یک فکرکنید و همان محبت نموده، یک دل بشوید و یک فکر داشته باشید.»

واژهٔ یونانی معادل صلح و سلامتی، eirene می باشد که معنی تحت اللفظی آن «دوباره صحبت کردن با یکدیگر» می باشد. انسانها به تفاهم نمی رسند زیرا که هرگز گفتگو نمی کنند. فقط هنگامی که با هم هستند سروصدا راه می اندازند و می پندارند که این مباحثه و گفت و شنود است. ایشان حالت چهرهٔ خود را تغییر می دهند و فکر می کنند که یکدیگر را می فهمند. ما حتی در خانواده و در بین دوستان نیز غریب هستیم. ما مدت چند دهه با هم زندگی می کنیم بی آنکه موفق شده باشیم منظور و اندیشه های خود را حتی به طور عادی رد و بَدَل کرده باشیم. هر یک از ما، شخص مقابل را برای منظور خاص خود مورد استفاده قرار می دهیم. نه محبت می کنیم و نه محبت می بینیم. تنها هستیم. انسانها طریق سلامتی را نمی دانند.

طریق سلامتی عبارت است از گذر از مرحلهٔ سر و صدا راه انداختن با کلمات، به مرحلهٔ دادراک». من معنی واقعی کلمهٔ عبری دلدابار» را به این شکل به دگفت و گو کردن» ترجمه کردهام. ریشهٔ آن دداوار» است که نه تنها به معنی کلمه است بلکه همچنین بر "چیز"، "واقعیت" و "موضوع بحث" نیز دلالت دارد. یک عبرانی نه تنها باید با کلمات سخن گوید، بلکه همچنین باید "واقعیت" را به صورت کلمات منتقل سازد. مردم عبری زبان برای ددانستن» یا دشناختن»، از همان کلمه ای استفاده میکنند که برای رابطهٔ جنسی به کار می برند. در زبان یونانی نیز دگنوسیس» هر دو معنی را دارد. شما تنها از طریق پیوندی نزدیک، در آغوش کشیدن محبانه که در آن دو نفر یکی می شوند، می توانید بشناسید. آنگاه شما نه تنها با کلمات، بلکه همچنین با گرمای دوستی دلهای سوزان، ار تباط برقرار می کنید. در آن لحظه امکان مشاجره منتفی است.

عروس در غزل غزلها دعا میکند که داو مرا به بوسههای دهان خود ببوسد؛ (۲:۱). هیچکس نمی تواند درحال بوسه به مشاجره بپردازد.

در پی رویارویی واقعی با برادر و خواهر و همنوع خود باشید. بکوشیم تا این رویارویی صرفاً تبادل کلمات نبوده، بلکه آمیزشی خالص و پاک باشد. آنگاه است که این حکم را که میگوید (یکدیگر را محبت کنید همانطور که من شما را محبت نمودم) بهجا آوردهاید. عیسی فقط با ما باکلمه صحبت نکرد. او، یعنی پسر خدا، انسان شد.

(افسسیان ۴: ۱۰)

(... تا همه چیز را پر کند.»

« اَرمل نیکولاس» مبارک، یک زن دهاتی بی سوادی بود که در قرن هفدهم در فرانسه میزیست. وی گفته است: «خدا مرا فقط به منظور دوست داشتن او به جهان فرستاده است. به واسطهٔ فیض او، آن قدر او را محبت کردم که دیگر نمی توانم او را به شیوهٔ انسانهای فانی دوست بدارم. وقت آن است که نزد او بروم، تا او را به شیوهٔ مقدسین در اسمان محبت نمایم.»

وی از طریق تجربهٔ حضور دائمی خداوند به آن سطح عالی محبت رسید.

او هر تکه غذایی را که مورد اکراه دیگران بود برمی داشت و از اینکه چیزهای خوب را برای دیگران میگذاشت شادمانی میکرد. هنگامی که برای اربابان خود غذا تهیه میکرد، درمورد عیسی می اندیشید که غذای جان او بود. اگر سگی را می دید که وفادارانه صاحبش را دنبال میکند، تصمیم میگرفت که همان کار را بکند. وقتی که بره های آرام را در چراگاه می دید که با بردباری اجازه می دادند که پشمشان چیده شده و سلاخی بشوند، به یاد می آورد که عیسی برهٔ خدا بود و همان واکنش را نشان داد. هم با یکی از آنان مقایسه شده است و عیسی میل دارد که او در حفاظ او پناه گیرد. وقتی که از گلهای زیبا مسرور می شد، کلماتی را به یاد می آورد که خداوند خود را آنچنان توصیف کرده است: (من نرگس شارون و سوسن وادیها هستم» (غزل غزلها ۲۰۱۲). ماهی که در دریا شنا میکرد، به او می آموخت که در اقیانوس محبت خداوند شنا کند.

همه چیز برای او نشانههایی بودند از واقعیات آسمانی. بدین طریق بـود کـه وی آنچنان قدیس گردید.

(جامعه ١٩:٧)

«به افراط عادل مباش!»

پطرس فقط قطراتی اشک به خاطر انکار عیسی ریخت. و هنگامی که خداوند قیام کرده را ملاقات کرد، حتی پوزش نیز نطلبید. اما پشیمانی یهودا از نوعی کاملاً متفاوت بود. وی به کاهنان اعظم اقرار کرد که خون بیگناه را فروخته است. پطرس نزد کنیزی که در برابرش عیسی را انکار کرده بود، نرفت تا ماجرا را روشن سازد. یهودا پولی را بابت تسلیم کردنِ عیسی گرفته بود، پس داد. چقدر اندکند کسانی که خطاهای خود را اینگونه جبران میکنند.

برخلاف منطق انسانی، پطرس فیض یافت و بَدَل به سَرِ رسولان گردید. اما یهودا با اینکه کارهایی بس بزرگتر از ریختن چند قطره اشک انجام داد، بدون فیض باقی ماند و دست به خودکشی زد.

این همواره سرنوشت کسانی است که بیش از حد عادل هستند، کسانی که در توبه افراط کرده، برای طلب مغفرت کارهایی حیرت آور میکنند، بـهجای آنکـه فـقط بـر فداکاری مسیح تکیه کنند، نه فقط برای آمرزش گناهان، بـلکه هـمچنین بـرای تـرمیم اثرات آن.

در کتاب لاویان، کلمهٔ عبری که برای گناهانِ میان همنوعان به کار رفته، (اشام» می باشد، اما جبران خسارتی که یک دزد در قبال صاحب مال انجام می دهد نیز (اشام» نامیده می شود. عیسی در نبوت مهم اشعیا در اشعیا ۵۳ نیز (اشام» نامیده شده است. او نه فقط قربانی برای گناهان ماست، بلکه همچنین کسی است که اعاده می کند. او می تواند برای هر اشکی که باعث شده ایم کسی بریزد، مروارید بدهد؛ می تواند به کسانی که به قتل رسانده ایم، حیات دوباره بخشد؛ می تواند به کسانی که خزائن زمینی شان را دزدیده ایم، غنایم آسمانی بدهد. بیش از حد گذشتهٔ خود را نکاوید – نه حتی برای ترمیم آن – اگر نمی توانید این کار را با دلی گشاده و مطمئن انجام دهید. طریق قدوسیت را این قدر برای خود دشوار مسازید.

یهودا چنین کرد و شکست خورد. پطرس درمورد گناهانش چندان طولانی تعمق نکرد و پیروز شد. وی اشکهای ندامت ریخت و خداوند قیام کرده را ملاقات نمود و دید که همچنان دوست عیسی باقی مانده است، لذاگناه گذشته محو شد و بار آن دیگر بر دوشش سنگینی نکرد.

«آن شخص را بهتر بودی که تولد نیافتی!» (متی ۲۴:۲۶)

اًيا بهتر نبود كه بهدنيا نمي أمدم؟

فرض کنید که روح ازلی باشد و پیش از متولد شدن در حوزهای دیگر به سر ببرد. فرض کنید که از پیش تمام گناهانی راکه در زندگی مرتکب می شدم و تمام زنجیرهٔ رنجها و اندوههای ناشی از آنها را می دانستم. فرض کنید که همه چیز را درمورد غصه هایی که سهم من در زندگی بوده و امکان گذراندن ابدیت را در جهنم می دانستم. اگر حق انتخاب با من می بود، به دنیا نیامدن را بر می گزیدم. عیسی درمورد یهو داگفته است: را ن شخص را بهتر بودی که تولد نیافتی. آیا یهو دا حق انتخابی داشت؟

ما به اربابی تعلق داریم که قدرتش مطلق است. او با هیچکس مشورت نمیکند. ما بدون آنکه با ما مشورت شود، به دنیا آمدهایم. ما عمری را سپری خواهیم کرد که طول آن را ما تعیین نکردهایم. حتی آن حالت روحی نیز که ما را به سوی خودکشی سوق میدهد، دست خودمان نیست. ما چه بخواهیم و چه نخواهیم، داوری خواهیم شد. بهجای مشاجرهٔ بیهوده با چنین اربابی، خود را برای ملاقات خدای خود آماده سازیم.

بهجز دریافت حیات ابدی در این زندگی بهواسطهٔ ایمان به خون مسیح، آمادگی دیگری برای ابدیت وجود ندارد. عیسی در حضور یهودا گفت: داین خون من است که برای شما ریخته شده است!» یهودا نیز می توانست از پیمان غیرقابل نقض در این خون سهمی داشته باشد. عیسی شرمسار نبود که گناهکاران را برادر خود بخواند. لذا از برادر خواندن یهودا نیز شرمسار نمیگشت. او وی را دوست خواند.

تولد یافتن فقط زمانی انتخابی درست است که در مورد این زندگی به عنوان مقدمهٔ حیات ابدی در فردوس بیندیشید. از سوی دیگر من یک حق انتخاب دارم. می توانم از نو مولود شوم. به این انتخاب جواب مثبت می دهم.

در این وقت وارد حیاتی می شوم که مطابق ارادهٔ خداست تا برگزیدهٔ او گردم.

«اما خداوند را پسند آمد که او را مضروب نماید.» (اشعیا ۵۳: ۱۰)

د تِرِز لیسیو، به هنگام دعای شبانگاهی در مقابل خواهری جای میگرفت که دچار ناراحتی عصبی بود. وی همواره صدای عجیبی از خود درمی آورد، گویی که دو صدف را به هم می ساید. این صدای ناچیز ترز را دلتنگ می ساخت، اما هرگز به روی آن خواهر نیاورد و حتی نگاه حاکی از ناراحتی هم به او نیفکند. چیزی در درون وی به او میگفت که کار درست آن است که خود را به خاطر محبت خدا با آن صدا سازگار سازد و کوچک ترین ناراحتی برای خواهر ایجاد نکند. اما فقط نمی توانست آن صدای مزاحم را نادیده انگارد. او به سختی تلاش می کرد که علیرغم آن دعا کند، اما فایده ای نداشت.

سپس ترز به این فکر افتاد که این صدای رنج اَور را دوست بدارد. به جای اینکه به عبث سعی کند که اَن را نشنود، خود را مجبور کرد که اَن راگوش داده، تصور کند که اَن صدا، موسیقی دلنوازی است و دعای وی مشتمل بود بر تقدیم اَن موسیقی به خداوند.

غلط است که با امیدهای بیهوده یا مشاجره با کسانی که مزاحم ما می شوند، از اضطرابها و آشوبها بگریزیم. فقط تحمل غمها کافی نیست، بلکه به طور مثبت آنـها را دوست بدارید.

خدا هنگامی که به ابراهیم امر کرد که پسرش را قربانی کند، این شادی اضافی را نیز به او داد که این کار را بر مذبح خاصی انجام دهد که سه روز راه با محل زندگی او فاصله داشت، تا به این ترتیب، برای مدت طولانی تری از اندیشهٔ فدا کردنِ عزیزترینش برای خداوند لذت ببرد. او می توانست هیزم اَتش را بر روی یک الاغ قرار دهد، اما اسحاق ترجیح داد که خودش چوب را تا بالای تپه حمل کند. فداکاریهای عظیم نباید صبورانه انجام شود، بلکه باید با خوشی همراه باشند.

خودِ پدر آسمانی، از آنجا که ضروری بود که پسرش بهخاطر گناهان جهان بر روی صلیب بمیرد، او را با اکراه و از روی بی میلی قربانی نکرد: دخداوند را پسند آمد که او را مضروب کند.» در مقابل هر آن چه که شما را در زندگی برآشفته می سازد، همین رویه را در پیش گیرید؛ آنگاه شاد خواهید شد.

«پس هر که مرا پیش مردم اقرار کند، من نیز در حضور پـدر خـود کـه در آسمان است، او را اقرار خواهم کرد.»

در کامبوج، جلسهٔ دعایی در یک کلیسا برگزار شده بود. سربازان کمونیست کلیسا را محاصره کردند. عدهای از سربازان وارد شده، تصویر عیسی را از دیوار کنده، آن را در اَستانهٔ در بر زمین نهادند و چنین دستور دادند: (هر کس که بیرون میرود، بر روی تصویر اَب دهان انداخته، عیسی را انکار کند. در غیراین صورت کشته خواهد شد.)

شما چه می کردید؟ آنها هر یک عذری داشتند. یکی نامزد عزیزی داشت که قرار بود به زودی با او ازدواج کند. دیگری پدر پیری داشت که می بایست از او مراقبت کند. سومی کودکانی در خانه داشت. آنان می دانستند که عیسی پر از فهم است و ایشان را خواهد بخشید. او می دانست که آنها این کار را تحت فشار کرده اند. لذا بر روی تصویر آب دهان انداخته، زندگی خود را نجات دادند.

نوبت به یک دختر شانزده ساله رسید. وی عذری نداشت. تفنگها به سوی او نشانه رفته بودند و او دو انتخاب پیش روی داشت، آب دهان انداختن بر روی تصویر و یا مردن. او زانو زده، تصویر را بوسید و آب دهانها را از چهرهٔ تصویر پاک کرد. او عیسی را محبت نمود و بر روی تصویر داماد خود کشته شد.

جانهایی نظیر جان این دختر، لبخند بشریت هستند. عیسی خود را (سوسن وادیها و گل سرخ شارون» (غزل غزلها ۱:۲) نامید. او انتظار دارد که جانهای متعلق به او دلی پاک همچون سوسن داشته باشند. او بر چنین پاکی ارج میگذارد.

کلههای گوسفندان سالم و زیبا دراثر پرورش نوع خوب برهها پدید می آیند.

عیسی به شبانی گفت: (برههای مرا خوراک ده!) باشد که به جوانان خود چنین نمونههای زیبایی از محبت تا سرحد مرگ را بیاموزیم.

(عبرانيان ٧:٩)

«نه بدون خون!»

یهودیانِ مؤمن با معمای غامضی مواجه هستند. شریعت موسی بیان میکند ک. گناهان تنها از طریق خون قربانی ها به عنوان کفاره بخشوده می شوند. از سوی دیگر، از آنجا که هیکل نابود شده است، دیگر در مذهب یهود قربانی گذرانده نمی شود.

فقیه یهود چنین می آموزد که خواندن روزانهٔ یک بخش از لاویان درمورد حیوانات قربانی از جانب خدا پذیرفته شده، مثل این است که قربانی گذراندهاند.

یک مسیحی وارد یک مغازه یهودی شد و به صاحب مغازه گفت که باید عیسی را بپذیرد، زیرا که یهودیان دیگر قربانی ندارند که بگذرانند. یهودی پاسخ داد: داشتباه فهمیدهای! خواندن کتابمقدس مورد پذیرش خداست، و همان قدر ارزش دارد که خون قوچها و برهها در ایام قدیم.»

مسیحی گفت: (بسیار خوب. به جای اینکه در امور مذهبی با تو مشاجره کنم، بهتر است که مقداری خرید کنم.» وی دوازده پیراهن، تعدادی کفش، کراوات و چیزهای دیگر انتخاب کرد. سپس فاکتور خرید را خواست که به او دادند. او شروع به خواندن کرد: (قیمت تعدادی پیراهن از این قرار، قیمت کراواتهای و کفشها از این قرار، جمع کل می شود ۲۰۰ دلار، وی خداحافظی کرده، از مغازه بیرون رفت.

یهودی بهدنبال او دویده، فریاد زد: «اَقا، فراموش کردید پول بپردازید!» مسیحی پاسخ داد: «مگر صورت حساب رانخواندم؟» – «چرا، اما پول ندادید!»

مسیحی در پاسخ گفت: (خوب، من توصیهٔ فقیه شما را به کار بـردم کـه طـبق اَن، خواندنِ صورتحساب به منزلهٔ پرداخت پول است.»

فقط یهودیان نیستند که در این مورد دچار اشتباه شدهاند. مسیحیانی هستند که عقیده دارند که تکرار دعای خداوند می تواند جای رابطهٔ عمیق با خدا را بهعنوان پدر بگیرد؛ و گفتن اینکه عیسی نجات دهنده است، همان معنی را دارد که نجات یافتن توسط او.

به واقعیت بنگرید و به فرمولها اکتفا نکنید.

رحیسی گفت: دشمنان خود را محبت نمایید.» (متی ۴۴:۵)

پنج قرن پیش از عیسی، «سوفوکْلِس» در اثر خود بهنام «اَنتیگون» چنین گفت: «اینجا هستم نه برای نفرت داشتن، بلکه برای دوست داشتن.» عهدعتیق نیز محبت نسبت به همسایه را می اَموزد. عیسی محبت را به رفیع ترین مقام رساند و نشان داد که اَن باید شامل دشمنان نیز گردد.

یک زن یهودی به نام «ایلسه بلومنتال-وایس» که شوهرش در اتاق گاز و پسرش به طریق دیگر کشته شده بودند، در اردوگاه اسیران به سر میبرد. در آنجا شعری نوشت بدین مضمون: «نمی توانم نفرت داشته باشم. آنها مرا میزنند، زیر لگدهایشان میاندازند، اما نمی توانم نفرت ورزم. به سوی من سنگ پر تاب میکنند. باز هم نمی توانم نفرت داشته باشم. فقط می توانم به تلخی بگریم.»

این یک موفقیت بزرگ انسانی است، یعنی خودداری از احساس نفرت. خدا بیش از این هم عطا میکند: یعنی قدرت دوست داشتنِ دشمن.

محبت نسبت به دشمنان به معنی پرهیز از برخورد با شر نمی باشد. عیسی با کاسبان هیکل و فریسیان مبارزه کرد. عیسی برای ما به معنی چاپلوسی کردن در برابر دشمن و در اَغوش کشیدن او نیست. او قیافا را در اَغوش نکشید و خود را شریک اعمال پلید او نساخت.

محبت نسبت به دشمن به معنی درک اوست، بهتر از آنچه که او خودش را درک میکند. نفرت او راکور کرده است. اما شما می توانید بی غرضانه به موقعیت وی بنگرید. محبت نسبت به دشمن بدین معنی است که شما در دفاع از خود، مجبور نباشید که از روشهای او استفاده کنید. دوست داشتن دشمن بدین معنی است که همچون عیسی، تقصیر او را بر گردن بگیرید؛ گناه او را گناه خود بشمارید و با اعمال نیک نسبت به او و قربانیانش کفاره بدهید.

ما می توانیم با داشتن سرمشق مسیح در مقابل چشمانمان، این کار را با قدرت روح او انجام دهیم.

(رومیان ۳:۵)

«در مصیبتها هم فخر میکنیم.»

(بَرِز لیسیو) در صومعه در امر شستشوی البسه کمک میکرد. خواهری در مقابل او، هر بار که یک قطعه لباس تر را از لبه برمیداشت، آب چرک را به صورت او می پاشید.

اولین فکری که از ذهن ترزگذشت این بود که خود را عقب کشیده، صورتش را پاک کند تا به آن خواهر بفهانلاکه کار خطایی کرده است. اما یکباره این اندیشه به سراغش آمد که داگر آن چه را که پیش می آید به خوشی نپذیری، نادانی! لذا تصمیم گرفت که ناراحتی خود را پنهان کند. درعوض سعی کرد که آب چرک را دوست بدارد. سرانجام آن قدر مشتاق گردید که مواقع دیگر نیز برای گرفتن چنین دغسلِ شادی آوری باز میگشت.

اشعیا رنجهای ظالمانهای را برای عیسی پیشگویی کرده بود. طبیعی این می بود که عیسی از خواندن این کتاب و تعمق در مورد اَن اجتناب ورزد.

اما برعکس، این کتاب، کتاب محبوب او بود. اشعیا تنها مؤلفی است که عیسی او را تحسین میکند – «اشعیا دربارهٔ شما نیکو نبوت نموده است» (متی ۷:۱۵). بدیهایی را که از آنها میهراسید، با آغوش باز استقبال کنید؛ با مشکلات رو در رو مواجه شوید، درآن صورت دیگر شما را دچار کابوس نخواهند کرد.

از یک مسیحی در اتحاد شوروی سؤال شد: (چه طور می توانی شکنجه ها را تحمل کنی؟) وی در پاسخ گفت: (از موقعی که ایمان آوردم، در رؤیای شکنجه شدن بودم، زیرا که می دانستم سرنوشت من چنین خواهد بود، همان طور که فرد دیگری ممکن است رؤیاهای عاشقانه داشته باشد. هنگامی که در معرض شکنجه قرار گرفتم، دیگر نمی توانستند مرا درهم بشکنند.)

هر که پاهای عیسی را میبوسد، چوب صلیب را نیز میبوسد. هر که بخواهد او را پیروی کند، باید روزانه صلیب او را نیز بر دوش گیرد. صلیب را بَدَل به انتظار شادمانهٔ خود کنید. برایتان منبع برکت خواهد شد.

ابراهیم درست هنگامی که خود را آمادهٔ انجام بزرگترین قربانی نشان داد، این برکت را از خدا دریافت کرد که از ذریت او همهٔ امتها برکت یابند و اعقاب او همچون ستارگان اَسمان و شنهای دریا کثیر شوند (پیدایش ۱۷:۲۲).

«موت بر همهٔ مردم طاری گشت.» (رومیان ۱۲:۵)

در کلیسای «سن لورانس» در نورنبرگ، مجسمهای است به نام «زن دنیا». چهرهٔ زن بسیار زیبا و مزین به جواهرات است. از یک سمت وی بدین شکل جلوه میکند. اما از سمت دیگر چیزی به کلی متفاوت دیده می شود: یک اسکلت که مارهایی به آن پیچیدهاند.

فرانسیس قدیس، اهل سالز، به یک بانوی مسیحی که در دربار پادشاه فرانسه زندگی میکرد و همواره مجبور بود با لباسهای زیبا در مهمانی ها شرکت کند، توصیه کـرد کـه برای گریز از غرور و جاه طلبی، چند لحظه خود را در آیـنه بـنگرد و مـجسم کـند کـه اسکلتی است که به جای سر، یک جمجمه دارد.

این افکار چندان دلپذیر نیست، اما مطمئن ترین شیوه برای درک حتمی بودن مرگمان می باشد. امرار معاش از راه امور مربوط به متوفیات مطمئن ترین راه است. احمقانه است که سعی کنیم از اندیشهٔ مرگ بگریزیم.

عیسی میدانست که خواهد مرد، اما توانست مرگ را به مبارزه بطلبد. وی گفت: داین قدس را خراب کنید، که در سه روز آن را برپا خواهم نمود، (یوحنا ۱۹:۲). پولس نیز چنین کرد: دهرگاه این خانهٔ زمینی خیمهٔ ما ریخته شو، عمارتی از خدا داریم، (دوم قرنتیان ۱:۵).

دریافت حیات ابدی راحت است. عیسی در یوحنا ۲۴:۵ فرمود: (اَمین اَمین به شما میگویم هر که کلام مرا بشنود و به فرستندهٔ من ایمان اَورد، حیات جاودانی دارد.» هم اینک به خداوند عیسی ایمان اَورید و به یقین خواهید دانست که مرگ پایان کار شما نیست، بلکه دخول به زندگی پر جلال می باشد.

24 دسامبر

(فیلییان ۷:۲)

«ليكن صورت غلام را پذيرفت.»

از لحاظ لغوی، دلسوزی به معنی رنج بردن با همنوع می باشد. انسانهای دولتمند با موقعیت رفیعو نیز افراد متعلق به طبقهٔ متوسط باید فراگیرند که ببینند جهان از پایین چگونه به نظر می رسد. ایشان کریسمس را جشن میگیرند، اما معنی آن را در نمی یا بند. عیسی به زمین آمد تا تجربه کند که ما یوس شدن از آسمان چه معنی می دهد: وقتی که کسی گرسنه است و مَن از آسمان نمی بارد؛ وقتی که تنها پناهگاه شخص یک آخور

است، با وجود اینکه او یک گاو نیست؛ وقتی که شخص مصلوب می شود و جمعیت در پای صلیب به شرط بندی می پردازند؛ وقتی که فرد فریاد التماس به خدا می زند، اما جوابی دریافت نمی کند.

اً یا افراد طبقات متوسط و بالا نمی توانند همین را تجربه کنند؟ چرا چند هفته بس خودگرسنگی را هموار نمیسازند، همانند برادران بیگناهشان در مالی یا بنگلادش؟

عیسی میگوید که یک دزد می تواند وارد آسمان شود؛ اما به یک سیاهپوست یا یک مرد بد لباس اجازه نمی دهند وارد باغ یک مرد ثرو تمند شود. دزد می تواند با فرشتگان بازی کند؛ اما کودک فقیر را اجازه نمی دهند تا با کودک ثرو تمند بازی کند.

سگ با صاحبش بر روی کانا په لم میدهد، اما غلامی که تمام روز در باغ کار کرده، و کنیزی که پاهایش از شدت ایستادن تمام روز در آشپزخانه ورم کرده است، اجازه ندارند که بنشینند.

البته میدانم که دلائل بسیاری در رد چنین رفتار ملایمی در قبال فقرا وجود دارد. این امر ممکن است به ایشان صدمه زند. مسأله بر سر این نیست که دلائل طبقات متوسط و بالا چیست؛ موضوع این است که این امور از پایین چگونه به نظر میرسند، چرا که شصت درصد بشریت یا درگرسنگی بسر می برد یا دچار سوء تغذیه است.

عیسی به ما نمی آموزد که به فقرا درحالی کـه بـا ایشـان فـاصلهٔ مـناسبی را حـفظ میکنیم چیزی بدهیم، بلکه او به مـا مـیگوید کـه فـقیر، از کـار افـتاده، لنگ، کـور و مطرودترین اشخاص را در هنگام ضیافت به خانه خود دعوت کنیم (لوقا ۱۳:۱۴). او شما را که گناهکار بینوایی هستید، به اَسمان فرا خوانده است.

«برای شما درد زه دارم تا صورت مسیح در شما بسته شود.» (غلاطیان ۱۹:۴)

عیسی مطمئناً در روز ۲۵ دسامبر به دنیا نیامده است. هوا در شبهای ماه دسامبر در نزدیکی اورشلیم بسیار سرد است. رسم چوپانان یهودی این نبود که تا دیروقت مراقب گلههای خود در چراگاهها باشند.

کتابمقدس به ما نمیگوید که تاریخ انسان شدن عیسی چه هنگام بوده است. ۲۵ دسامبر در امپراطوری روم روز جشن و کارناوال بوده است به افتخار خورشید. مسیحیان از این فرصت استفاده کردند تا تولد عیسی را جشن بگیرند، زیرا که برای مقامات ستمگر ردیابی ایشان در آن روز دشوار بود. آن روز فقط به تولد جسمانی عیسی در یک روز معینی در تاریخ اشاره نمیکرد. آنان معجزهٔ روزمرهٔ تولد عیسی را در قلب کسانی که او را به عنوان نجات دهنده پذیرفته اند جشن میگرفتند.

عیسی در یک اصطبل به دنیا آمد و در آخور گذاشته شد. غلط بود که چوپانان که هر یک دست کم کلبه ای داشتند، و مردان حکیم که ب احتمال زیاد خانه های مجللی داشتند، اجازه دهند که پادشاه تازه به دنیا آمده در یک آخور بماند. آنان می بایست او را نزد خود به خانه هایشان می بردند. جای عیسی در یک آخور نیست. همچنین جای او بر روی صلیب نیز نیست. از طرفی وی از ماندن در آسمان نیز خرسند نمی شود. جایی که وی اشتیاق است ساکن شود، قلب ماست. آنجاست که او میل دارد زندگی کند.

لحظهای که او در قلب من تولد یابد و من برای او یک مریم شوم، کریسمس واقعی است. او گفت که اَرزو داشت که مادری برای (خود؛ می داشت. (هر که ارادهٔ پدر مرا که در اَسمان است به جا اَورد، همان ... مادر من است؛ (متی ۱۲: ۵۰). کریسمس را در این مفهوم جشن بگیرید.

(اشعيا ٢:٩)

«برای ما ولدی زاییده شد.»

در متن اصلی عبرانی، این نبوت درمورد آمدن نجات دهنده بدین صورت ادامه
 می یابد: (پسری به ما بخشیده شد و سلطنت بر دوش او خواهد بود و اسم او عجیب،
 مشیر و پدر سرمدی است.»

یقیناً ترک کردن اسمان و دنیای فرشتگان تصمیمی قهرمانانه بود، تصمیم گرفتن به اینکه در یک اصطبل به دنیا بیاید و از همان کودکی در معرض خطر مرگ باشد و تمام زندگی در اندوه بگذرد و سرانجام منتهی به مصلوب شدن گردد. مصلوب شدن برای نجات بشریتی که از این فداکاری قدردانی نمیکند. خداوند ما میدانست که نهایتاً بهخاطر این فداکاری، نیکویی پیروز خواهد شد، لذا این کار راکرد.

كريسمس يادوارهُ تولد يك خداي قهرمان است.

جلوهٔ عمده پیروان او قهرمانگونگی است. سطحی بودن و خونسردی به مسیحیت تعلق ندارد.

یک واعظ مشهور که پدرش مشروبخوار و مادرش زنی باتقوی بود، از همان اوان کودکی توسط مادر تعلیم روحانی خاصی را دریافت کرد. او می بایست یک گیلاس شرابخواری، ورقهای بازی، تخت نرد، مجلات قبیحه، مقداری پول و عکس خود را بر روی زمین می نهاد و آنها را تماماً لگدمال میکرد و فریاد میزد: (نه! نه!» و بار دیگر (نه! نه!) آنگاه می بایست به خود میگفت: (من به خدایی قهرمان تعلق دارم و همواره به هر نوع وسوسهٔ گناه خواهم گفت: نه!»

باشد که تولد یک قهرمان الهی را بزرگ بداریم و طرق سهل و ساده را فراموش کنیم و تصمیمی را اتخاذ نماییم که تمام قهرمانان تاریخ اتخاذ کردند، یعنی «پیروز شدن یا مردن؛ ولی هرگز تسلیم نشدن.»

«اگرکسی خواهد متابعت من کند، با ید خود را انکارکند.» (متی ۲۴:۱۶).

از یک پسردوازده ساله پرسیدند که میخواهد چه کاره شود. وی گفت که میخواهد در آفریقا مبشر بشود. - وچرا؟» - وچون میتوانم شیر شکارکنم!» بسیاری از ما همین نوع تفکر را داریم. میخواهیم که مسیحیان خوبی شویم. برای

چه؟ برای اینکه سهم بهتری از آسمان نصیبمان شود.

انگیزهٔ درست برای یک مسیحی خوب شدن این است که بتوانیم چوب سنگین تری از صلیب مسیح را بر دوش گیریم. کسی که از نو مولود می شود، آرزو دارد که یک مسیحی بهتری شود طوری که در آینده، وقتی که دچار غم و غصه می گردد، اولین سؤالش این نباشد که دچه طور می توانم از آن خلاص شوم، بلکه این باشد که دچگونه می توانم در این موقعیت جدید، برای ملکوت خدا سودمند واقع شوم؟،

ما به طور تصادفی دچار محنت نمی شویم. آنها تماماً از جانب خدایی مهربان مقرر شده اند. کشتی حامل رسولان دچار طوفان گشت (متی ۲۳:۸–۲۷). خداوند می خواست به آنان بیاموزد که چگونه با آن مواجه شوند، زیرا بعدها می بایست با طوفانهای بسیاری روبرو شوند.

اگر در معرض خطر هلاکت قرارگیرید، او بهموقع بیدار خواهد شد. تا آن موقع، در سکوت رنج خود را متحمل شده، شجاعانه مبارزه کنید. برای ایـن است کـه مسـیحی شدهاید، نه فقط برای برخورداری از اسمان. مبشرین بهخاطر هیجان شکار شیر به اَفریقا نرفتهاند.

(متی ۱۹:۲۸)

«همهٔ امتها را تعليم دهيد!»

پاپ گریگوری کبیر، این لقب پرافتخار را هنگامی دریافت کرد که هنوز مرد کوچکی بود، چـون کـاری بـزرگ انـجام داده بـود: او بـود کـه در سـال ۵۹۶ تـبشیر را در بـین اَنگلو-ساکنها اَغاز کرد.

آنگلو ساکسونهای مسیحی شده، برکتی برای تمام جهان شدند. بونیفاس انگلیسی، آلمانیها را مسیحی نمود. ویلیبژرد که او هم یک انگلیسی بود، مردم فلامان را مسیحی نمود؛ پاتریک ایرلندیها را به سوی مسیح آورد. پدید آمدن امپراطوری بریتانیا به آنگلو-ساکسونها این امکان را داد که مسیحیت را در آسیا، آفریقا و استرالیا اشاعه دهند.

اَنگلو-ساکسونها ایمان انجیلی را به ایالات متحده بردند. حتی اکنون نیز ۶۰ درصد تمام مبشرین و ۸۰ درصد سرمایهگذاری تبشیری توسط ایالات متحده تأمین می شود.

زنده نگاه داشتن مسیحیت در جهان آنگلو -ساکسون از اهمیت استراتژیکی بسیار بالایی برخوردار است. مبشرین باید به دوردست ترین سواحل بروند، اما فراموش نکنیم که مسیحیت در جهان انگلو -ساکسون در حال افول است. تنها ۳ درصد جمعیت جزایر بریتانیا به کلیسا میروند. در آمریکا هفت نفر از ده نوجوان هرگز پا بر آستانهٔ یک کلیسا ننهادهاند. هفتاد درصد جمعیت با کلیسا مراودهای ندارد.

باشد که برای کلیساها در دنیای اُنگلو-ساکسون دعا کنیم.

وچون در خانهٔ رمون سجده نمایم، خداوند بندهٔ تـو را در ایـن امـر عـفو فرماید. و [الیشع] وی راگفت: "به سلامتی برو!"» (دوم پادشاهان ۱۸:۵، ۱۹)

یک افسانهٔ یهودی میگوید که موسی به طور تصادفی شنید که پسرک چوپانی چنین دعا میکند: (ای خدا اگر بر من ظاهر شوی، به تو پشم، شیر و گوشت فراوان خواهم داد. اگر تعدادی گوسفند داشته باشی، آنها را مجاناً به چرا خواهم برد. موهایت را شانه خواهم زد و لباست را خواهم شست و دستت را خواهم بوسید.» موسی که تکان خورده بود، فریاد زد و به پسرک گفت که این دعای کفراًمیز را متوقف سازد.

آنگاه خدا بر موسی ظاهر شده، او را بهخاطر آن چه که کرده بود سرزنش نمود. خدا به موسی گفت که از این دعای معصومانهٔ پسرک بیش از دعاهای پیچیده و پرطمطراق افرادی که همه چیز را میدانند لذت برده است.

مراقب باشید که با دیدگاههای مذهبی ابتدایی و غلط دیگران چگونه برخورد میکنید. برای کسی که فقط به کلیسا میرود و هرگز به دیگران برای مسیح شهادت نمی دهد، رفتن به کلیسا در حکم مسیحیت یک شخص خجول است. یک باور غلط در یکی از فرقه های بی شمار نباید شرارت تعبیر شود؛ آن می تواند نوعی انتقال از دنیوی بودن به معرفت خدا باشد. شخص در تاریکی پی چیزی میگردد، اما ممکن است به دنبال چیز درستی باشد. با ظرافت به او توصیه هایی بکنید، اما نور اندکی را که دارد، نابود نسازید.

در دادن پند و اندرز در امور مذهبی خسیس باشید. از خود صمیمانه سؤال کنید که خود چه مقدار از آن اندرزها را رعایت میکنید. این باید مقیاس شما باشد در اندرز دادن به دیگران.

«و دربارهٔ آن [فرشتهٔ شیطان] از خداوند سه دفعه استدعا نمودم تـا از مـن برود. مراگفت: فیض من تراکافی است.» (دوم قرنتیان ۹،۸:۱۲)

دو روز به پایان سال باقی مانده است. برکات بی شماری را که در این سال دریافت کردهایم به خاطر می اَوریم، و همچنین این واقعیت را که بسیاری از اَرزوها و دعاهایمان بدون پاسخ باقی ماندهاند.

یکی از قدیسین بدین شهرت داشت که دعاهایش برای دیگران پاسخ مییافت. یکی از او پرسید: «دراین صورت چرا دعا نمیکنی که نقص عضو تو شفا یابد؟» او کور بود.

وی در پاسخ گفت: (اطاعت از ارادهٔ خدا بر لذت شخصی من از بینا بودن رجحان دارد.»

برای دعاهایی که پاسخ اَنها را دریافت کردهاید شکرگزار باشید، و برای مواردی که دعاهای شما پذیرفته نشدهاند نیز ارادهٔ خدا را بپذیرید. او بهتر میداند که شما به چـه نیاز دارید.

دعاهای پاسخ نیافته ممکن است دعاهایی بودهاند که در جهل بیان شدهاند، یعنی ناآگاهی از اینکه تحقق آنها می توانست برایتان زیانبار باشد.

مونیکا غمگین بود از اینکه دعایش برای پسرش، آگوستین، بـدون پـاسخ مـانده است. او دعا کرده بود که وی با او بماند. پسر مادرش را فراموش کرده بـود و زنـدگی شریرانهای در پیش گرفته بود و به راههای اسرارآمیز و تعالیم غریب و مـرموز گـرایش داشت؛ اما مادرش همیشه برای او دعا میکرد.

اَگوستین به میلان رفت و در اَنجا با اسقف اَمبروز ملاقات نمود. این امر منجر به توبهٔ او گردید. او بعداً بَدَل به یکی از بزرگترین معلمینی گشت کـه تـاکـنون کـلیسای مسیحی به خود دیده است.

«برای شما فقیر شد تا شما از فقر او دولتمند شوید.» (دوم قرنتیان ۹:۸)

با مرور آن چه که طی این سال انـجام دادهایـم، گـناهان بسـیار خـود را بـهخاطر می آوریم. علل آنها بسیار است. یکی از این علل می تواند این باشد که ما معلم روحانی درستی نداریم.

درمورد معلمین مذهبی که پیروان بسیاری دارند هشیار باشید. امکان دارد که اَنان ریاکار باشند. اگر حقیقت کامل را بیان میکردند، مستمعنیشان کاهش می یافت.

عیسی هنگامی که نان را بین جمعیتِ کثیر تقسیم کرد و یا دردهایشان را شفا داد، هزاران نفر دور او راگرفته بودند، اما با این حال تعالیم او از سوی جمعیت پذیرفته نشد.

اً یا جمعیت به دنبال معلم شما روان میشود؟ اَ یا اگر فقر را برطبق سخن استاد که میگوید (خوشا به حال فقیران، (لوقا ۶: ۲۰) تعلیم میداد و اَن را بجا می اَورد، اَ یا باز از او پیروی میکردید؟

به قدیسی مقداری پول داده شد. وی با این سخن از گرفتن آن امتناع ورزید: «من پول لازم برای نیاز امروز را دارم.»

به او گفتند: ډپولی که داری دوام نخواهد داشت، این را بگیر تا روزهای اَتی نیز پول داشته باشی.»

او در پاسخ گفت: (ضمانت کنید که من بیش از چند سکهای که کفاف نیازهای مرا میکند زنده خواهم ماند؛ اَنگاه پول شما را خواهم پذیرفت.»

معلمی را بجویید که به شما میگوید که بـرای چـیزهایی کـه نـداریـد زیـاد غـصه نخورید، بلکه به چیزهای اندکی که دارید راضی باشید. عیسی باوجود اینکه دولتمند بود، بهخاطر شما فقیر شد (دوم قرنتیان ۸:۹).

در زبان عبرانی، فعل (داشتن) وجود ندارد. تنها خدا مالک همه چیز است. شما می توانید مالک همه چیز را داشته باشید. معلمی را بجویید که به شما نه تنها چگونه راضی بودن را تعلیم دهد بلکه همچنین چگونه مسرور بودن از داشتن خدا را نیز بیاموزد.

«ما را تعليم ده تا ايام خود را بشماريم.» (مزمور ۱۲:۹۰)

سال به اتمام رسیده است. باشد که تمامی ناراحتیها، گناهان و مشاجرات سال گذشته نیز با آن بگذرد. برای گناهانتان، در خون مسیح آمرزش وجود دارد. سال آینده ناراحتیهای خود را خواهد داشت. لزومی ندارد که ناراحتی سال گذشته را وارد سال جدید کنید. دعواها اهمیت خود را از دست دادهاند.

زوجی که از روی عشق با یکدیگر ازدواج کرده بودند، پشت میز نشسته، یکدیگر را در آغوش گرفتند. ناگهان زن ترسید و گفت: (اَیا دیدی؟ یک موش وارد سوراخ سمت راست شد.»

شوهر او را آرام کرد و گفُت: «او نمی تواند به تو صدمهای زند. من آن را دیدم. یک چیز کوچک که وارد سوراخ سمت چپ شد.»

زن اصوار ورزید که موش وارد سوراخ سمت راست شد. شوهر از اقـتدار شـوهری خود استفاده کرد تا زن را متقاعد کند که حق با او بوده است؛ موش می بایست در سوراخ دیگر رفته باشد. آنان به خاطر همین مطلب از یکدیگر طلاق گرفتند.

بعد از هفت سال جدایی، دوستان موفق شدند که آنها را با یکدیگر آشتی دهـند. آنان دوباره ازدواج کرده، در همان اتاق پشت میز نشستند. زن گفت: (چه قدر ما احمق بودیم که به خاطر یک موشی که وارد سوراخ سمت راست شده، با هم مشاجره کردیم.)

شوهر فریاد زد: «باز هم شروع کردی؟» آنان برای بار دوم از یکدیگر طلاق گرفتند و این بار برای همیشه بود. اَیا تمامی مشاجرات ما واقعاً مسخره تر از این ماجرا نیست؟

اکنون یک سال دیگر سپری شد. با سپری شدن یک سال، به وعدهٔ ملاقاتمان با خدا نزدیکتر شدهایم. تمام نگرانیها و اختلافاتی که اَنها را این قدر مهم می پنداشـتیم، در روز داوری خداوند به چه حساب خواهند اَمد؟

باشد که صمیمانه خطاهای سال گذشته را ملاحظه نموده، سال جدید را با اعتماد آغاز کنیم. ما در سال جـدید، خـدا، نـجاتدهنده، روحالقـدس، و فـرشتهٔ مـحافظ را خواهیم داشت. میتوانیم اعتماد داشته باشیم.